Kim Cang 
Bát Nhã Ba La Mật Kinh Giảng Nghĩa
金剛般若波羅蜜經
講義

Thanh tín sĩ Thắng Quán Giang Diệu Hú (Giang Vị Nông)

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa

Giảo duyệt: Đức Phong và Huệ Trang

NHÀ XUẤT BẢN TÔN GIÁO
(trang trống)

Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Kinh 
Giảng Nghĩa

金剛般若波羅蜜經講義
Soạn giả: Thanh tín sĩ
 Thắng Quán Giang Diệu Hú 
(Giang Vị Nông)

清信士勝觀江妙煦遺
Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa
(theo phiên bản điện tử B0023 của CBETA)

Giảo duyệt: Đức Phong và Huệ Trang

* Lời tựa của ông Tưởng Duy Kiều 


Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa là di trước
 của cư sĩ Giang Vị Nông. Khi cư sĩ sanh tiền, do bệnh ma luôn quấy nhiễu, bản trước tác này chưa được hoàn thiện. Sau khi cụ khuất núi, lại do đủ thứ chướng ngại, gần như bị thất lạc. Phải chăng là cơ duyên bí mật rất sâu vô thượng chưa thể dễ dàng tuyên nói, hiển lộ, hay là vì chúng sanh bạc phước, chẳng thể khế hợp đại pháp đấy chăng? Nếu không, cớ sao ma chướng tầng tầng nặng nề đến thế! Tôi cùng cư sĩ thâm giao hai mươi mấy năm, biết cụ suốt đời trì tụng kinh Kim Cang, riêng có tâm đắc. Mùa Hạ năm Giáp Tuất (1934), tôi đã hướng về cụ khải thỉnh giảng thuật đại ý. Tôi nhớ được những gì liền trở về chép lại. Cư sĩ bùi ngùi bảo: “Trúc vốn rỗng lòng là thầy của tôi! Tên tự của ông dùng chữ Trúc
, trống lòng dường ấy, đáng gọi là danh xứng với thật! Lược giảng chẳng bằng đàm luận cặn kẽ cùng ông”. Nhưng các đồng nhân thuộc Tỉnh Tâm Liên Xã nghe biết chuyện này, yêu cầu [giảng giải] công khai. Cụ bèn dời sang liên xã, chánh thức tuyên giảng, quy định mỗi tuần giảng hai buổi. Cụ giảng vào buổi tối, người nghe luôn có đến mấy chục người. Tôi cũng ghi lại lời giảng ngay trong mỗi buổi; hôm sau, trình bản ghi chép cho cụ sửa chữa. Mấy tháng sau, cụ cho rằng sửa chữa tốn công quá, chẳng bằng tự viết, bèn hôm trước mỗi buổi giảng, soạn mấy ngàn chữ cho tôi sao lục. Tôi tuy vẫn có bút ký, nhưng vẫn chưa rảnh rỗi để chỉnh lý. Pháp hội ấy bắt đầu từ tháng Bảy năm Giáp Tuất tới tháng Chín năm Ất Hợi (1935) viên mãn. Bản thảo tích lại dày cả thước, cư sĩ cho rằng vẫn cần phải nhuận sắc, và lọc ra những chỗ còn thiếu sót để bổ túc rồi mới có thể tạo thành sách.  
Do cư sĩ ở nhà, các đồng nhân có người hỏi đạo đông đảo; do vậy, mưu tính tìm một một gian tĩnh thất tịch mịch để cúng dường cho cụ chuyên tâm soạn thuật. Ông Lý Trĩ Liên nghe chuyện ấy, phát nguyện một mình đảm nhiệm kinh phí, bèn thuê một căn nhà ba gian ở phía Tây đất Hỗ (Thượng Hải), gian bên phải làm buồng ngủ, gian giữa làm điện thờ Phật, gian bên trái làm phòng giảng để cư sĩ ở, ngõ hầu trong vòng một năm, cụ sẽ bổ túc, biên soạn hoàn thành tác phẩm Giảng Nghĩa này. Nhưng cư sĩ mỗi năm vào tiết hoàng mai
 ắt bị bệnh, hễ bệnh là mấy tháng. Lành bệnh, cụ lại thương xót chúng sanh Nam Bắc tử nạn, tổ chức Đại Bi Đạo tràng để kiền thành siêu độ. Do vậy, lần lữa, rốt cuộc chưa thể hoàn thiện bản thảo. Mỗi khi tôi gặp gỡ, ngẫu nhiên hỏi đến chuyện ấy, dường như cư sĩ chẳng muốn bị người khác hối thúc. Tôi biết ý cụ, chẳng hỏi tới nữa!  
Đầu mùa Hạ năm Mậu Dần (1938), cư sĩ lại ngã bệnh, ăn uống khó tiêu. Cứ cách hai ba hôm, tôi lại đến thăm, thấy bệnh tình càng nặng hơn năm trước, hết sức lo lắng. Tháng Năm năm ấy, cụ lặng lẽ vãng sanh. Người nhà đến lo liệu tang lễ, trong lúc rối ren, gần như chẳng biết di cảo lạc về đâu. Tôi vội sai người tìm kiếm khắp chốn mới thấy, đem về kiểm xem, thấy đều là những tờ ghi chép rời rạc, thứ tự trước sau đôi chỗ lầm loạn. Đồng nhân do thấy tôi có bút ký, nhiều lượt thúc hối tôi biên soạn bổ túc để hoàn thiện. Nhưng tôi do bận bịu lắm việc, kể từ sau khi cư sĩ tự soạn Giảng Nghĩa, đối với các bản ghi chép của chính mình, chưa rảnh để sửa chữa hoàn chỉnh. Khi ấy, do ghi vội, lâu ngày xem lại, nét chữ quá nửa chẳng nhận biết! Hơn nữa, khi cư sĩ còn sống, bút ký của tôi còn phải chờ cụ sửa chữa thì mới chẳng sai lầm. Nay bộp chộp dùng đó để nối đuôi, vẫn có điều chưa ổn! Di trước của cổ đức, dẫu thiếu sót, chưa được đầy đủ, đã đem ấn hành, cũng có nhiều trường hợp như thế. Huống chi sách này mười phần đã hoàn thành được sáu bảy phần ư! 


Nhưng đưa in ắt phải biên tập, tôi hằng ngày không có lúc rảnh rỗi, gác lại đó mấy tháng. May có đệ tử của Giang cư sĩ là ông Châu Thanh Viên phát tâm đảm nhiệm chuyện ấy; do vậy, tôi giao toàn bộ bản thảo cho ông ta. Ông bèn cân nhắc, dò tìm từng trang, tùy thời ghép kinh văn vào đấy. Thanh Viên cũng do vậy, đối trước Phật, phát thệ chịu tội thay cho chúng sanh, thường bị bệnh, chẳng tránh khỏi lần lữa. Biên chép được một nửa, lại gặp chuyện trắc trở ngoài ý muốn, gần như luống công trong gang tấc. Cho tới mùa Đông năm Kỷ Mão (1939), mới sao lục hoàn tất cả bộ sách. Ma chướng như thế, rốt cuộc thành sách, cũng may mắn lắm thay! Một hôm, trên đường, tôi tình cờ gặp ông Lý Trĩ Liên, biết ông từ Hương Cảng sang Thượng Hải, chẳng lâu sau sẽ rời đi. Do vậy, tôi nhắc đến bản thảo ấy đã có thể giao cho nhà in. Ông Lý vui sướng, bảo tôi tiền in sẽ do ông ta gánh vác. Nếu có ai tùy hỷ, ông cũng chẳng muốn độc chiếm công đức này. Số tiền dư ra sẽ dùng cho Tỉnh Tâm Liên Xã. Khéo sao, cư sĩ Phạm Cổ Nông do lánh nạn đến đất Hỗ, trú ngụ tại liên xã, tôi bàn bạc, được ông ta đồng ý, đảm nhận trách nhiệm hiệu đính. Do vậy, sách được in xong vào tháng Sáu năm nay. Nội dung của sách tinh thâm, vi diệu, nêu tỏ những điều tiền nhân chưa nêu bày, tùy thời chỉ dạy người học chỗ thiết thực để dụng công, đều là những lời lẽ của bậc từng trải. Độc giả mở sách ra xem sẽ tự biết, chẳng cần tôi rườm lời. Tôi chỉ trần thuật đầu đuôi quá trình khúc chiết của sách này như thế để thay lời tựa. 

Tháng Sáu năm Dân Quốc 29 (1940), Tưởng Duy Kiều
 pháp danh Hiển Giác viết tại Nhân Thị Trai. 

* Lời tựa của ông Phạm Cổ Nông


Kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật chính là một quyển trong sáu trăm quyển của bộ kinh Đại Bát Nhã, văn từ giản ước mà nghĩa lý tinh vi, ví như chất tinh túy của vàng, thật đúng như vậy! Kinh văn trong sáu trăm quyển [Đại Bát Nhã] mênh mông, bát ngát, người đọc khó thấu hiểu được! Một quyển kinh văn này nhà nhà tụng đọc, nhận biết; nghĩa sâu Bát Nhã nhờ đó mà được hoằng truyền. Từ xưa tới nay, người giải thích kinh này, chắc cũng hơn trăm, chẳng bàn tới những kẻ có dị kiến. [Các trước tác] khế hợp chánh nghĩa của kinh thì gồm ba bộ luận của các ngài Vô Trước, Thiên Thân, Thí Công Đức, và ba bản sớ của Tăng Triệu
, Trí Giả, Gia Tường là tuyệt nhất. Nối tiếp có các tác phẩm luận định của các pháp sư Tông Lặc
, Hám Sơn, Ngẫu Ích, Tục Pháp
, mỗi bộ đều có các ý nghĩa tinh vi, nếu chẳng hay hơn các bản chú giải thời cổ thì cũng gần được bằng! Nhưng chưa có tác phẩm nào thù thắng, uyên bác như bộ Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa của lão cư sĩ Giang Vị Nông. Sách Giảng Nghĩa phát huy chỉ yếu Bát Nhã vừa cặn kẽ, vừa trọn vẹn, lại còn kèm thêm dung thông các kinh Đại Thừa. Sách chỉ dẫn người học quán chiếu pháp môn, chẳng kém sự hướng thượng của nhà Thiền, mà ý chỉ nhất tâm của Tịnh Tông cũng đều được xiển phát! Nhất là trọn đủ pháp nhãn, nêu tỏ những điều người xưa chưa nêu bày, tức là tông Thiên Thai phán định kinh này là Thông, Biệt kiêm Viên, tông Hiền Thủ phán định kinh này thuộc Thỉ Giáo, riêng mình cư sĩ phát định kinh này là giáo pháp chí viên cực đốn, ngõ hầu chẳng trái nghịch điều được gọi là “lời dạy tối thượng thừa của Như Lai” được nói trong kinh này! Đối với các câu chữ trong kinh như Như Lai, Phật, Thế Tôn, “phất dã” (chẳng phải vậy), hoặc “Phật cáo Tu Bồ Đề” v.v… người ta thường lướt qua, nhưng cư sĩ đều nêu tỏ ý nghĩa thù thắng của chúng. 


Vừa rồi, Tỉnh Tâm Liên Xã in bộ Giảng Nghĩa này, tôi giúp hiệu đính, được đọc bản văn này, khôn ngăn hoan hỷ, hớn hở, than là chưa từng có! Còn như đối với chuyện cụ dựa theo các cổ bản, khảo đính các chữ sai khác, soạn thành bản hoàn chỉnh, đúng là bậc công thần của kinh này trong hơn một ngàn năm qua! Khi xưa, tôi đọc bản Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải của cư sĩ Hoàng Hàm Chi từng tán thán rằng: “Người đọc bản giảng giải này, không chỉ biết ý nghĩa của kinh Di Đà, mà còn có thể biết pháp trong hết thảy các kinh”. Nay đối với bản Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa của Giang cư sĩ, cũng nói giống hệt như thế. Kể từ khi bản Giảng Nghĩa này được lưu thông, tôi biết độc giả giở xem bản sách này khác nào đọc mười hoặc trăm bộ kinh khác. Kinh dạy: “Hết thảy chư Phật và pháp Bồ Đề của chư Phật đều phát xuất từ kinh này”, chẳng phải là càng nêu tỏ điều ấy hay sao? Hiệu đính đã xong, do tán thán mà viết lời giãi bày. 

Đầu mùa Hạ năm Canh Thìn, tức năm Trung Hoa Dân Quốc 29 (1940), Phạm Cổ Nông kính cẩn đề tựa. 

* Phàm lệ 

1. Sách này là di trước của Giang cư sĩ được in để lưu truyền trong cõi đời. Do lúc xuất bản lần đầu, đã dùng bản thảo chưa hoàn thành [của Giang cư sĩ] được bổ khuyết bằng bản bút ký của cư sĩ Tưởng Hiển Giác, [do bản bút ký ấy] đương thời đã từng được Giang cư sĩ sửa chữa. Năm Trung Hoa Dân Quốc 31 (1942), khi tái bản, những chỗ thiếu sót trong sách Giảng Nghĩa đều do cư sĩ Tưởng Hiển Giác dựa vào bút ký thuở đó, dốc lòng hiệu đính, bổ sung, tạo thành bản hoàn chỉnh. 

2. Sách này được chia thành bốn khoa lớn là Tín, Giải, Hành, Chứng, dựa theo đó mà chia thành quyển. Dùng năm tầng huyền nghĩa làm quyển đầu, những phần còn lại chia thành bốn quyển, tổng cộng là năm quyển. Quyển cuối cùng in kèm thêm phần lời ký về sự giảo định đối với tác phẩm của cư sĩ và lời bạt. 

3. Đầu sách có thêm phần Khoa Phán để người đọc dễ kiểm xem
. 

4. Bản biên tập đầu tiên của sách này do cư sĩ Châu Thanh Viên đảm trách, cư sĩ Phạm Cổ Nông đảm trách hiệu đính, cùng với các vị cư sĩ Tưởng Hiển Giác và cư sĩ Mạnh Định Thường cùng giúp giảo chánh, đối chiếu. 

5. Những chỗ bổ khuyết trong sách được ghi ở dòng đầu bằng chữ Bổ cho rõ ràng. 

* Tiểu sử cư sĩ Giang Vị Nông

Tưởng Duy Kiều soạn


Cư sĩ họ Giang, tên là Trung Nghiệp (忠業), tên tự là Vị Nông (味農), pháp danh là Diệu Hú (妙煦)
. Về già, đổi tên là Đỗ (杜), hiệu là Định Ông (定翁). Trong các sách trước tác, cụ ký tên là Huyễn Trụ (幻 住), hoặc ghi là Thắng Quán (勝觀), tùy thời mà dùng, vốn chẳng nhất định. Tổ tiên cụ vốn sống tại thôn Lăng Các thuộc Nam Hương, huyện Giang Ninh, tỉnh Giang Tô. Do ông nội là Nhạc Phong Công làm quan ở tỉnh Ngạc (Hồ Bắc)
, bèn dời nhà sang đó. Thuở bé, cư sĩ đã theo Nhạc Phong Công trì tụng kinh Kim Cang, suốt đời chưa từng thiếu khuyết. Cha cụ là Nhẫn Ngô Công, là bậc tuần lại
 của nhà Thanh trước kia, có tiếng là liêm khiết. Năm Nhâm Dần (1902) đời Quang Tự, cư sĩ đỗ khoa thi Hương, được cử giữ chức Đạo Đài
 dự bị tại Thiểm Tây, nhưng cư sĩ nuôi chí phụng sự cha mẹ, chẳng thích ra làm quan. Nhẫn Ngô Công làm quan mấy chục năm, được thuyên chuyển từ đất Cống (tỉnh Giang Tây) tới đất Thục (tỉnh Tứ Xuyên)
, cư sĩ đều theo hầu hạ, giúp đỡ cha. Bất kể chuyện lớn hay nhỏ, ắt đều cung kính đích thân làm. Cư sĩ trung niên gặp cảnh chôn vợ, ngộ đời người vô thường, liền lắng lòng học Phật. Tuy vâng lệnh cha mẹ, lại lấy vợ kế, nhưng tuy tại gia mà hạnh tại xuất gia, ý chí đã sớm dứt khoát. 


Mùa Thu năm Tân Hợi (1911), Nhẫn Ngô Công tuổi già về hưu. Cư sĩ phụng sự cha mẹ, từ đất Thục trở về đất Ngạc. Gặp lúc quân cách mạng (cách mạng Tân Hợi lật đổ nhà Thanh) dấy lên, gia sản mất sạch. Lánh nạn về phía Đông, thoạt đầu sống ở Vũ Lâm (Hàng Châu), sau tới Thượng Hải. Tuy lênh đênh, vất vả, nếm trải đủ mọi nỗi gian khổ mà vẫn phụng dưỡng cha mẹ, vui với đạo, giữ tâm thản nhiên. Nhẫn Ngô Công trung trinh, tiết tháo, nghiêm ngặt răn bảo cư sĩ chớ lại dấn mình vào con đường làm quan. Cư sĩ kính cẩn vâng theo lời dạy, chẳng dám quên. Năm Đinh Tỵ (1917), Nhẫn Ngô Công qua đời. Trong cơn đau buồn, cư sĩ thừa dịp khuyên mẹ là Quách thái phu nhân ăn chay trường, niệm Phật. 


Mùa Xuân năm Mậu Ngọ (1918), cụ lễ bậc đại đức trong tông Hiền Thủ là hòa thượng Vi Quân làm thầy, thọ Bồ Tát giới. Cụ tận lực tham cứu, khá được tin tức
. Khi đó, năm tỉnh miền Bắc bị hạn hán nặng nề, thê thảm, cư sĩ nhận lời phó thác của ông Giản Chiếu Nam, mang tiền cứu trợ lên miền Bắc trao cho Phật Giáo Trù Chẩn Hội (hội trù bị cứu trợ tai nạn của Phật giáo) một khoản tiền mười vạn, cứu sống rất nhiều người. Khoảng giữa năm Tân Nhâm (1922-1923), tôi mới được quen biết cư sĩ tại Thượng Hải. Tới khi đó, lại gặp nhau ở Bắc Kinh. Đến mùa Hạ năm ấy, các đạo hữu Từ Văn Úy (Từ Úy Như), Mai Quang Hy v.v… cung thỉnh pháp sư Đế Nhàn thuộc chùa Quán Tông lên miền Bắc, khai giảng kinh Viên Giác. Ngài tự viết Giảng Nghĩa trao cho thính chúng. Pháp sư xứng tánh đàm luận, phát huy nhiều điều nằm ngoài phần Giảng Nghĩa. Do vậy, tôi thỉnh cư sĩ và ông Hoàng Sĩ Hằng mỗi vị tự ghi lại những điều đã nghe. Bút ký mỗi ngày do cư sĩ tổng hợp mà thành. Sau khi đã hoàn thành, trình lên ngài Đế Nhàn, được pháp sư Đế Nhàn ấn khả, đặt tên là Viên Giác Thân Văn Ký. 


Khi đó, thư viện ở kinh đô đang sưu tập các bản kinh chép từ động đá Đôn Hoàng hơn tám ngàn cuốn, trong ấy, có nhiều đầu sách cần tới chuyên gia giảo duyệt, xử lý. Tôi bèn kiến nghị bộ Giáo Dục mời cư sĩ đảm nhậm chức trách giảo duyệt, xử lý. Từ năm Mậu Ngọ (1918) cho đến năm Kỷ Mùi (1919), trước sau hai năm, từ trong đám sách tàn khuyết, rối ren, cư sĩ soạn thành Đại Thừa Đạo Thiên Kinh Tùy Thính Sớ (một quyển) và Tịnh Danh Kinh Tập Giải Quan Trung Sớ (hai quyển). Trong lời bạt cho quyển Đại Thừa Đạo Thiên Kinh Tùy Thính Sớ, cư sĩ đã viết: “Xưa kia, tôi nghe nói trong các kinh tại Đôn Hoàng, có Đạo Thiên Kinh Sớ mười mấy quyển là tác phẩm bị thất truyền trong Đại Tạng. Đến khi tới Thư Viện, vội vàng tìm đọc, [thấy sách ấy] rối ren, sai lạc, thiếu khuyết, gần như chẳng thể đọc, bèn mò mẫm tháo gỡ đầu mối, xếp đặt, so sánh những chỗ liên quan, thừa thãi, và cân nhắc các chỗ trùng lặp, đối chiếu các chỗ tương đồng, khác biệt, cũng như dựa vào các sách khác để giảo chánh, bổ sung. Những chỗ chẳng thể tham khảo, đành để tồn nghi. Dốc sức suốt tám tháng mới chép thành một quyển, vẫn còn thiếu đầu đuôi. Khéo sao ông Phó Tăng Tương mua được một quyển sách nát, những phần sớ giải bị thiếu đều có trong đó. Do vậy, tác phẩm được giấu kín cả ngàn năm đã trở thành trước tác hoàn chỉnh”. Bởi đó, cũng biết nỗi gian nan, nhọc nhằn trong sưu tập, mà thời tiết, nhân duyên quả là chẳng thể nghĩ bàn! 


Trong Tịnh Danh Kinh Tập Giải Quan Trung Sớ, cụ giãi bày: “Từ trong vạn quyển rối ren, tàn khuyết, tôi chú trọng sưu tập bản sớ này. Trải suốt một năm, mới khám định, hiệu đính thành sách, đầy đủ từ đầu đến đuôi, chỉ thiếu một đoạn nhỏ ở giữa, nhưng chẳng gây trở ngại cho đại thể. Đối với Quan Trung Tịnh Danh Kinh Sớ, tới nay tôi vẫn nghe chỉ có bản chú giải của ngài Tăng Triệu, nhưng giảo duyệt sách này, thường thấy sách này cặn kẽ hơn, mới biết bản này đã chẳng phải là nguyên bổn. Huống hồ đối với những trước tác của các đệ tử ngài La Thập, sách này đều chép tường tận, lại còn chia khoa để giải thích, biện định những điểm chánh yếu, đề cập những điều chưa được đề cập, nói ra những điều người khác chưa nói. Ví như tụ tập vô thượng diệu vị, điều hòa phần tinh túy, chọn lấy những điểm tinh yếu, vận dụng rộng rãi, khiến cho ý chỉ phong phú, tràn trề. Sách này cũng như thế đó, trong một tác phẩm, gồm trọn diệu nghĩa. Nếu lắng lòng xem đọc, ắt sẽ dung thông những điểm khác biệt, quán tâm khế hợp Thể, còn có ý chỉ nào của kinh mà chẳng rõ, thần trí chẳng mở mang ư?” Có thể thấy là tác phẩm trân quý, bí mật trong các bản sớ vậy. 


Năm Canh Thân (1920), cư sĩ trở về đất Hỗ (Thượng Hải)
. Bà mẹ là Quách thái phu nhân ngã bệnh, cư sĩ vì mẹ tụng chú Đại Bi gia trì, cũng bảo người nhà kiền thành tụng Phật hiệu để trợ lực. Thái phu nhân lâm chung ngồi dậy, hướng về Tây, chắp tay, niệm Phật qua đời. Từ đấy, cư sĩ tín niệm càng thêm kiên cố, thường tiếc nuối vì tập khí nhiều đời, bèn cậy vào sức của thần chú Mật giáo để tiêu trừ. Cụ trở lại Bắc Kinh, khéo sao gặp hòa thượng Giác Tùy người Nhật chuyên tu pháp cúng dường Đại Thánh Hoan Hỷ Thiên. Cư sĩ bèn ước hẹn mấy người cùng chí hướng, thỉnh Sư lập đàn truyền dạy. Tới ngày viên mãn, cư sĩ bỗng nhận thấy mình hiện thân cao lớn, trên là thấu đến tột cùng chẳng có ngằn mé. Ngài Giác Tùy nói: “Tu pháp lần này, chỉ có ông được phước lớn nhất!” Sau đó, ngài Giác Tùy dẫn cư sĩ sang núi Cao Dã
 của Nhật Bản nghiên cứu Đông Mật. Rốt cuộc vì chuyện khác gây chướng ngại, cư sĩ chưa thể quyết chí tiềm tu. 


Chẳng lâu sau, trở về nước, cụ cùng anh em ông Giản Chiếu Nam và Giản Ngọc Giai, trù tính thành lập Công Đức Lâm Phật Kinh Lưu Thông Xứ tại Thượng Hải, sưu tập các kinh sách từ các chỗ in kinh Nam Bắc và các danh sơn để lưu thông toàn quốc hòng hoằng pháp lợi sanh. Cư sĩ thường nói: “Bộ Đại Thừa Chỉ Quán của Nam Nhạc Huệ Tư đại sư chính là của báu hy hữu trong các tác phẩm được soạn thuật tại Đông Độ. Bộ Ma Ha Chỉ Quán của Trí Giả đại sư chính là từ đấy mà ra. Người học nếu trước đó chẳng thông hiểu nghĩa lý của ngài Nam Nhạc mà học ngay Ma Ha Chỉ Quán, sẽ khó nắm được yếu lãnh”. Nhưng tâm pháp của ngài Nam Nhạc đã bị chìm khuất tại hải ngoại, tuy thời Tống được truyền nhập trở lại Trung Quốc, nhưng ít người quan tâm, hết sức đáng tiếc! Do vậy, mùa Hạ năm Tân Dậu (1921), cư sĩ Nam Viên ở Thượng Hải phát khởi hội giảng kinh tại Thượng Hải. Cư sĩ liền đề nghị khải thỉnh pháp sư Đế Nhàn giảng Đại Thừa Chỉ Quán. Cư sĩ mỗi ngày bút ký, lại còn đối với các chỗ thẳm sâu, vi diệu, các thí dụ khúc chiết đều nói rõ, trình pháp sư Đế Nhàn giảo duyệt đôi ba lượt. Tới năm Quý Hợi (1922) mới hoàn thành bản thảo, đặt tên là Thuật Ký. Pháp sư Đế Nhàn tự khiêm bảo: “Sách này mười phần thì bảy tám phần do cư sĩ trước thuật”, không chịu cho cư sĩ đề tên Ngài. Cư sĩ thưa do ngài Đế Nhàn phát khởi đầu mối, ắt phải đề tên Ngài trước tác, cứ khiêm nhường lẫn nhau. Lại sợ trong sách có những câu điển tích hoặc danh từ chuyên biệt, sợ người đọc khó hiểu, lại trải qua nhiều lượt sửa chữa. Thấm thoát tám năm, mới thành sách, gồm hai mươi quyển, đưa đi ấn hành. Pháp sư Đế Nhàn cũng xét thấu lòng thành cư sĩ, chấp nhận để tên Ngài là tác giả, nhưng trong thư gởi cho cư sĩ, Ngài viết: “Lời văn trong bộ Thuật Ký không chỉ từ ngữ và ý nghĩa lưu loát, mà còn đối với các chỗ quan trọng, khẩn yếu, chỉ thú uyên áo, kín nhiệm, thảy đều [trần thuật] thấu triệt, rõ ràng. Đấy đều là do ông lão Duy Ma dùng kiến địa tinh diệu để phát huy vậy”. 


Mùa Hạ năm Ất Sửu (1925), tôn giả Bạch Phổ Nhân
 xuống miền Nam, chủ trì pháp hội Kim Quang Minh. Các đồng nhân tại Thượng Hải cùng thỉnh cư sĩ giúp đỡ tôn giả tuyên dương. Do vậy, cư sĩ từ đất Hỗ (Thượng Hải) sang đất Hàng (Hàng Châu), đất Tương (Hồ Nam), đất Ngạc (Hồ Bắc), đất Tầm (huyện Cửu Giang thuộc Giang Tây), đất Ninh (Ninh Ba), qua lại mấy ngàn dặm, cúc cung lo liệu, sắp đặt mọi việc rạch ròi. Nhờ vào cơ duyên ấy, cụ có dịp nghiên cứu Tạng Mật. Mùa Thu năm Kỷ Tỵ (1929), nhận lời thỉnh của thiện tín vùng Mân Trung
, cư sĩ đến Phước Châu (tỉnh lỵ tỉnh Phước Kiến), tuyên thuyết Phật pháp suốt ba tháng mới về. Mùa Thu năm Canh Ngọ (1930), khai giảng Đại Thừa Chỉ Quán Thuật Ký tại đất Hỗ. Vừa qua Tết, Tỉnh Tâm Liên Xã thành lập, cụ bị cử làm xã trưởng. Từ đấy trở đi, cụ thường ở trong liên xã, khai giảng kinh điển Đại Thừa, và suất lãnh xã viên niệm Phật, lễ sám. Tôi biết cư sĩ riêng có tâm đắc nơi kinh Kim Cang, nên mùa Hạ năm Giáp Tuất (1934), thỉnh cư sĩ giảng thuật đại ý. Sau đó, các đồng nhân trong Tỉnh Tâm Liên Xã yêu cầu giảng công khai, cụ bèn chánh thức khai giảng. Mỗi lần tôi đều ghi bút ký, ghi xong, đều trình cho cư sĩ sửa chữa. Sau đó, cư sĩ mỗi lượt tự viết Giảng Nghĩa cho tôi sao lục. Tới khi pháp hội viên mãn, bản thảo tích lại thành bốn quyển dày. Cư sĩ cho rằng còn phải nhuận sắc, cũng như bổ túc những phần thiếu sót trong bản thảo đầu tiên rồi mới in thành sách. Các đồng nhân do thấy cư sĩ ở nhà, nhiều người hỏi đạo, chẳng thể chuyên tâm soạn thuật, tính tìm một căn nhà yên tĩnh khác để cúng dường cho cư sĩ, tạ tuyệt hết thảy, trong kỳ hạn một năm sẽ biên soạn, bổ túc hoàn tất bộ Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa. 


Nhưng cư sĩ mỗi năm vào tiết hoàng mai đều bị bệnh, hễ bệnh liền bệnh mấy tháng. Lại do nghĩ thương xót chúng sanh tử nạn khắp Nam Bắc, cụ liền tổ chức Đại Bi Sám để kiền thành siêu độ. Do vậy lần lữa, rốt cuộc Giảng Nghĩa chẳng hoàn thành bản thảo, nhưng sách mười phần đã hoàn tất sáu bảy phần. Cụ giải thích kinh Kim Cang, phát huy nhiều chỗ cổ đức chưa phát huy, như khi đức Phật nói các kinh khác, luôn phóng quang minh to lớn, sáu thứ chấn động, hiện đủ loại thụy tướng. Riêng khi nói kinh điển Kim Cang Bát Nhã rất sâu, chỉ nói những lời như đức Thế Tôn tới giờ ăn bèn đắp y, cầm bát, vào đại thành Xá Vệ khất thực v.v… Cư sĩ giải thích: “Đấy là chỉ thú lớn nhất của kinh, phát huy lý ‘chớ nên trụ vào tướng’. Vì thế, mở đầu kinh chép cử động của đức Thế Tôn giống hệt như các vị tỳ-kheo tầm thường, tức là thành Phật nhưng chẳng trụ nơi Phật tướng. Các đệ tử cũng thấy là tầm thường. Chỉ có ngài Tu Bồ Đề phần nào biết được ý này, cho nên tán thán là hy hữu. Nếu không, ôm bát khất thực há đáng khiến cho kẻ khác kinh ngạc, tán thán ư?” Thông thường, đối với hai lượt vấn đáp trong kinh Kim Cang, [các vị chú giải xưa kia] đều bảo “[nhằm giảng giải] nên trụ như thế nào?” Riêng cư sĩ dựa theo các bản chú giải thời cổ và bản kinh được chép tại Đôn Hoàng, khẳng định lượt đầu là “hãy nên trụ như thế nào?”, lượt sau tương ứng với “vì sao hãy nên trụ?” Ý nghĩa của hai lượt thưa hỏi trọn chẳng giống nhau. Cụ bảo: “Lượt hỏi đầu ứng với ‘hãy nên trụ như thế nào?’ tức là hỏi Bồ Đề tâm nên an trụ như thế nào để khỏi rong ruổi, tán loạn, nhằm nói với người mới phát đại tâm tu hành. Lượt sau là ‘vì sao hãy nên trụ?’ tức là hỏi: Đã nên lìa hết thảy các tướng để phát tâm, vì sao lại chỉ nên trụ trong Bồ Đề tâm? Nếu chẳng trụ pháp này, phát tâm lại là như thế nào? Nếu chẳng nên trụ mà nên hàng phục thì há chẳng phải là không phát tâm ư? Như vậy thì hàng phục cái tâm bằng cách nào? Đó là nói với người đã phát đại tâm tu hành vậy”. Diệu nghĩa Kim Cang được phát huy tinh vi, thấu triệt như thế, ở đây đặc biệt nêu một, hai đầu mối đó thôi! 


Đầu mùa Hạ năm Mậu Dần (1938), khí trời ẩm ướt, cư sĩ y như cũ ngã bệnh, tiêu hóa khó khăn. Cứ hai ba ngày tôi đều đến thăm hỏi. Thấy cụ nằm bẹp trên giường chẳng thể dậy được, so với các năm trước bệnh tình càng nặng hơn, hết sức lo sầu! Cư sĩ liền bảo: “Hễ qua mùa hoàng mai, bệnh sẽ biến mất”. Các đệ tử của cụ ở tại điện thờ Phật cách vách, vì cụ niệm Phật, suốt ngày tiếng Phật hiệu chẳng gián đoạn. Cư sĩ cũng nằm yên, thầm niệm, nhưng thần chí cụ tột bậc tỉnh táo. Tới giữa tháng Năm âm lịch, bệnh dần nặng hơn, thần chí cụ càng sáng suốt. Đạo hữu Châu Quang Kỳ dùng son viết chữ to, khuyên cụ nhất tâm vãng sanh, đừng lưu luyến trần thế. Cư sĩ xem kỹ vài lượt, chắp tay cảm tạ ông Châu, miệng nói lời hoan hỷ tán thán. Ông Châu đi rồi, cụ liền bảo người chung quanh: “Tôi siêng tu một đời, há còn chẳng hiểu rõ cái ải này ư? Ông Châu quá lo rồi!” Tới tối hôm Mười Tám, cụ tự nói: “Kim quang chiếu khắp, Phật đến tiếp dẫn”. Cụ mời các đạo hữu tụ họp, ông Thái Tế Bình do bận việc, tới mười hai giờ mới đến. Cư sĩ vẫn gọi đến bảo: “Tu trì lấy hạnh nguyện Phổ Hiền làm lẽ trọng yếu nhất”. Sau đó, cụ chắp tay, chẳng nói nữa, an nhiên qua đời trong tiếng niệm Phật của các đạo hữu và gia tộc, thọ sáu mươi bảy tuổi. 


Tôi quen biết cư sĩ hai mươi mấy năm, thoạt đầu chỉ biết cư sĩ học rộng khắp các tông, quy túc nơi Tịnh Độ. Những năm gần đây, giao tình càng thân thiết, nghiên cứu, thảo luận càng sâu, mới biết cư sĩ suốt một đời đắc lực nơi Bát Nhã, theo đuổi tham cứu, sớm đạt được tin tức, đại ngộ rỗng rang, nhất tâm thường ở trong Định, đêm ngủ chẳng mộng mị, tới nay đã hơn năm năm rồi! Vì thế, cụ thường tự nói: “Giáo thì hoằng dương Bát Nhã, hạnh tại Di Đà”. Đó là lời thuyết pháp đàm luận xứng tánh, thông đạt trọn khắp, tự tại vô ngại. Đối với các kinh điển khác và công phu tu trì, ngẫu nhiên tôi có hoài nghi mà đem hỏi cư sĩ, lời giải đáp của cụ đều cao hơn người khác một bậc! Cụ giới hạnh tinh nghiêm, tấn tu cẩn mật, đáng làm bậc gương mẫu cho cả cõi đời. Cư sĩ đúng là bậc long tượng trong Phật môn vậy thay! 

Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Kinh Giảng Nghĩa

Quyển một
Di trước của thanh tín sĩ Thắng Quán Giang Diệu Hú tại Trung Hoa


Muốn nói kinh này, trước hết nên lập khoa phán. Chia thành hai khoa lớn: 


1. Giải thích chung tựa đề kinh.


2. Giải riêng ý nghĩa của kinh văn. 


Khoa thứ nhất lại chia thành hai: 


1.1. Giải thích tựa đề kinh. 


1.2. Giải thích nhân đề (giải thích đề mục ghi tên người dịch). 


Phần 1.1 lại chia thành ba đoạn: Đoạn đầu tiên là cương yếu của Bát Nhã. 

1.1.1. Cương yếu của Bát Nhã 


Chứa đựng ba nghĩa: 

A) Bát Nhã là cương yếu của Đại Thừa Phật pháp 


Ý nghĩa này, trong các kinh luận Đại Thừa và các trước thuật của cổ đức, chỗ nào cũng đều có thể thấy. Nếu dẫn chứng cặn kẽ, sẽ là trùng lặp, khó thể trọn hết được. Nay bỏ điều rườm rà, dùng lẽ giản ước để nêu rõ, chọn lấy điều dễ hiểu. Giáo nghĩa Đại Thừa sâu rộng như biển, nhưng nhất loạt lấy tự độ và độ người khác làm gốc. Pháp môn để tự độ và độ người vô lượng, nhưng đều nhất loạt lấy Lục Ba La Mật làm gốc, nhưng năm Độ: Thí, Giới, Nhẫn, Tấn, Định nếu lìa Bát Nhã, sẽ chẳng phải là Ba La Mật. Do vậy, đối với Lục Ba La Mật vừa nói đó, nhất loạt lấy Bát Nhã Ba La Mật làm gốc. Vậy thì Bát Nhã là cương yếu của Đại Thừa Phật pháp đã rõ rệt lắm rồi! Do đó, Đại Trí Độ Luận nói: “Bát Nhã Ba La Mật là mẹ của chư Phật. Chư Phật lấy pháp làm thầy. Pháp chính là Bát Nhã Ba La Mật”. Kinh Đại Bát Nhã dạy: “Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật thị chư Bồ Tát Ma Ha Tát mẫu, năng sanh chư Phật, nhiếp trì Bồ Tát” (Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật là mẹ của các Bồ Tát Ma Ha Tát, có thể sanh ra chư Phật, nhiếp trì Bồ Tát). Có thể thấy cái được gọi là “tối thượng thừa trong Đại Thừa” chỉ là Bát Nhã đó thôi! Ngoài Bát Nhã ra, sẽ chẳng có Phật pháp. Hãy nên biết: Hết thảy các giáo nghĩa Đại Tiểu Thừa đều từ Bát Nhã mà ra. Hết thảy các giáo nghĩa, may ra có lý luận tối cao của ngoại đạo như Nho gia và Đạo Gia còn thể tương cận, chỉ riêng Bát Nhã là chỉ mình đức Phật có thể chứng, chỉ mình đức Phật có thể nói. Lý luận cao nhất của ngoại đạo hễ gặp Bát Nhã, sẽ liền như băng tan, lửa tắt! Do vậy, trong hội Hoa Nghiêm, các vị đại Bồ Tát tán thán: “Thiên thượng, thiên hạ vô như Phật, thập phương thế giới diệc vô tỷ, thế gian sở hữu ngã tận kiến, nhất thiết vô hữu như Phật giả” (Trong trời đất chẳng ai như Phật, mười phương thế giới cũng khôn sánh, con thấy trọn hết các thế gian, hết thảy chẳng ai được như Phật). Đã biết điều này thì cái thuyết “tam giáo đồng nguyên” (Nho, Thích, Đạo cùng một nguồn) hoang đường, sai lầm, còn đợi phải nói nữa ư? Biết điều này, nếu người học Phật chẳng hiểu thấu triệt Bát Nhã, tuy biết trọn hết đủ mọi giáo nghĩa, học trọn hết đủ loại pháp môn, đều là bỏ  gốc chạy theo ngọn, truy tìm nơi cành lá đó thôi, há có thể đạt tới bờ kia ư? 


Bát Nhã chẳng có gì khác! Chính là chánh trí vốn sẵn có nơi Lý Thể. Lý Thể là Thật Tướng Bát Nhã. “Chánh trí” là Quán Chiếu Bát Nhã. Đều gọi là Bát Nhã, tỏ rõ “ngoài lý chẳng có trí, ngoài trí chẳng có lý, lý và trí như một!” Đã nói là “học Phật” thì đầu tiên là phải nên là “khai Phật tri kiến”. Tri kiến của Phật là gì vậy? Chính là Bát Nhã! Xưa nay ít có người học pháp này, hoặc hư vọng nẩy sanh sợ hãi, hoặc vô tri mà bàn xằng. Bởi đó, người học Phật tuy đông, người chứng đạo rất hiếm! Há chẳng phải là không chỉ cô phụ ân Phật, mà còn cô phụ tánh linh của chính mình vậy! Vì sao nói thế? Như đức Thế Tôn khi thành đạo, đã than rằng: “Lạ thay! Lạ thay! Chúng sanh trong đại địa đều có trí huệ và giác tánh của Như Lai, chỉ vì vọng tưởng (kiểm giảo: “Sau chữ Tưởng thì bản cũ có ghi ‘chấp trước’, nhưng bản thảo gốc chẳng có”), nên chẳng thể chứng đắc. Nếu chẳng có vọng tưởng, chấp trước thì vô sư trí, tự nhiên trí sẽ ngay lập tức hiện tiền”. Trí huệ và giác tánh của Như Lai chính là Thật Tướng Bát Nhã. Vọng tưởng chính là tâm phân biệt, là thức thứ sáu. Chấp trước tức là Ngã Kiến, tức thức thứ bảy. Quán Chiếu Bát Nhã chính là chuyển biến hai thức ấy. Hai thức ấy đã được chuyển, Tạng Thức (A Lại Da Thức) và năm thức trước (nhãn, nhĩ, tỵ, thiệt, thân) đều chuyển! Vì thế nói: “Nếu chẳng có vọng tưởng, chấp trước, thì vô sư trí, tự nhiên trí ngay lập tức hiện tiền”. Hai trí ấy chính là trí huệ và giác tánh của Như Lai. Do chẳng phải từ bên ngoài đến, cũng chẳng thể trao cho người khác, nên nói là Vô Sư (không có thầy). Do tự nhiên vốn sẵn có như thế, ắt cần phải tự giác, tự chứng, nên nói là “tự nhiên”. Cũng có thể gọi [hai trí ấy] là Căn Bản Trí và Hậu Đắc Trí, hoặc nói là Đạo Chủng Trí và Nhất Thiết Trí. Nói chung, sở dĩ phàm phu là phàm phu là do vô thỉ vô minh. Vô minh còn gọi là “vô trí”. Vì thế, nay muốn siêu phàm nhập thánh, chỉ cốt sao mở mang chánh trí đó thôi! 


Trong Phật môn, có người luôn nói “cầu khai trí huệ”. Lời ấy chính là nói “sẽ mở mang chánh trí Bát Nhã”. Đó là “khai Phật tri kiến”. Đức Thế Tôn vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời. Đại sự nhân duyên gì vậy? Chính là vì hết thảy chúng sanh mà khai Phật tri kiến, thị Phật tri kiến (chỉ bày tri kiến của Phật), ngõ hầu họ được ngộ nhập tri kiến của Phật đó thôi! Hiềm rằng chúng sanh tuy biết “cầu khai trí huệ”, nhưng chẳng hiểu rõ nguyên do. Người dạy lẫn người học một mực tìm cành, kiếm lá, trọn chẳng biết hướng về Bát Nhã môn để tìm đường lối! Thậm chí còn răn bảo nhau đừng bàn Bát Nhã! Có chuyện nào đáng buồn hơn lẽ này? Còn gì trái phạm ý chỉ của Phật hơn chuyện này? Lầm pháp, lầm người, không chi hơn nổi chuyện này! Từ nay trở đi, hãy nguyện sâu đậm cùng với các bậc thiện tri thức hưng thịnh chánh nghĩa, cực lực hoằng dương! 

B) Đối với cái được gọi là “cương yếu của Bát Nhã” thì chính là từ ngay Bát Nhã mà thấu hiểu điều cương yếu ấy


Như trong phần trước đã dẫn Đại Trí Độ Luận để nói “Phật pháp chính là Bát Nhã”. Có thể thấy một môn Bát Nhã dung nhiếp vô lượng nghĩa. Nếu chẳng hiểu rõ điều cương yếu ấy, sẽ chẳng tránh khỏi tràn lan, không chỗ quy túc! Người xưa có vị đề cao Đệ Nhất Nghĩa Không để lập thuyết, có người đề cao Nhị Đế để lập thuyết, có người đề cao Bát Bất để lập thuyết, các thuyết không đồng nhất. 


Đệ Nhất Nghĩa tức là nói tới bản tánh. Tánh là cái Thể dứt bặt các đối đãi, cho nên nói là Đệ Nhất Nghĩa. Tánh thể không tịch, nên nói là Đệ Nhất Nghĩa Không. Nghĩa ấy đã nêu tỏ cương yếu của Bát Nhã. Trong “phá Ngã, trừ chấp”, ắt cần phải Ngã và Pháp đều trừ, tình chấp hoàn toàn hết sạch. Đó gọi là “đạt được vô sở ly” (chẳng còn có gì để lìa) tức là “trừ các huyễn”; sau đó, Thật Tướng hiện tiền. 


Nhị Đế là Chân Đế và Tục Đế. Tục (俗) là “thế tục”. Chân (真) là “chân thật”. Đế (諦) có nghĩa là “tinh vi, chân thật, xác đáng”. Tức là đối với các sự tướng thế gian, hễ dùng cách nhìn của thế tục để thẩm định, xác quyết thì gọi là Tục Đế. Đối với lý tánh chân thật, thánh trí mới biết chân thật, xác đáng, nên gọi là Chân Đế. Nếu nói theo Phật pháp, phàm những gì nói ý nghĩa “các pháp duyên sanh” (các pháp do duyên mà sanh) thì gọi là Tục Đế. Do vì lẽ nào vậy? Do thế tục chưa ngộ bản tánh, do rong ruổi theo tướng mà bị xoay chuyển. Do hiểu hết thảy các pháp chỉ là duyên sanh, Có chính là chẳng Có, nghĩa ấy là quyết định. Nếu hiểu nghĩa “duyên sanh chính là Không” thì là Chân Đế. Vì sao vậy? Do thánh trí từ ngay nơi tướng hư vọng mà thấy tánh chân thật. Do vậy, hiểu rỗng rang hết thảy các pháp “chẳng phải Có mà là Có”, bản thể của chúng chính là Không, đó là nghĩa quyết định. Bồ Tát Long Thọ nói: “Vì Thế Đế bèn nói có chúng sanh. Vì Đệ Nhất Nghĩa Đế mà nói chúng sanh vô sở hữu”. Thế Đế tức là Tục Đế. Đệ Nhất Nghĩa Đế tức là Chân Đế. Do vậy có thể biết: Tục Đế nhằm nói cái Có ngay trong cái Không, Chân Đế nhằm nói cái Không trong cái Có. Lại nói: “Chư Phật nương vào Nhị Đế mà vì chúng sanh thuyết pháp”. Do vậy, Gia Tường đại sư
 nói: “Phật pháp chẳng ra ngoài Nhị Đế. Nhị Đế nhiếp trọn hết thảy các Phật pháp”. Bát Nhã vốn nhiếp trọn hết thảy các Phật pháp, nay nói “Phật nương vào Nhị Đế để thuyết pháp”, tức là cương yếu của Bát Nhã chẳng ra ngoài Nhị Đế cũng đã rõ rồi! Bởi lẽ, yếu chỉ trọng yếu của Bát Nhã là dạy đừng chấp trước Không và Hữu, nhằm ứng hợp Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa. Chân Tục nhị đế chính là nói về nghĩa này. 


Bát Bất là “bất sanh, bất diệt, bất đoạn, bất thường, bất lai, bất khứ, bất nhất, bất dị” (chẳng sanh, chẳng diệt, chẳng đoạn, chẳng thường, chẳng đến, chẳng đi, chẳng một, chẳng khác). Do mê đối với Bát Bất cạn hay sâu mà thành lục đạo! Do ngộ Bát Bất cạn hay sâu mà có tam thừa. Bởi lẽ, hết thảy chúng sanh so đo, chấp trước các tướng như “sanh, diệt, đoạn, thường, một, khác, đến, đi” v.v…, chấp đó là Có, nên gọi là Mê. Người trong tam thừa, tuy chẳng chấp các tướng sanh diệt, nhưng lại chấp “bất sanh, bất diệt” v.v… vẫn lệch về Không. Do vậy, đức Phật nói nghĩa Bát Bất chính là để khiến cho chúng sanh hiểu rõ Nhị Đế. Đã hiểu rõ Nhị Đế thì sau đấy Trung Đạo hiển hiện! Mà cũng khiến cho đối với nghĩa Đệ Nhất Nghĩa Không, [sẽ thấu hiểu] Có và Không đều là không; sau đó, sẽ chẳng chấp trước hết thảy, Trung Đạo viên minh.


Do vậy mà quán thì Đệ Nhất Nghĩa Không, Nhị Đế, Bát Bất tuy nói khác nhau, nhưng đều có cùng ý nghĩa hiển lộ Trung Đạo như nhau. Vậy thì cương yếu của Bát Nhã chẳng có chi khác, chỉ là khiến cho đối với hai bên Không và Hữu, trừ sạch tình chấp sao cho hết sạch, nhằm hiển lộ Trung Đạo viên dung mà thôi! Nói cách khác, đức Phật nói Bát Nhã nhằm khai mở chánh trí vốn sẵn có nơi lý thể cho hết thảy chúng sanh còn vướng trong vọng tưởng, chấp trước để họ hiểu rõ vô minh, giác điều chưa giác, ngõ hầu [liễu giải] Thật Tướng “vô tướng, chẳng phải là không có tướng”, Như Lai Tạng “không, bất không” hiện tiền, cùng chứng trí huệ và giác tánh của Như Lai vậy! Đấy chính là đại sự nhân duyên khiến cho đức Bổn Sư của chúng ta xuất hiện trong cõi đời! Do vậy, pháp môn Bát Nhã chính là tối thượng thừa, khiến cho hết thảy chúng sanh nương theo mà đạt thẳng tới Phật địa. Do vậy nói: “Riêng nêu ra các nghĩa khác biệt hòng chỉ rõ điều cương yếu” có khác gì nói: “Kinh Kim Cang Bát Nhã thật sự là cương yếu của cả bộ Đại Bát Nhã, lại càng là lời lẽ trọng yếu mà chẳng rườm rà!” Vì sao vậy? Do kinh này không pháp nào chẳng nhiếp, không nghĩa nào chẳng nêu tỏ. 


Trong phần trên đã nêu ra các nghĩa Nhị Đế, Bát Bất, và Đệ Nhất Nghĩa Không, mỗi mỗi đều trọn đủ. Như nói: “Vô ngã tướng, vô pháp tướng, cũng chẳng phải là không có pháp tướng v.v…” Đó là ý nghĩa Đệ Nhất Nghĩa Không. “Diệt độ tất cả hết thảy chúng sanh” là Tục Đế; nhưng “thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” là Chân Đế. Hành bố thí là Tục Đế; đối với pháp vô trụ là Chân Đế. Cho đến “chớ nên chấp lấy pháp, chớ nên chấp lấy phi pháp, chính là, chẳng phải, thì gọi là
” v.v… là những điều được nói trong cả bản kinh, không gì chẳng nhằm nói rõ ý nghĩa Nhị Đế. Còn như khiến cho Bồ Tát thông đạt “chẳng có ngã và pháp” thì thuộc về “khai tri kiến của Phật”. Nói đến chuyện sau khi đã nhập thì đều là các nghĩa “chẳng một, chẳng khác, chẳng đoạn, chẳng thường, chẳng đến, chẳng đi, chẳng cấu, chẳng tịnh” v.v… nhằm hiển lộ tướng Không của các pháp, là pháp bình đẳng. Tướng Không của các pháp chính là pháp bình đẳng, tức là nói “chẳng chấp lấy tướng, như như bất động”, khiến cho người học diễn nói như thế, thọ trì như thế. Há chẳng phải là dùng các nghĩa như thế làm cương yếu của Bát Nhã hay sao? Không chỉ là như vậy! Như trong phần trước, đã dẫn lời kinh Đại Bát Nhã và Đại Trí Độ Luận như thế này: “Bát Nhã có thể sanh ra chư Phật, nhiếp trì Bồ Tát. Phật pháp tức là Bát Nhã” chính là chỉ bày cương lãnh trọng yếu của Phật pháp chẳng ra ngoài Bát Nhã. Kinh này còn nói: “Nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai tùng thử kinh xuất” (Hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra) chẳng phải là chỉ bày “cương lãnh trọng yếu của Bát Nhã hoàn toàn ở trong kinh này” càng rành rẽ, rõ rệt hơn ư? 


Đức Phật nói Bát Nhã, trước sau tất cả mười sáu hội
, văn lẫn nghĩa đều phong phú, nghe nói dịch sang tiếng Tây Tạng có tới hơn một ngàn quyển. Bản tiếng Hán giản lược, khái quát mà cũng gồm sáu trăm quyển. Trong nội điển, số lượng quyển nhiều nhất chỉ có Bát Nhã Bộ. Đọc tụng đã khó, huống hồ luận định, diễn nói, thọ trì! Vì thế, hội thứ chín từ mênh mông mà giản ước, nên đặc biệt nói kinh này. Thầy trò La Thập đại sư dịch sang tiếng Hán, kể cả mấy hàng trích từ bản dịch đời Ngụy thêm vào, chỉ có năm ngàn tám trăm ba mươi bảy chữ, nhưng ý chỉ cốt lõi của Bát Nhã đã được chứa đựng trọn hết. Có được một quyển kinh này, hết thảy Phật pháp không gì chẳng nắm chắc! Vì sao vậy? Quyển kinh này chính là giềng mối của Bát Nhã, mà Bát Nhã là giềng mối của hết thảy Phật pháp! Vì thế, ắt phải thông suốt hết thảy Phật pháp rồi sau đó mới thông suốt kinh này. Vì lẽ nào vậy? Do cái lưới mà tìm được mối chính của cái lưới. Nhưng ắt cũng phải hiểu sâu xa nghĩa thú của kinh này thì sau đó đối với hết thảy Phật pháp, chuyện gì cũng đều thấu hiểu. Vì sao? Hễ nắm lấy mối chính của cái lưới, các mắt lưới đều căng ra. Hãy nên biết như thế. 


Một quyển kinh này đã là giềng mối của cả Tam Tạng! Phải nên biết mối quan hệ trọng yếu này! Cũng do vậy mà có thể biết chỗ huyền diệu sâu rộng cũng như đầu mối phức tạp, ẩn mật của nghĩa uẩn. Lại còn dùng đôi chút văn từ mà thâu nhiếp nhiều nghĩa, may là được người dịch có văn tài hay khéo mới đủ để lưu truyền. Do mỗi câu, mỗi chữ trong kinh này đều liên quan đến ý chỉ to lớn, tức là mỗi danh xưng, mỗi từ ngữ được người kết tập nêu ra cũng đều chứa đựng ý nghĩa tinh vi. Ơ hờ xem lướt qua, sẽ khó thông hiểu ý nghĩa. Kể từ sau khi kinh này được dịch và lưu truyền, Ngũ Tổ và Lục Tổ của Thiền Tông cực lực hoằng dương. Bởi thế, nhà nhà hay biết, lưu truyền chẳng dứt. Tuy phần nhiều chẳng hiểu rõ ý nghĩa, nhưng người học Phật có ai chẳng từng đọc kinh này! Trong các nước Phật giáo, chưa từng thấy sánh bằng! Nhìn vào đó, đủ thấy chúng sanh trong nước ta được Phật gia hộ sâu xa, hết sức mừng tủi. Vì sao? Kinh này được lưu truyền bất tuyệt, sẽ là Phật chủng chẳng dứt. Từ nay trở đi, hãy nên diễn nói như thế nào, thọ trì như thế nào, càng phải đặc biệt lưu ý, ngõ hầu phần nào báo ân Phật, báo ân của người phiên dịch, lưu truyền kinh này, gánh vác gia nghiệp của Như Lai, sẽ đắc Bồ Đề. Mong các vị hãy cùng nỗ lực! 

C) Kinh Kim Cang Bát Nhã nhằm nói rõ cương yếu ấy 


Cương yếu của kinh này chẳng có gì khác! Trừ khử vọng tưởng, chấp trước mà thôi! Bởi lẽ, hết thảy chúng sanh ai nấy đều sẵn đủ trí huệ và tánh giác của Như Lai, chẳng ai là không có, chỉ vì vọng tưởng và chấp trước ngăn chướng mà chẳng thể chứng đắc! Đức Phật vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời, tức là vì chuyện này! Hết thảy Phật pháp, không gì chẳng phải là pháp môn để phá chấp, trừ chướng, nhưng điều được nói trong kinh này càng là đường lối trực tiếp, nhanh chóng, thỏa đáng nhất. Ví như gươm báu kim cang, nương theo đấy mà hành, sẽ có thể ngay lập tức đoạn trừ! Vọng tưởng tức là cái tâm phân biệt. Chấp trước chia thành hai loại: 


- Chấp sắc thân Ngũ Uẩn là Ngã thì gọi là Nhân Ngã Chấp; nói gọn là Ngã Chấp. 


- Chấp trước hết thảy các pháp thì gọi là Pháp Ngã Chấp; nói gọn là Pháp Chấp. 


Chẳng trừ Ngã Chấp, sẽ sanh ra Phiền Não Chướng. Chẳng trừ Pháp Chấp, sẽ sanh ra Sở Tri Chướng. Chúng được gọi chung là Hoặc Chướng. Do Hoặc mà tạo nghiệp, đó là Nghiệp Chướng. Do nghiệp mà chịu khổ, bèn gọi là Khổ Chướng, cũng gọi là Báo Chướng. Ngã Chấp và Pháp Chấp, chia nhỏ ra, sẽ có Phân Biệt và Câu Sanh sai khác. Do khởi tâm phân biệt, cho nên chấp trước; đó là Phân Biệt Ngã Chấp và Phân Biệt Pháp Chấp; do vậy, [chấp trước này] là thô. Còn chưa cố ý phân biệt, mà phàm tình chấp trước đã theo ý niệm cùng khởi lên, thì gọi là Câu Sanh Ngã Chấp và Câu Sanh Pháp Chấp; cho nên là vi tế. Đấy là chủng tử tập khí từ nhiều đời tới nay, chất chứa trong ruộng thức thứ tám. Do đó, chúng thuận theo ý niệm mà khởi lên, khó trừ bỏ nhất! Hãy nên biết vọng tưởng và chấp trước là do vô thỉ vô minh, mà Bát Nhã chính là lý thể chánh trí; trí khai thì vô minh bèn sáng suốt. Vô minh đã hết, vọng tưởng và chấp trước tự đoạn! Vì vậy, học Phật thì điều đầu tiên là “khai, thị, ngộ, nhập” tri kiến của Phật. Tri kiến của Phật chính là chánh trí Bát Nhã. Bất luận tu pháp môn gì, cũng đều cần phải dốc sức ở chỗ này. Do vậy, hết thảy các pháp đều chẳng thể lìa Bát Nhã. 


Tu Tịnh Độ niệm Phật cũng thế. Kinh dạy: “Tâm tịnh thì cõi nước tịnh”. Vọng tưởng, chấp trước chẳng trừ, tâm do đâu mà tịnh được? Cổ đức nói: “Ái chẳng nặng, chẳng sanh Sa Bà”. Tình chấp ngã kiến thật sự là cội rễ của Ái. Vì thế, cầu sanh Tịnh Độ ắt phải thực hiện từ chỗ này. Nói “thật thà niệm Phật”, ắt phải chú ý hai chữ “thật thà”. Cứ nắm níu hết thảy nhiễm duyên trong thế gian không thôi, sao có thể thật thà cho được? Do vậy có thể biết: Bát Nhã và Tịnh Độ vốn chẳng phải là hai chuyện! Kinh này quả thật là giềng mối lớn để hết thảy người học thoát vọng, là then chốt của tịnh tâm. Ở đây, bất quá bàn đại lược ý chỉ trọng yếu, xin xem luận định cặn kẽ trong phần dùng năm tầng huyền nghĩa để giải thích tựa đề kinh. 


Cổ nhân giải thích một kinh thì trước hết nói Huyền Nghĩa (玄義), còn gọi là Huyền Đàm (玄談). “Huyền” là sâu xa, lại còn có nghĩa là “xa thẳm”, tức là đối với các nghĩa sâu trong kinh, lôi ra các điểm trọng yếu, mấu chốt, huyền nhiệm để bàn luận trước, khiến cho người nghe biết được những điểm quan trọng, khi xem đến kinh văn sẽ biết đầu mối. Vì thế, Huyền Đàm thì cũng giống như nói “nêu ra những điểm chủ yếu” để biết cương yếu của một bộ kinh ở chỗ nào. Nay tôi phỏng theo thông lệ của tông Thiên Thai, mở đầu bằng dùng năm tầng [Huyền Nghĩa] để nói. Trên đây, luận về cương yếu của Bát Nhã đã xong. 

1.1.2. Dung hội ý kiến của các vị chú giải kinh 

Sách giải thích kinh Phật, mỗi tông đều có, nhưng các bản [chú giải] ấy đều được lưu truyền chẳng bị thất lạc thì không chi hơn kinh này! [Kinh này] có bài ca tụng của Di Lặc Bồ Tát, có luận của ba vị Bồ Tát là Vô Trước, Thiên Thân, và Công Đức Thí, nhưng các bản dịch tối nghĩa, trúc trắc, khá khó đọc! Mỗi vị tự theo kiến giải mà phát huy, thường là thoạt nhìn thì dường như tương phản ý nghĩa trong kinh, nhưng thật ra đều là khiến cho ý kinh được tỏ lộ hơn. Chỗ tinh diệu ấy, các bậc hậu hiền chẳng thể đạt được, cần phải hướng đến chỗ to lớn, chỗ sâu xa mà lãnh ngộ. Nếu chấp chết cứng vào câu văn, chấp trước câu nệ văn tự, mỗi mỗi đều câu nệ so đo với kinh văn, sẽ đâm ra tăng thêm chướng ngại. Luận Sớ Toản Yếu của ngài Khuê Phong đã phạm phải bệnh này. Ngài Công Đức Thí đã khéo léo nêu ra luận đề như sau: “Kim Cang phá chấp giữ, chẳng hoại giả danh luận”. Ý chỉ trọng yếu của cả bộ kinh đều được gộp trọn trong câu ấy. Người chú giải kinh này sớm nhất tại Trung Hoa là ngài Tăng Triệu, tức vị đệ tử nhập thất của ngài La Thập. Ngài viết không nhiều, chỉ giải thích đại lược một hai ý chỉ trọng yếu mà thôi, nhưng là một trước tác chẳng thể  sửa  đổi  tí  nào 
được! 


Chú thích thời Lục Triều
 đến nay vẫn còn thì có hai bản sớ của ngài Gia Tường thuộc Tam Luận Tông và Trí Giả đại sư thuộc Thiên Thai Tông. Ngài Gia Tường suốt đời dốc hết tinh lực vào Tam Luận, tất cả các trước thuật của Ngài, không tác phẩm nào chẳng tinh diệu; nhưng Kim Cang Kinh Nghĩa Sớ chẳng nêu tỏ ý kinh, có lẽ là do môn nhân đệ tử của Ngài tùy ý sao lục, chưa giảo đính cẩn thận cũng chẳng biết chừng! Vì trong tác phẩm ấy có nhiều đoạn thừa thãi, văn phong cũng tạp loạn, hết sức khác biệt so với các trước tác khác của ngài Gia Tường! Bản chú thích của ngài Trí Giả toàn thể dựa theo chú giải của ngài Tăng Triệu, ngẫu nhiên một hai chỗ có chú giải mở rộng thêm. Ngài Trí Giả dùng Tam Đế (Không, Giả, Trung) để phát huy hết thảy các kinh, riêng đối với kinh này, Ngài đề cao Nhị Đế (Chân Đế và Tục Đế) để nói, nhưng đối với các câu “thị danh” (thì gọi là), Ngài đều hiểu là giả danh. Pháp nhãn của tổ sư khiến cho kẻ khác khâm phục! Chẳng hiểu con cháu của tông Thiên Thai vì sao chẳng tuân theo tổ huấn, há có phải vì chưa xem sách này ư? (Bản sớ của ngài Trí Giả tới đầu đời Thanh mới được cư sĩ Dương Nhân Sơn thỉnh từ Nhật về, in ra).


Thời Đường, ngài Khuy Cơ của Pháp Tướng Tông cũng có chú thích, phần nhiều trần thuật pháp tướng. Lại có bản chú giải của ngài Thích Huệ Tịnh, chỗ tinh vi quả thật chẳng kém ngài Tăng Triệu. Trong các bản chú giải thời cổ, hãy nên coi các bản của ngài Tăng Triệu và Huệ Tịnh là hay nhất. Ngài Khuê Phong thuộc tông Hoa Nghiêm, soạn bộ Sớ Luận Toản Yếu, tuy dốc lòng kết tập, soạn thuật, tiếc là câu nệ, vướng mắc trong lời luận, khiến cho nghĩa lý trong kinh đâm ra tối tăm. Thời Tống có ngài Trường Thủy soạn bộ San Định Ký (Kim Cang Bát Nhã Kinh Sớ Luận Toản Yếu San Định Ký) để chú thích bộ Toản Yếu của ngài Khuê Phong, nương theo kinh văn để giải nghĩa, rất tường tận! Tổ sư nhà Thiền thì cũng có vị giảng kinh hoặc trước tác, như Lục Tổ đời Đường, Trung Phong đời Nguyên, Hám Sơn đời Minh, nhưng đều là các tác phẩm ngắn ngủi, sơ sài, chẳng phát huy cho mấy. Cuối đời Minh, ngài Ngẫu Ích thuộc tông Thiên Thai viết bộ Kim Cang Phá Không Luận, do có mục đích nhất định mà soạn thuật, cũng đáng chấp nhận được. Ngoài ra, vào các thời Tống, Minh, Thanh, có rất nhiều vị tại gia và xuất gia chú thích kinh này, không tác phẩm nào chẳng có một hai lời lẽ đáng chú ý, nhưng xét kỹ thì đều chưa hợp lý! Đầu đời Thanh có bộ Tâm Ấn Sớ của ngài Phổ Uyển thuộc tông Thiên Thai, dùng Tam Đế để giảng kinh, thật sự có nhiều câu rất trái nghịch ý chỉ của kinh, chỉ riêng phần Khoa Phán là có thể dùng được! Lại có Tân Nhãn Sớ của ngài Đạt Thiên thuộc tông Hoa Nghiêm, có đôi chỗ đạt mức tinh vi, có thể phát huy những điều người xưa chưa phát huy. Ngài dùng Tín, Giải, Hạnh, Chứng để phán định kinh, kiến địa rất trác tuyệt. Còn như các tác phẩm khác như Ngũ Thập Tam Gia Chú (tập hợp lời chú giải Kim Cang của năm mươi ba vị) v.v… lộn xộn, chẳng thuần, chẳng đáng ngó tới! 


Nay diễn nói kinh này, tôi chú trọng nơi chỉ thú tinh thâm, vi diệu của kinh, mỗi mỗi đều mổ xẻ. Đối với những chỗ xưa nay bị coi là Đại Thừa sơ môn, mỗi mỗi đều nói đến mức rốt ráo, quy vào viên dung. Đối với những chỗ mà các bản chú giải khác chẳng chú ý tới, sẽ đều xiển phát ý chỉ rộng lớn nơi đó. Đối với những chỗ bị gọi là “lời lẽ trùng lặp”, đều phân tích mức cạn sâu. Đối với các chỗ ý nghĩa uẩn tàng trước sau liên quan chặt chẽ với nhau, mỗi mỗi đều nêu ra lý do để giải thích thông suốt. Đối với tất cả các quán môn và hành môn, đều chỉ bày chỗ dụng công tu hành, chẳng dám xem nhẹ một chữ nào, cốt sao người nghe sẽ có chỗ lãnh hội. Tôi dẫn nhiều kinh khác để chứng minh lẫn nhau, hòng dung thông lẫn nhau. Đối với chỗ tinh yếu dung thông, quy vào Tịnh Độ, hòng phá căn bệnh [các tông] kỳ thị lẫn nhau xưa nay! Tự thẹn học lực sơ sài, nông cạn, chẳng đủ để nói rõ bản kinh sâu xa này. Chỉ vì ôm ấp đại nguyện thật sự muốn cho ai nấy đều hiểu rõ nghĩa Bát Nhã chân thật, ngõ hầu không đến nỗi sợ sệt chẳng đàm luận, hoặc đàm luận xằng bậy, hoặc đàm luận nông cạn v.v… Đối với những cách nói tinh yếu trong các luận sớ của các vị tiền hiền đã nêu trên đây, đều nhất nhất chọn lấy để dung nạp, nhưng chẳng cần phải câu nệ diện mạo, bó buộc trong văn từ mà thôi! Trên đây, phần dung hội về các vị chú giải đã xong. 

1.1.3. Dựa theo năm tầng huyền nghĩa để giải thích tựa đề kinh 
1.1.3.1. Giải thích chung ý nghĩa vì sao phân khoa để giải thích


Năm tầng là Danh, Thể, Tông, Dụng, Tướng. Tuân  theo  cách  Trí 
Giả đại sư khi giảng tựa đề kinh Pháp Hoa đã dựa trên Danh, Thể, Tông, Dụng, Tướng, tách ra thành năm tầng để phát huy ý chỉ trọng yếu của kinh, đơn giản, rõ ràng nhất. Thiếu một tầng chẳng thể được, nhiều thêm một tầng cũng chẳng cần thiết! Do vậy, nay tôi dựa theo đó. Năm tầng ấy sanh khởi theo thứ tự:


- Một bộ kinh ắt phải có tên gọi lập riêng cho kinh ấy. Danh (tên kinh) chính là để nêu điều khái quát trọng yếu của kinh, nhằm tỏ rõ điểm khác biệt với các kinh khác. Vì thế, tầng thứ nhất là Thích Danh (giải thích tên kinh). 


- Danh phản ảnh Thật. Đã nêu ra danh, ắt có Thật, chẳng phải là lập danh suông. Do vậy, kế đó là Hiển Thể (nêu rõ cái Thể). Thể tức là thật thể, tức là chủ thể của tên kinh. 


- Do danh mà khảo sát cái Thật; nhưng chẳng tu quán hạnh thì vẫn thuộc về cái danh rỗng tuếch. Nương vào Thể để khởi sự tu tập, ắt phải nói rõ Tông Thú. Vì thế, tầng thứ ba là Minh Tông (nêu rõ cái Tông). Tông chính cốt lõi của sự tu tập, tức là chỉ thú (旨趣, tông chỉ và ý nghĩa hướng đến) trong tu hành. 


- Đã là thật sự tu, ắt đạt được tác dụng. Vì thế, tầng thứ tư là Luận Dụng. Dụng có nghĩa là “công hiệu”. 


- Đức Phật thuận theo căn cơ lớn, nhỏ, lợi, độn của chúng sanh mà nói đủ loại pháp để giáo hóa. Do vậy, kinh giáo bèn có Đại, Tiểu, Thiên, Viên, Tiệm, Đốn sai khác. Như tông Hoa Nghiêm phán định năm loại giáo tướng là Tiểu, Thỉ, Chung, Đốn, Viên; tông Thiên Thai phán định bốn loại hóa pháp là Tạng, Thông, Biệt, Viên, và bốn loại hóa nghi là Đốn, Tiệm, Bí Mật, Bất Định. Danh, Thể, Tông, Dụng, bốn tầng huyền nghĩa của kinh đã rõ, thì kinh này thuộc vào loại giáo tướng nào, cũng sẽ có thể hiểu rõ rành rành. Do đó, tầng thứ năm là phán định giáo tướng. 


Nay dựa theo thứ tự của năm tầng mà tách thành năm khoa. 

1.1.3.2. Giải thích từng khoa 


Chia thành năm khoa: 

1) Thích Danh.

2) Hiển Thể.

3) Minh Tông.

4) Luận Dụng.

5) Phán định giáo tướng.

1.1.3.2.1. Thích Danh 

1.1.3.2.1.1. Thông danh 



Thông danh (通名, tên gọi chung) chính là chữ Kinh trong Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Kinh. Pháp do đức Phật đã nói đều gọi chung là Kinh. Do vậy, chữ Kinh chính là tên gọi chung của hết thảy Phật pháp. Kinh trong tiếng Phạn là Tu Đa La (Sūtra), còn phiên âm là Tố Đát Lãm, hoặc Tu Đố Lộ. 


Tu Đa La có nghĩa gốc là Tuyến (sợi dây), nghĩa rộng là Quán Xuyên (貫穿, xuyên suốt), Nhiếp Trì (攝持, nắm giữ, thâu nhiếp), Khế Hợp (契合). Đem pháp do đức Phật đã nói, phân loại, kết tập thành sách; do vậy, dùng chữ Tu Đa La để đặt tên. Tức là xuyên suốt lời Phật, gìn giữ, thâu nhiếp chẳng mất, trên khế hợp Phật tâm, dưới khế hợp căn cơ của chúng sanh. Kể từ khi đại pháp truyền sang phương Đông, cổ đức bèn dùng chữ Kinh để dịch từ ngữ Tu Đa La. Nghĩa gốc của chữ Kinh là “kinh vĩ” (經緯, sợi ngang và sợi dọc trong tấm vải), hoặc “tổ chức”, thật sự tương đương. Hơn nữa, thói quen tại Trung Quốc, chỉ lời nói của thánh nhân thì mới được gọi là Kinh, tột bậc long trọng! Dịch Tu Đa La thành Kinh, tinh vi, thỏa đáng tột bậc! Nhưng chữ Kinh trong tiếng Hán chẳng có ý nghĩa “khế hợp”, so với nguyên nghĩa của chữ Tu Đa La có chút chẳng đầy đủ. Nhưng trừ chữ Kinh ra, chẳng có chữ nào khác để có thể dịch được! Vì thế, cổ nhân bất đắc dĩ gọi sách chép lời Phật là Khế Kinh hòng bổ túc nguyên nghĩa [của chữ Kinh], hòng tỏ rõ đây là kinh Phật, chẳng phải kinh của giáo nào khác. Nếu như giải thích Kinh là Thường, hay Đạo, đó chính là ý nghĩa mở rộng của chữ Kinh, chứ trong chữ Tu Đa La vốn chẳng có các nghĩa ấy. Do vậy, hễ giải thích kinh Phật, chớ nên dẫn dụng các nghĩa ấy. 

1.1.3.2.1.2. Biệt danh

Bảy chữ Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật (金剛般若波羅蜜, Vajracchedikā Prajñāpāramitā) là vì kinh này mà đặc biệt đặt tên, chẳng thể dùng chung cho hết thảy các kinh, nên gọi là Biệt Danh (別名, tên riêng). Kim Cang là Dụ (喻, thí dụ), Bát Nhã Ba La Mật là Pháp. Đấy là dùng Pháp và Dụ để đặt tên. Cách đặt tên cho tựa đề các kinh, xét theo ý nghĩa, chẳng ngoài bảy loại, tức là Nhân, Pháp, Dụ, Đơn (chỉ dùng một trong ba loại Nhân, Pháp, Dụ), Phức (gồm hai loại trong ba loại trên đây), Cụ (gồm đủ cả ba loại). Như kinh A Di Đà, A Di Đà là tên của Phật; tức chọn Nhân để làm tựa đề kinh, tức là chỉ dùng Nhân để đặt tên. Như kinh Ban Châu Tam Muội, đó là một loại pháp môn, chỉ dùng Pháp để đặt tên. Như kinh Đạo Cán, Đạo Cán (稻稈, nhánh lúa) nhằm sánh ví pháp sanh bởi nhân duyên, tức là chỉ dùng Dụ để đặt tên. Như kinh Diệu Pháp Liên Hoa, Diệu Pháp là Pháp, Liên Hoa là Dụ; có Pháp và Dụ, chẳng phải là đơn mà là phức, tức là dùng Pháp và Dụ để đặt tên. Như phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện vừa có Pháp vừa có Nhân, tức là dùng Nhân và Pháp để đặt tên. Như kinh Như Lai Sư Tử Hống, Như Lai là Nhân, Sư Tử Hống là Dụ, tức là dùng Nhân và Dụ để đặt tên. Như kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, thì Đại Phương Quảng là Pháp, Phật là Nhân, Hoa Nghiêm là Dụ, tức là có đủ Nhân, Pháp, Dụ, dùng đó để đặt tên. Đơn gồm ba loại, Phức gồm ba loại, Cụ gồm một loại, tổng cộng bảy loại. Nếu trong một tựa đề có hai thí dụ mà không có Nhân và Pháp thì cũng chỉ là [Đơn] Dụ, chẳng phải là Phức. Nếu có hai pháp hoặc hai loại người cũng phỏng theo lệ này để suy ra. Vì thế, tên kinh vô lượng, nhưng xét theo ý nghĩa, chỉ có bảy loại đó mà thôi! 


Phạ Nhật Ra (Vajra), hoặc còn phiên âm là Bạt Chiết La trong tiếng Phạn, dịch nghĩa là kim cang, tên của một loại vật. Đó là tinh túy của chất vàng, cứng nhất, sắc bén nhất. Có thể phá tan hết thảy các vật, tức là Bén. Hết thảy các vật chẳng thể phá hoại nó, đó là Cứng. Nội điển nói: “Đế Thích hữu bảo, danh viết kim cang, trì chi dữ Tu La chiến. Kim Cang lực sĩ sở trì khí trượng, viết kim cang chử. Kim Luân Vương hữu kim cang luân bảo, nhân xưng Kim Luân Vương” (Đế Thích có vật báu tên là kim cang, cầm để chiến đấu với A Tu La. Khí giới do Kim Cang lực sĩ cầm thì gọi là chày kim cang. Kim Luân Vương (Chuyển Luân Thánh Vương) có bánh xe báu kim cang, do vậy gọi là Kim Luân Vương). Đó vốn là thứ báu trên cõi trời, tuy nhân gian cũng có, nhưng rất hiếm thấy. Cổ nhân gọi là “kim cang toản” (金剛鑽), màu như thạch anh tía, trong suốt. Hoặc nói: “Sanh ở dưới đáy nước, trên đá”. Trong nội điển, thường dùng [kim cang] để sánh ví pháp hoặc người, như nói: Kim Cang tam-muội, Kim Cang lực sĩ, thân kim cang, lưới kim cang, Kim Cang Thủ, tâm kim cang v.v… Đều là dựa theo ý nghĩ “chất ấy kiên cố, chẳng thể hoại, mà có thể đập tan hết thảy ma chướng”. 


Nay dùng [kim cang] để sánh ví Bát Nhã Chánh Trí. Bát Nhã như đống lửa lớn, bốn phía đều chẳng thể chạm vào! Hễ chạm vào, ắt sẽ táng thân, mất mạng! Giống như kim cang, hết thảy các vật chẳng thể chạm vào mũi bén của nó. Chánh trí Bát Nhã có thể phá phiền não, trọng chướng, giống như kim cang có thể phá hoại hết thảy các vật. Ngài La Thập nói: “Báu kim cang vuông vắn một tấc, quang minh có thể chiếu thấu mấy chục dặm. Trí quang Bát Nhã cũng giống như thế, thấy thấu triệt hết thảy phàm tình, vọng tưởng mà phá vô minh”. Báu kim cang thì chỉ riêng Kim Cang lực sĩ mới có thể cầm. Bát Nhã cũng thế, chẳng phải là người căn tánh Đại Thừa sẽ chẳng thể đảm đương! Vì thế nói: “Nếu là kẻ chuộng tiểu pháp, chấp vào các kiến ‘ta, người, chúng sanh, thọ giả’, sẽ chẳng thể nghe, nhận, đọc tụng kinh này, vì người khác giải nói”. Ngài Chân Đế Tam Tạng nói: “Báu kim cang có đủ loại màu sắc. Màu xanh có thể tiêu trừ tai ách. Như Bát Nhã Ba La Mật có thể trừ tam chướng, thành tựu tam thân, vượt dòng sanh tử, đạt tới bờ Niết Bàn, độ hết thảy khổ ách. Màu vàng có thể thỏa mãn sở cầu. Như Bát Nhã trang nghiêm muôn hạnh, thành tựu vô biên công đức. Màu đỏ [thì nếu cầm chất kim cang ấy] hướng về phía mặt trời, sẽ sanh ra lửa. Như Bát Nhã do Thỉ Giác hợp với Bổn Giác, sanh ra lửa trí huệ đốt củi phiền não như ngàn vầng mặt trời, quang minh chiếu trọn khắp. Màu trắng có thể lắng trong nước đục. Như Bát Nhã có thể trái trần hợp giác, vượt thoát đời ngũ trược, đạt tới ao trong mát. Màu biếc có thể tiêu trừ độc hại. Như Bát Nhã trừ khử Ngã Chấp và Pháp Chấp, tiêu trừ nỗi khổ do tam độc. Lại có kim cang không màu, cũng gọi là Không Sắc. Có được [loại kim cang ấy], sẽ có thể đi đứng trên hư không. Bát Nhã cũng thế, được gọi là Đệ Nhất Nghĩa Không. Có trí Tam Không ấy thì ngã không, pháp không, mà Không cũng là không. Trong Không chẳng có sắc, chẳng có thọ, tưởng, hành, thức, cho đến chẳng có trí mà cũng chẳng có đắc, đạt được Vô Thượng Bồ Đề, vẫn là quy về ‘chẳng có chút pháp nào để có thể đạt được!’ Như như bất động, thành thân kim cang”. 


Nói chung, kim cang cứng chắc, ví như Thật Tướng Bát Nhã tùy duyên mà bất biến, ở trong triền phược mà bất hoại. Kim cang sắc bén ví như Quán Chiếu Bát Nhã, chẳng ngã nào không phá, chẳng Hoặc nào không đoạn. Kim cang sáng suốt, ví như Văn Tự Bát Nhã, có thể khai giải huệ, từ vô minh mà đạt được minh. Kim cang là chất báu vô thượng, giá trị chẳng thể tính kể, ví như Bát Nhã là pháp bảo vô thượng, công đức chẳng thể tính kể. Báu kim cang hiếm có trong thế gian, ví như pháp bảo Bát Nhã hiếm có, được gọi là “diệu pháp rất sâu vô thượng”, trăm ngàn vạn kiếp khó gặp gỡ! 


Chữ Bát Nhã (Prajñā) trong tiếng Phạn nghĩa là trí huệ, nhưng chẳng phải là trí huệ nhỏ nhoi trong trí thế gian, mà là chánh trí vốn sẵn có nơi lý thể, được gọi là “tri kiến” của Phật. Lý thể chính là giác tánh, còn gọi là Thật Tướng Bát Nhã. Chánh trí tức là Quán Chiếu Bát Nhã. Ngoài lý chẳng có trí, ngoài trí chẳng có lý, lý và trí vốn như một. Vì thế, đều gọi là Bát Nhã. Do sợ mọi người lầm tưởng là trí huệ tầm thường, cho nên trong kinh luận, đa số chỉ dùng phiên âm là Bát Nhã để nói. Hết thảy chúng sanh đều sẵn có trí ấy, nhưng do vô thỉ vô minh ngăn chướng, chẳng thể hiển hiện! Vả nữa, trí ấy chỉ tự chứng mới biết, chẳng thể hình dung bằng ngôn ngữ hay văn tự được! Vì sao vậy? Ắt phải dứt bặt ngôn ngữ, diệt tâm hạnh thì mới có thể tự chứng. Nhưng hết thảy chúng sanh mê muội đã lâu, chẳng nhờ vào phương tiện, sao có thể khai thông chướng cho được? Chướng nếu chẳng khai thông, trí ấy sao có thể hiển hiện cho nổi? Do vậy, đức Thế Tôn vì đại sự này mà xuất hiện trong thế gian. Bất đắc dĩ, vẫn dùng ngôn ngữ, văn tự để khơi gợi, chỉ dạy, hòng khai thị “Phật tri, Phật kiến” cho chúng sanh, khiến cho họ ngộ nhập, gọi đó là pháp môn Bát Nhã, cũng gọi là Văn Tự Bát Nhã, muốn khiến cho chúng sanh do văn tự mà khởi quán chiếu, chứng Thật Tướng. 


Các pháp môn khác đã nói như Bố Thí, Trì Giới v.v… đều từ tri kiến của Phật mà ra, dạy chúng sanh hành theo đó, dùng làm trợ hạnh hòng khai ngộ chánh trí Bát Nhã. Vì thế nói: “Hết thảy các pháp chẳng lìa Bát Nhã. Bát Nhã là cương yếu của hết thảy các pháp”. Nói cách khác, Bát Nhã là cốt lõi của hết thảy các pháp, ở trong hết thảy các pháp, chẳng thể lìa hết thảy các pháp để riêng tồn tại được! Nói thật ra, đức Phật xuất thế vì thương xót chúng sanh vốn cùng sẵn có giác tánh của Như Lai, đều đáng nên thành Phật, nhưng lại chẳng tự biết. Do đó, Ngài nói ra điều Phật tự chứng để phá trừ sự ngu si của chúng sanh. Nói đối ứng với ngu si, bèn giả gọi là “trí huệ”. Thật ra, chẳng có trí huệ chi khác, giác mà thôi! Thật Tướng Bát Nhã là Bổn Giác. Quán Chiếu Bát Nhã là Thỉ Giác. Do hết thảy chúng sanh trước nay chẳng giác, bèn nhờ vào Văn Tự Bát Nhã để giác ngộ họ mà thôi! Do bởi lẽ này, đọc kinh, nghe pháp, phải nên tự cảnh tỉnh sâu xa, dùng những điều Phật dạy làm gương để tự soi mọi lúc, mọi nơi. Chẳng quán, chẳng chiếu, mê do đâu mà giác? Đó gọi là “nương vào văn tự để khởi quán chiếu”. Công quán chiếu lâu ngày, bỗng dưng cái tâm răn dè, cảnh tỉnh tự sanh, đó chính là Thỉ Giác, mà chánh trí vốn sẵn có nơi lý thể cũng bắt đầu mở mang. Chẳng thoái thất, chẳng biếng nhác như thế, công quán chiếu ngày một thêm thuần. Đấy là nói Thỉ Giác trước tiên như vầng trăng mới mọc, dần dần sáng nhiều, tối ít. Cho tới khi vầng trăng tròn trặn, sáng ngời vằng vặc, tánh thể hiển hiện, chính là Thỉ Giác hợp với Bổn Giác, mà cũng chẳng còn Bổn Giác và Thỉ Giác tách biệt. Hãy nên biết “thành Phật” chẳng có gì khác, chỉ là giác tánh viên minh đó thôi! Khai giác tánh mà chẳng cậy vào sức của Văn Tự Bát Nhã, sẽ chẳng có cách nào! Vì thế nói: “Hết thảy chư Phật từ kinh này mà ra”. 


Lại nữa, trong nguyên bản tiếng Phạn của kinh này, trí là Nhã Na (Jñāna), huệ là Bát Nhã (Prajñā). Chiếu kiến là trí, thấu hiểu là huệ. Quyết đoạn là trí, chọn lựa là huệ. Biết Tục Đế là trí, chiếu Chân Đế là huệ. Hiểu thấu triệt Diệu Hữu là trí, khế ngộ Chân Không là huệ. Kinh Phật thường nói đến Lục Độ, có lúc cũng tách ra thành Thập Độ. Độ thứ bảy là Phương Tiện, Độ thứ tám là Nguyện, Độ thứ chín là Lực, Độ thứ mười là Trí. Do đối ứng với Độ thứ sáu [mà chia tách tỉ mỉ ra như thế]. Nhưng Không chính là Không trong Hữu, Hữu chính là Hữu trong Không. Vì thế, hai chữ Trí Huệ thật ra tách rời mà chẳng tách rời được! Kinh này chính là nói đừng chấp trước Có và Không. Do vậy, chữ Bát Nhã phải nên hiểu là trí huệ, chớ nên chấp nhặt văn tự, cưỡng chia làm hai! Bất quá, có khi trong kinh Phật cũng là chẳng chia ra mà chia: Nêu ra trí để nói về Tục Đế, nêu ra huệ để nói về Chân Đế. Do đó, người học cũng chớ nên chẳng biết nghĩa này! 


Kim cang vốn dùng để sánh ví Bát Nhã, nhưng chỉ trong hội thứ chín mới nói dùng kim cang để thí dụ chuyện “có thể đoạn trừ”, há chẳng phải là nghĩa lý được nói trong kinh này đúng là cứng, bén, lại sáng suốt, có thể đoạn Hoặc tốt nhất ư? Thí dụ được nói trong các kinh khác là vàng, còn kinh này nói đến chất tinh túy trong các thứ vàng. Vì thế, kinh này nói: “Phật và Phật pháp từ kinh này mà ra”. Lại nói: “Kinh này nghĩa lý chẳng thể nghĩ bàn, quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn”, đó là càng đủ để chứng minh dứt khoát: Cương yếu Bát Nhã hoàn toàn ở trong kinh này! 


Ba La Mật (Pāramitā) trong tiếng Phạn, có nghĩa là Bỉ Ngạn Đáo, thuận theo văn tự của phương này (Trung Hoa), phải nên nói là “đáo bỉ ngạn” (tới bờ bên kia). Cổ tục nơi đất Ấn là hễ làm việc gì rốt ráo, đều nói là “đáo bỉ ngạn”, giống như phương ngôn ở phương này nói là “đáo gia”. Nếu nói theo Phật pháp, sẽ là “lìa bờ sanh tử bên này, vượt qua dòng phiền não, đạt đến bờ kia Niết Bàn”. Vì thế, Ba La Mật cũng là từ ngữ thí dụ. 


Niết Bàn là bất sanh, bất diệt, tức là nói tới bản tánh. Bản tánh có nghĩa là “vốn sẵn có”. Nói “vốn sẵn có” nhằm chỉ rõ “chẳng phải tạo tác”. Đã chẳng phải là tạo tác, có thể thấy là nó vốn sẵn là như thế, chẳng phải là từ không mà có. Vì thế nói là “vốn tự chẳng sanh”. Nói “vốn sẵn đủ” tức chẳng phải là mới sanh. Đã vốn chẳng sanh, cho nên nay cũng chẳng diệt. Nhưng chúng sanh sanh tử chẳng ngớt; đó là tướng, chẳng phải là tánh. Vì sao sanh tử chẳng ngớt? Vì cái tâm sanh diệt chẳng ngừng. Hãy nên biết cái tâm sanh diệt chẳng ngừng được gọi là “thức tướng”, cũng chẳng phải là tánh. Vì sao như thế? Do phiền não. Vì phiền não mà đến nỗi tâm có khởi lên, diệt mất, tánh biến thành thức. Do vậy, tạo nghiệp, hứng chịu nỗi khổ luân hồi; nhưng chúng sanh chẳng biết trở về nguồn cội, nhận biết tánh, cứ mê nơi tướng sanh tử. Bởi đó, luân hồi chẳng thôi, dẫu chạm mặt bất sanh bất diệt mà thành vĩnh viễn cách biệt! Vì thế, sánh ví phiền não là “giữa dòng”, coi sanh tử là bờ này, Niết Bàn ví như bờ kia. Vốn chẳng có bờ này hay bờ kia, do có “giữa dòng” ngăn cách mà thành cách biệt lẫn nhau! 


Phiền não còn gọi là Hoặc, thường nói là Kiến Tư Hoặc. Kiến Hoặc và Tư Hoặc đều sanh từ ngã kiến. Vì thế, muốn liễu thoát tướng sanh tử, cần phải chứng tánh “chẳng sanh diệt”. Nhưng muốn chứng bản tánh, cần phải chuyển hóa, trừ khử ngã kiến. Nhưng ngã kiến gốc rễ sâu dày, ắt cần phải dùng đủ mọi pháp để điều phục, khai Căn Bản Trí để đoạn tuyệt nó. Đó gọi là “Lý tuy đốn ngộ, Sự cần phải tu dần dần”. Giống như chuyển tiếp, từ bờ này đạt tới bờ kia, phải thực hiện từ từ, chẳng thể gấp gáp được! Vì thế nói là Ly, là Độ, là Đạt, nhằm tỏ rõ chẳng thể vừa tiếp xúc liền đạt ngay được! Lại nói một chữ Lưu (流,  dòng) để chỉ rõ sự nguy hiểm, muôn vàn chẳng thể nổi gió vô minh. Hễ nổi lên, ắt sẽ xuôi theo dòng, thậm chí gặp nỗi hung hiểm chìm đắm, há còn có thể vượt sang bờ kia ư? Người tu hành phải thận trọng điều này! Nhưng những điều vừa nói trên đây, vẫn là chuyên nói theo phương diện phàm phu. Nếu nói tỉ mỉ, sanh tử chứa đựng hai tầng: Phiền Não cũng bao gồm Kiến Tư, Trần Sa và Vô Minh để nói. Phàm phu chấp Có, chấp vào “nhân, ngã”, bèn do Kiến Tư phiền não mà đọa vào Phần Đoạn Sanh Tử. Nhị Thừa và hàng Bồ Tát chấp Không, do chấp vào Pháp Ngã, bèn từ Trần Sa và Vô Minh Phiền Não mà có Biến Dịch Sanh Tử. Vì thế, muốn chứng đắc Vô Dư Niết Bàn, cần phải là Hữu lẫn Vô đều không, phá Ngã Chấp và Pháp Chấp, giải quyết hai tầng sanh tử. Vượt khỏi các dòng Kiến Tư, Trần Sa, Vô Minh Phiền Não, bèn đạt tới bờ kia Niết Bàn. Do đó, Đại Trí Độ Luận nói: “Hai kiến Hữu, Vô đều thuộc vào bờ này. Hai thứ chấp ấy đều không thì mới đạt tới bờ kia”. Hai thứ chấp chính là Ngã Chấp và Pháp Chấp. 


Những gì là cái bè để vượt thoát? Chính là Lục Ba La Mật. Dùng sáu pháp ấy, sẽ có thể tới được bờ kia. Vì vậy, sáu pháp ấy cũng gọi là Lục Độ. Trong Lục Độ, Bố Thí là trọng yếu, mà Bát Nhã càng trọng yếu hơn. Bố Thí là xả. Nếu chẳng biết xả, sao có thể lìa bên này để vượt sang bên kia? Nhưng nếu chẳng có trí quán chiếu, sao có thể chịu xả cho được? Vì thế, Bát Nhã là cương yếu của năm Độ. Năm Độ lìa Bát Nhã, sẽ chẳng phải là Ba La Mật. Lại nữa, hai chữ Trí Huệ, tách ra để nói, cũng có thể nói theo địa vị tu nhân thì gọi là Huệ, nơi địa vị đắc quả thì gọi là Trí. Bát Nhã Ba La Mật nói theo địa vị tu nhân giống như là quán huệ để đạt tới bờ kia. Nếu nói theo địa vị đắc quả, Bát Nhã chính là Ba La Mật. Vì sao vậy? Bát Nhã nơi quả vị chính là Lý và Trí như một. Lý và Trí như một chính là bất sanh, bất diệt. Nói theo địa vị tu nhân, kim cang nhằm sánh ví quán huệ ấy cứng nhất, sắc bén nhất, sáng suốt nhất, cho nên có thể tới được bờ kia. Nói theo địa vị đắc quả, kim cang ví như Pháp Thân của Như Lai, thường nói là “kim cang bất hoại thân”. Trên đây, giải thích tên kinh đã xong. 

1.1.3.2.2. Hiển Thể

1.1.3.2.2.1. Nêu rõ ý nghĩa của Thể 

Thể (體) là “chủ thể”. Phàm nói một kinh, chẳng thể mấy câu là xong, thường là ngàn lời vạn lẽ, đầu mối rạch ròi. Người đọc, người nghe như vào biển cả, chỉ thấy biển rộng một bầu mênh mông, chẳng biết đâu là bờ bến, chẳng khỏi đâm ra nhìn biển cả thở than. Hãy nên biết mỗi bộ kinh, bất luận số quyển nhiều như thế nào đi nữa, văn lý phức tạp như thế nào đi nữa, ắt có chỗ quy hướng. Nói cách khác, mỗi kinh ắt đều có điểm chủ yếu của kinh ấy. Ngàn lời vạn lẽ đều nhằm quy vào, nhấn mạnh điểm ấy. Ngàn điều muôn mối, đều phát sanh từ điểm ấy! Điểm ấy chính là điểm chủ yếu của kinh, điều đó được gọi là Thể. Tìm ra điểm chủ yếu trong muôn ngàn lời lẽ, trong ngàn điều vạn mối để chỉ rõ ra; đó gọi là Hiển Thể (顯體). Người đọc, người nghe nếu hiểu rõ điểm chủ yếu của kinh, ắt nắm vững cương yếu, chẳng đến nỗi nhìn biển cả thở than, mà cũng chẳng đến nỗi vào biển đếm cát, lại càng chẳng đến nỗi bước lầm vào ngõ rẽ! Biết điều ấy, sẽ có thể biết tầm quan hệ hết sức trọng yếu nơi các điều như Hiển Thể v.v… Biết điều ấy, sẽ hiểu nỗi khổ tâm [vì sao] cổ nhân đối với mỗi kinh đều nói phần Huyền Đàm trước. Nói chung, cái được gọi là Thể ở đây chính là Thể của kinh, chẳng phải là tánh thể! 

1.1.3.2.2.2. Biện định dị đồng 

Biện định dị đồng (khác và giống) có hai nghĩa. Trước hết, dựa theo kinh thể và tánh thể để biện định đồng dị. Kinh thể chẳng phải là tánh thể, đương nhiên là như vậy, nhưng đức Phật vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời. Đại sự vừa nói đó chính là khai thị “hết thảy chúng sanh cùng sẵn có trí huệ và giác tánh của Như Lai”, khiến cho họ được ngộ nhập, nhất loạt thành Phật. Thuyết pháp bốn mươi chín năm chuyên vì chuyện này. Do vậy nói rằng: “Hết thảy các kinh, không gì chẳng nhằm khai thị Phật tánh vốn sẵn có”. Đấy chính là chủ thể của hết thảy các kinh, có thể biết: Đều chẳng ngoài việc phát huy tánh thể! Nhưng trong phần trên đã nói: “Điều được hiển lộ ở đây là kinh thể, chẳng phải là tánh thể”. Do vậy, chẳng thể không biện định sự khác biệt, vì sao? Hãy nên biết: Các kinh tuy đều chẳng ngoài nêu tỏ “Phật tánh vốn sẵn có”, nhưng các kinh lập thuyết, chỉ thú khác nhau. Có kinh chú trọng trừ chướng, có kinh chú trọng tu phước, có kinh nói về cái nhân xưa kia, có kinh nói về cái quả mai sau. Do căn cơ muôn vàn sai khác, thuyết pháp bởi đó bèn có muôn vàn sai biệt. Chẳng phải mỗi bộ kinh nào cũng đều chỉ thẳng bản tánh, triệt để phát huy, há có thể mờ mịt, hồ đồ, ngây ngốc nói kinh thể chính là tánh thể ư? Hơn nữa, nói theo chuyện “chỉ thẳng bản tánh” thì tánh thể gồm trọn vạn hữu, một danh từ sẽ chẳng thể nhiếp trọn hết lượng của nó được! Do vậy, bất đắc dĩ, lập ra đủ loại danh xưng như là Chân Như, Như Như, Thật Tướng, pháp giới, Pháp Thân, tánh tịnh minh thể, viên giác, tự tánh thanh tịnh tâm v.v… Danh đã là vô lượng, hiển thị nghĩa cũng vô lượng! Kinh chỉ thẳng bản tánh có khi nêu danh xưng này, có khi nêu danh xưng kia, có khi nói kèm mấy danh xưng. Do đó, nói “chỉ thú của kinh khác biệt”, tức là: Cùng là kinh chỉ thẳng bản tánh, nhưng có thể là mỗi kinh hiển lộ một ý nghĩa khác biệt. Chỗ quy hướng của mỗi kinh bởi đó mà cũng mỗi mỗi bất đồng! Do vậy, kinh thể và tánh thể, xét theo kinh “triệt để hiển tánh” để nói thì “tuy hai mà chẳng hai”, lại còn là “chẳng hai mà hai”, chẳng thể nói lẫn lộn thành một được! Ắt cần phải biện định rõ sự dị đồng này chính là vì lẽ đó. 


Kế đó, xét theo các tông để biện định sự dị đồng. Bất luận tông nào, hễ nói đến tựa đề kinh, ắt đều phải thâu nhiếp ý chỉ trọng yếu của kinh ấy để phát huy thì mới là “ngôn trung hữu vật” (trong lời nói có vật)
. Phân môn chia loại, lập ra quy cách nhất định, phải nên đề cao hai tông Thiên Thai và Hiền Thủ. Nhưng phân biệt thành mười môn (thập huyền môn) như tông Hiền Thủ có khi chẳng phù hợp cho lắm, chẳng đơn giản, rõ ràng, thiết yếu như năm tầng [Huyền Nghĩa] của Thiên Thai. Tức là dùng chuyện Hiển Thể để nói, hai tông cũng có đường lối khá khác nhau; vì tỏ lộ kinh thể như nhau, nhưng ý nghĩa chủ chốt dùng để hiển lộ cái Thể của kinh khác nhau rất lớn. Tông Hiền Thủ đa số dùng chữ Kinh trong tên gọi chung (thông danh) để hiển Thể. Đó là dựa theo “kinh giáo có thể diễn nói” để hiển Thể. Các vị đại đức trong tông ấy thường nói: “Hết thảy các kinh Đại Thừa lấy Thật Tướng của các pháp làm Thể”. Trong Kim Cang Kinh Toản Yếu Sớ, ngài Khuê Phong nói: “Dùng Văn Tự Bát Nhã làm Thể”. Đó đều là xét theo “kinh giáo có thể diễn nói” mà luận. Phàm hết thảy các kinh Đại Thừa đều lấy Thật Tướng của các pháp làm Thể, tức hết thảy các kinh Đại Thừa không gì chẳng phải là Văn Tự Bát Nhã đã rõ lắm rồi! 


Nhưng nếu chỉ nói riêng theo Bát Nhã Bộ thì những điều được nói trong mười sáu hội trước sau, đều là Văn Tự Bát Nhã, há có phải riêng hội thứ chín này mới là như thế, há riêng kinh này là như thế ư? Vì vậy, lời ngài Khuê Phong nói có thể áp dụng cho các kinh khác. Do đó, bảo: “Dựa theo chữ Kinh trong tên gọi chung để hiển Thể”. Nhưng tông Thiên Thai hiển lộ kinh thể chính là dựa theo chính kinh ấy, chẳng thể dời đổi được (tức chẳng thể dùng lời Hiển Thể của kinh này để áp dụng cho kinh khác được)! Tức là dựa theo bảy chữ Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật trong biệt danh để hiển lộ cái Thể chủ yếu của kinh này. Đó là dựa theo Lý và Sự được diễn nói [bởi một bộ kinh] để hiển Thể. Vì vậy tôi nói: “Cách thức đã lập của tông Thiên Thai đơn giản, rõ ràng, thiết yếu!” Đó là sự khác biệt giữa hai tông trong Hiển Thể. 

1.1.3.2.2.3. Hiển Thể của kinh này


Nay đã nương theo quy cách của tông Thiên Thai, dựa theo biệt danh trong tựa đề kinh để nêu rõ chủ thể được minh định bởi kinh nghĩa, tức là như các vị đại đức trong tông Thiên Thai đã nói, chẳng thể không biết điều này trước. Chú sớ kinh này của cổ đức trong tông Thiên Thai được lưu truyền tới nay là do người trước tác đáng làm thầy, và bản chú giải ấy đáng để lưu truyền, chỉ có hai loại: Một là bản chú giải của ngài Trí Giả đời Tùy, hai là bộ Phá Không Luận của ngài Ngẫu Ích thời Minh. Ngài Trí Giả coi “nhược kiến chư tướng phi tướng, tức kiến Như Lai” (nếu thấy các tướng chẳng phải tướng tức là thấy Như Lai) là Thể của kinh. Ngài Ngẫu Ích coi “Thật Tướng thường trụ” là Thể của kinh. Gần đây thì bậc đại đức trong tông Thiên Thai là pháp sư Đế Nhàn soạn Kim Cang Kinh Tân Sớ đã coi Đệ Nhất Nghĩa Không là cái Thể của kinh. Ba vị mỗi vị nêu bày mỗi khác, sợ rằng sẽ dẫn đến nghi ngờ, nhưng chẳng cần phải nghi! Hãy nên biết: Tuy có ba cách nói, chỉ là văn tự bất đồng đó thôi, chứ lý chẳng khác! Bởi lẽ, Thật Tướng chính là Đệ Nhất Nghĩa Không. Đại Trí Độ Luận viết: “Được gọi là Đệ Nhất Nghĩa Không chính là Thật Tướng của các pháp”. Danh xưng Như Lai nhằm hiển lộ tánh đức, tức là hiển lộ Pháp Thân đức, nhưng Pháp Thân chẳng có gì khác, Thật Tướng đó thôi! Do vậy cũng biết: Ba cách nói tuy khác, nhưng thật sự là như nhau. 


Nhưng Đệ Nhất Nghĩa Không như Tân Sớ nói chẳng phải là văn tự vốn có trong bản kinh này. Cách chú giải của ngài Trí Giả hay nhất, mà kinh này cũng có câu giản yếu để lấy đó [làm chứng]. [Đối với lời hiển Thể của tổ Ngẫu Ích], Thật Tướng là thiết yếu, nhưng hai chữ “thường trụ” dường như tạm ghép vào. Nếu chỉ nêu ra hai chữ Thật Tướng thì tuy khéo, nhưng hết thảy các kinh Đại Thừa đều lấy Thật Tướng của các pháp làm Thể, lại hiềm quá rộng! Vì thế, nay chẳng chấp vào ba thuyết trên, đổi thành như sau: “Thể của kinh là sanh Thật Tướng”. Kinh này dạy: “Tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng” (tín tâm thanh tịnh bèn sanh ra Thật Tướng). Thật Tướng là vô tướng, mà chẳng phải là không có tướng, tức cái được gọi là Chân Như Pháp Thân, cũng chính là Như Lai Tạng “không, bất không”. “Sanh” có nghĩa là “hiện tiền”. Vì sao hiện tiền? Do tâm thanh tịnh. Vì sao thanh tịnh? Do vô trụ. Vô trụ là lìa hết thảy các tướng. Lìa hết thảy các tướng tức là Không và Hữu đều chẳng chấp; đó chính là Không đến rốt ráo. Kinh này dạy: “Ly nhất thiết chư tướng, tắc danh chư Phật” (Lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật). Vì sao? Lìa các tướng chính là Thật Tướng hiện tiền. Do quán như thế, ba chữ “sanh Thật Tướng” hiển lộ chỗ quy hướng của kinh này, không lý nào chẳng nhiếp, không chuyện nào chẳng nêu tỏ! 


Kinh này tự giải thích ý nghĩa Thật Tướng như sau: “Thật Tướng giả, tức thị phi tướng” (Thật Tướng chính là chẳng phải tướng). Chữ “phi” ở đây [hàm nghĩa]: Hết thảy đều là “phi”. Chẳng phải có, chẳng phải không, chẳng phải “cũng có cũng không”, chẳng phải “chẳng phải có, chẳng phải không”. Phàm các tướng “không, có, vừa có vừa không, chẳng phải có chẳng phải không” đều là “chẳng phải có”, mà cái “chẳng phải” ấy cũng chẳng lập, đó là lìa hết thảy các tướng! Tướng trạng tự tánh của chúng sanh vốn sẵn như thế, chân thật như thế. Không có gì để đặt tên được, cưỡng gọi là Thật Tướng đó thôi! “Ly” có nghĩa là “vô trụ”. Vô Trụ tức là chẳng giữ lấy. Chẳng giữ lấy tướng, lại còn như như bất động. Chẳng lấy gì để đặt tên được, cưỡng gọi là Sanh đó thôi! Văn Tự Bát Nhã nhằm diễn nói Thật Tướng ấy. Quán Chiếu Bát Nhã là quán Thật Tướng ấy. Còn như Thật Tướng Bát Nhã viên mãn hiển hiện, bèn tới bờ kia. “Giữ lấy tướng” là do ngã kiến. “Lìa hết thảy các tướng” tức là trừ ngã kiến, đoạn phiền não. Đoạn được một phần phiền não, liền sanh một phần Thật Tướng. Trong Văn Tự Bát Nhã nơi bản kinh này, Quán Chiếu Bát Nhã được ví như kim cang chính là vì nó có thể đoạn phiền não, sanh ra Thật Tướng. Vậy thì ba chữ “sanh Thật Tướng” chính là cái Thể chủ yếu của Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật, há chẳng phải là rành rành bày ra đấy ư? 

1.1.3.2.3. Minh Tông 

1.1.3.2.3.1. Nêu ý nghĩa của Tông 

Nói “minh Tông” tức là nói về tu. “Tông” (宗) nghĩa là chủ yếu. Minh (明) là nói rõ. Nói rõ sự tu tập bèn gọi là Minh Tông là vì lẽ nào? Tông Thiên Thai lập ra cách nói như thế có hai tầng ý nghĩa sâu xa: Một là Thông, hai là Biệt. 


- Một, cảnh tỉnh, đốc thúc người học: Phật pháp coi thật sự hành trì là điều chủ yếu. Đó là Thông nghĩa. 


- Hai, phương pháp tu hành vô lượng, do căn cơ và mục đích [muôn vàn sai khác] mà có phương pháp khác nhau. Ví như trường học trong thế gian, do đủ loại sai khác, mà quyết định có môn học chủ yếu và môn học tùy ý (nhiệm ý, elective courses). Kinh này có công đức chẳng thể nghĩ bàn, nhằm nói với người phát tâm tối thượng thừa trong Đại Thừa. Cách tu ở đây lấy gì làm chủ chốt? Đó là Biệt nghĩa. 


Chẳng nói Minh Tu mà nói là Minh Tông do dựa theo ý nghĩa này. Minh Tông được xếp tiếp ngay theo phần Hiển Thể bởi tuy chủ thể trong các ý nghĩa của kinh đã được hiển lộ [do phần Hiển Thể], nhưng không tu sẽ chẳng chứng. Nếu chỉ biết Hiển Thể, chẳng thuận theo Thể để khởi tu, sẽ như đếm của báu của người khác, chính mình chẳng có nửa đồng! Hiển lộ có lợi ích gì đâu? Vì thế, mỗi khi nói một pháp, trước khi nói, đức Phật ắt răn bảo “lắng nghe”. Văn Tư Tu tam huệ đều đầy đủ chính là “lắng nghe”, mà lời kết của mỗi kinh đều là “tín thọ phụng hành” (tin nhận, vâng làm), tức là khai thị, đọc kinh, nghe pháp, đều lấy chuyện tu hành đúng như lời dạy làm chủ. Vậy thì chỗ quy hướng của kinh này được gọi là chủ thể của các nghĩa trong kinh, ta đã biết chính là “sanh Thật Tướng”. Thật Tướng ắt phải như thế nào thì mới sanh? Đức Phật thuyết pháp, câu nào cũng nói về tánh, tức là câu nào cũng nói về tu. Nay hãy đúng như pháp mà thực hiện; trong vô lượng hạnh môn, rốt cuộc ý chỉ của kinh lấy pháp nào làm chủ? Do bởi lẽ này, sau Hiển Thể, ắt kế đó phải là Minh Tông! 

1.1.3.2.3.2. Biện định sự đồng dị 


Đối với Tông trong Minh Tông như đã nói trong phần trên, và tông trong “các tông, các phái”, cũng như tông trong “tông phái”, tôn trong “tôn giáo”, cũng như Tông và Giáo được nói trong Phật môn, và “tôn giáo” như thế tục đã nói, không chỉ người đời chẳng hiểu rõ, ngay cả người trong Phật môn cũng lắm người lẫn lộn! Nay tôi thừa dịp đối với mỗi điểm giống và khác nhau đều biện bạch rõ ràng, chắc là các vị muốn nghe! 


Ý nghĩa tôn giáo như người hiện thời đề cập vốn nhặt nhạnh từ tà huệ của người Âu Tây. Cõi đời có sách vở [phân tích cặn kẽ], ở đây, cũng không rảnh để nói chi tiết, có thể nói đơn giản như thế này: “Trong một giáo, thờ phụng một đấng có quyền uy vô thượng, coi vị đó là Chúa. Vị Chúa ấy có thể quyết định sống chết, hết thảy vinh nhục của con người đều nắm trong tay Ngài. Do vậy, Ngài được sùng bái”. Đó chính là cái thuyết “tôn giáo” trong thế tục. Vì vậy, hễ nói “tôn giáo”, sẽ liền có ý vị “mê tín, dựa dẫm”. Người đời chỉ thấy Phật môn chúng ta tôn thờ đức Phật là giáo chủ, lại nghe nói Phật môn cũng có từ ngữ “tông giáo”, chẳng hiểu chỗ mầu nhiệm ấy, bèn nói lẫn lộn với quan điểm “tôn giáo” của Âu Tây, giẫm theo gót của người khác, chê bai [Phật giáo] là mê tín, tùy ý hủy báng, tạo nghiệp Vô Gián, thật đáng thương xót! Lại do Phật môn lễ tượng, bèn chê trách là thờ ngẫu tượng, có ý cho rằng “Phật giáo còn thua các tôn giáo khác”. Sự ngu muội ấy có thể nói là cùng cực! Nay cũng chẳng rảnh đàm luận sâu xa tông thú, dẫn cặn kẽ giáo nghĩa! Chỉ bằng vài lời cũng có thể phán định sự khác biệt to lớn giữa Phật giáo và tôn giáo trong cách hiểu của Âu Tây. Hãy nên biết tượng Phật, kinh quyển, và người xuất gia được gọi là Trụ Trì Tam Bảo. Cốt ý là khiến cho người ta do tượng mà quán tưởng Phật, do kinh quyển mà thông đạt lý ấy, do người xuất gia mà dẫn khởi cái tâm siêu trần ly cấu. Vì thế nói là Trụ Trì. Bởi lẽ, nhờ vào Trụ Trì Tam Bảo mà quán Tự Tánh Tam Bảo, chứng Thường Trụ Tam Bảo. Sanh tử, vinh nhục đều do chính mình, quyền uy vô thượng tự nắm trong tay mình. Vì thế nói “vạn pháp duy tâm, ngoài tâm chẳng có pháp”. Đó là nguyên do khiến cho Phật pháp siêu việt, thù thắng hơn hết thảy các đạo đức và triết lý trong thế gian, các tôn giáo dẫu nằm mộng cũng chẳng thấy được! Phật môn nói đến Tông Giáo thì Tông là minh tâm kiến tánh, do Phật pháp coi minh tâm kiến tánh là chủ yếu. Giáo là hết thảy các kinh nghĩa, vì hết thảy các kinh nghĩa chính là giáo pháp do đức Phật chỉ dạy. Do đó, nếu thông đạt tâm tánh thì gọi là “Tông thông”. Nếu thông đạt kinh nghĩa thì gọi là “Giáo thông”. Tông và Giáo hoàn toàn là hai chuyện, há có thể nói là “tuân phụng một vị quyền uy vô thượng”, hay là “chủ nhân ông trong một giáo” ư? Như vậy thì tuy nói đến Tông Giáo, danh xưng như nhau, nhưng ý nghĩa khác hẳn vời vợi, rành rành như thế đó! 


Vì thế, chữ Tông trong Tông Giáo của Phật môn vốn chẳng phải là nói đến tông phái, chỉ vì Thiền Tông chỉ lấy “tự ngộ tâm tánh” làm chủ, không chú trọng kinh giáo, được gọi là “giáo ngoại biệt truyền” (truyền riêng ngoài giáo), bèn nói là Tông Hạ, nhằm nói rõ nó phù hợp với tông chỉ chủ yếu là “minh tâm kiến tánh”. Giáo trong Tông Giáo trọn chẳng phải là giáo chủ, mà là có thể tinh thông sâu xa kinh nghĩa, nương vào văn tự để khởi quán hạnh hòng chứng Thật Tướng, nên gọi là Giáo Hạ, nhằm nói rõ “có thể vâng theo lời dạy để hành”. Đấy là ý nghĩa hậu khởi, đã hàm ý tông phái trong đó. Nhưng dù nói là Tông Hạ hay Giáo Hạ, nghĩa vẫn bình đẳng, vốn chẳng cao thấp. Sau đó, hễ nói tới Tông Hạ thì không chỉ chuyên nói về Thiền Tông, mà còn có nghĩa là “có thể thật hành”, mang ý nghĩa “trọng yếu”. Phàm nói đến Giáo Hạ là nói chung các tông phái ở ngoài Thiền Môn, có ý nghĩa “chỉ cầu đa văn, vô ích cho con người”. Tức là bên trọng, bên khinh, hàm ý “chẳng thể coi như nhau được”! Nghĩa này thuộc loại hậu khởi, bởi trong thuở Thiền Tông cực thịnh [có những người nẩy sanh ý niệm độc tôn Thiền Tông, coi rẻ các tông khác, nên đề xướng quan niệm lệch lạc ấy]. 


Còn như nói các tông, thì đều là mỗi tông đều có chủ ý riêng, hoặc chủ yếu là pháp tướng như Từ Ân Tông, còn gọi là Pháp Tướng, hoặc Duy Thức Tông. Hoặc chủ yếu là pháp tánh, như các tông Thiền Tông, Tam Luận, Thiên Thai, Hiền Thủ v.v… Cũng do nương vào giáo hay chẳng nương vào giáo mà tách biệt Thiền Tông với các tông khác, bèn nói là “ở ngoài tánh”. Tông Hạ hay Giáo Hạ như nói trên đây cũng do kinh nghĩa chủ yếu bất đồng mà lập ra tên gọi của các tông. Như nói Tam Luận Tông, Pháp Hoa Tông, Hoa Nghiêm Tông, Tịnh Độ Tông, Mật Tông. Chủ yếu là Luật thì gọi là Luật Tông. Từ tông mà lại tách biệt thành các nhóm nhỏ hơn thì gọi là Phái. Như Pháp Tướng Tông có cựu phái Chân Đế và tân phái Huyền Trang. Kinh Hoa Nghiêm cùng nói về tánh và tướng, nên giáo nghĩa của tông Hoa Nghiêm cùng thông tánh và tướng; nhưng nếu xét theo pháp tướng để nói, tông Hiền Thủ cũng có thể gọi là một phái của Pháp Tướng. Những tông khác như Tịnh Độ Tông cũng có tác Quán và Trì Danh khác biệt. Thiền Tông chia thành năm “tông” (chi phái) là Lâm Tế, Quy Ngưỡng, Tào Động, Pháp Nhãn, và Vân Môn. Tuy gọi là Tông, nhưng ý nghĩa thật sự là “các phái khác biệt”. Những điều khác có thể suy ra tương tự. Nói chung, Tông trong “tông phái” là do lập nghĩa, thực hiện cách giảng dạy mỗi mỗi khác nhau, bèn lập ra danh xưng các Tông, không chỉ là phương pháp tu hành sai khác mà thôi! 


Nếu nói đến Tông trong Minh Tông, thì là chuyên nói theo sự tu tập. Đại để, Tông trong Tông Giáo nghĩa rộng nhất. Ý nghĩa của tông phái đã dần dần hẹp hơn. Tới khi nói Minh Tông, nghĩa càng hẹp hơn nữa. Đó là chỗ khác biệt! Chữ Tông có nghĩa là “chủ trương”, là “ý chỉ chủ chốt”, nên chẳng phải là bất đồng! Tôn giáo như người phương Tây nói chính là nói theo ý nghĩa “một vị quyền uy tối thượng là tông chủ của một giáo”, ý nghĩa khác xa Tông Giáo mà tôi đang nói. Chớ nên chẳng nhận rõ điều này! Người thế tục do chẳng hiểu rõ nghĩa này, vẫn chẳng đáng trách, chứ người trong Phật môn, cũng do chưa từng biện định rõ ràng sự khác nhau và giống nhau, chẳng biết chánh nghĩa của Tông Giáo trong Phật môn để nói cho rành mạch, chỉ nói “Phật pháp chẳng phải là tôn giáo” để tranh cãi với người đời! Phật pháp rõ ràng là có Tông, có Giáo, sao lại nói là “phi tôn giáo”? Trong trước thuật của cổ nhân, có nhiều kiến giải khác biệt; lập thuyết như thế, há có thể chiết phục tâm người khác ư? Nếu nói rõ chánh nghĩa, khiến cho [ai nấy đều biết] tông giáo như chúng ta nói chẳng phải là “tôn giáo” như họ nói, ắt sông Kính, sông Vị rạch ròi
, họ cũng chẳng do đâu mà hủy báng được! 


Lại nữa, các tông ngoài tông Thiên Thai cũng từng nói về Tông, nhưng cách nói của họ chẳng giống cách nói của tông Thiên Thai. Đối với chỗ giống nhau và khác nhau ấy, cũng chẳng thể không biện định một phen! Như Nhị Tổ Trí Nghiễm
 của tông Hiền Thủ đã chú giải bản kinh Kim Cang dịch vào đời Ngụy như sau: “Ba món Văn Tự, Quán Chiếu và Thật Tướng Bát Nhã chính là Tông của một kinh”. Như thế thì cái Tông như Ngài đã nói đó chẳng phải là chuyên dựa theo công phu tu tập, mà cũng chẳng phải chỉ chuyên nói về kinh Kim Cang; chỉ có thể nói là luận định tổng quát “Bát Nhã là ý chỉ chủ yếu của các kinh” mà thôi! Bản sớ giải của ngài Khuê Phong cho rằng “Thật Tướng Bát Nhã và Quán Chiếu Bát Nhã chẳng một, chẳng hai” là Tông, xem ra hay hơn thuyết trước đôi chút, nhưng cũng chỉ là tổng luận, chẳng phải nói khít khao về kinh này. Hơn nữa, đó là nói gộp chung tánh và tu, chẳng phải là chuyên nói theo sự tu tập. Bộ Nghĩa Sớ của ngài Gia Tường trong Tam Luận Tông nói: “Lấy nhân quả làm Tông; bởi lẽ, tu vô trụ là nhân, thành tựu đạt được cái vô sở đắc là quả”. Thuyết này chỉ thẳng vào kinh này, chẳng thể dời đổi sang bộ kinh nào khác, rất thiết yếu, nhưng đã lạm dự vào tầng thứ tư là Luận Dụng (luận định tác dụng) của tông Thiên Thai. Vì sao? Công dụng thuộc vào quả. Do vậy, có thể biết: Các tông đều minh Tông như nhau, nhưng cái Tông được họ nêu ra thì khác biệt. Do vậy, càng thấy rõ năm tầng Huyền Nghĩa của tông Thiên Thai đơn giản, rõ ràng, thiết yếu, các tông khác chẳng thể sánh bằng! 

1.1.3.2.3.3. Minh Tông kinh này

Đối với phần Minh Tông, các vị đại đức trong tông Thiên Thai nói như thế nào? Bản chú giải của ngài Trí Giả bảo “dùng trí huệ Thật Tướng để tu Đàn vô tướng”. Bát Nhã là chánh trí vốn sẵn có trong lý thể, cho nên gọi là “trí huệ Thật Tướng”. “Đàn” (Dāna) là bố thí, tức là chọn lấy ý nghĩa “Bồ Tát phải nên chẳng trụ vào pháp để hành bố thí” trong kinh. Trong Phá Không Luận, ngài Ngẫu Ích coi “quán chiếu khế lý” là Tông. “Khế lý” là khế hợp lý thể, tức là ý nghĩa “trí huệ Thật Tướng” trong bản chú giải của tổ Trí Giả. Trong Tân Sớ, pháp sư Đế Nhàn coi “phát Bồ Đề tâm” là Tông. Trong ba thuyết, tôi cho rằng thuyết trong bản chú giải của ngài Trí Giả tinh vi nhất. Hai thuyết kia chưa tránh khỏi quá rộng! Nay tôi dựa theo ý nghĩa của những câu sẵn có trong kinh này như “ưng ly nhất thiết tướng, phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm” (hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác), “ly nhất thiết tướng, tắc danh chư Phật” (lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật), “dĩ vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả, tu nhất thiết thiện pháp, tắc đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (dùng không có ta, không có người, không có chúng sanh, không có thọ giả để tu hết thảy các thiện pháp, liền đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác), gom gọn thành hai câu như sau: “Lìa hết thảy các tướng, tu hết thảy các thiện” chính là diệu tông để nương vào Thể mà khởi tu của kinh này! Ý chánh yếu vẫn giống như lời chú giải của tổ Trí Giả, nhưng là lời lẽ sẵn có trong kinh, rõ ràng, dễ hiểu hơn! Vì thế, đổi thành [như vậy]. Vì sao nói là giống như lời chú giải của tổ Trí Giả? Kinh này nêu ra một Độ là Bố Thí để thâu nhiếp Lục Độ vạn hạnh. Hành bố thí được gọi là “tu hết thảy các điều thiện”, nhưng “lìa hết thảy các tướng” chính là trí huệ Thật Tướng. Bởi lẽ, đối với pháp và phi pháp, hai đằng đều chẳng giữ lấy, tức là lìa hết thảy các tướng, đúng là tương ứng với Thật Tướng “chẳng có tướng, chẳng phải là không có tướng”, tức là lìa hết thảy các tướng mà nếu chẳng do trí huệ Thật Tướng thì làm sao thực hiện được? Hãy nên biết: Cái Tông duy nhất để tu trong kinh này chỉ là hai chữ “vô trụ” mà thôi! Chỉ nêu ra “vô trụ” để nói rõ Tông của kinh này thì quán môn và hạnh môn của cả bộ kinh đã gồm trọn trong ấy! Nhưng sợ [chỉ nói hai chữ “vô trụ” là Tông thì người đọc] chẳng dễ lãnh hội, chẳng bằng dùng hai câu “lìa hết thảy các tướng để tu hết thảy các điều thiện” để nói thì ý chỉ vô trụ sẽ minh bạch rạng ngời! 


Vì sao nói vậy? Vô trụ là hai bên đều chẳng trụ, cũng tức là Không đến tột cùng. Kinh có các câu “bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp. Phi pháp, phi phi pháp” (chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp. Chẳng phải pháp, chẳng phải không là pháp), cùng với “tức phi, thị danh” (tức chẳng phải, thì gọi là). Kinh lại nói: “Vô ngã tướng, vô pháp tướng, diệc vô phi pháp tướng” (Chẳng có tướng ta, chẳng có tướng pháp, cũng chẳng có tướng phi pháp). Bất luận là dựa theo Nhị Biên để nói hay chú trọng Không để nói, đều gọi là “lìa hết thảy các tướng”, tức là thật sự diễn tả sự vô trụ vậy! Nhưng tiếp ngay theo câu “ư pháp ưng vô sở trụ” (đối với pháp chớ nên trụ) là “hành ư bố thí” (thực hiện bố thí), đấy chính là ý “tu hết thảy các điều thiện”, cũng chính là ý nghĩa “ngay cả Không cũng chẳng trụ”. Quán môn và hạnh môn được nói trong cả bộ kinh đều nhất loạt lấy “lìa hết thảy các tướng để tu hết thảy các điều thiện” làm gốc. Chính là nói “Diệu Hữu chẳng có, Chân Không chẳng không, ngăn và chiếu
 đồng thời, khéo hợp Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa”. Đại Trí Độ Luận nói: “Ý chỉ trọng yếu của Bát Nhã là lìa hết thảy các pháp mà chính là hết thảy các pháp”. “Lìa hết thảy các pháp” tức là lìa hết thảy các tướng. “Chính là hết thảy các pháp” tức là tu hết thảy điều thiện. Nắm được hai câu “lìa hết thảy các tướng, tu hết thảy các điều thiện” thì ý chỉ trọng yếu của Bát Nhã sẽ nhờ đó mà rạng ngời, sẽ có chỗ để thực hiện tu tập. Do vậy, kinh này là cương yếu của Bát Nhã. 


Hơn nữa, “lìa hết thảy các tướng” thì mới là phát Vô Thượng Bồ Đề, mà đắc Vô Thượng Bồ Đề cũng chẳng ngoài “lìa hết thảy các tướng”. Vì lẽ nào vậy? Do chẳng có các tướng ‘nhân, ngã, chúng sanh, thọ giả’, tức là lìa hết thảy các tướng. Nhưng để lìa hết thảy các tướng, hãy nên thực hiện từ tu hết thảy các điều thiện. Đấy chính là ý nghĩa “vô thật phát xuất từ vô hư, vô vi phát xuất từ hữu vi”. Do vậy, hai câu “lìa hết thảy tướng, tu hết thảy thiện” đã bao quát chẳng sót hành trình dùng Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật để từ bờ này vượt khỏi giữa dòng, đạt tới bờ kia. Vì thế nói: Đó là diệu tông để nương vào Thể hòng khởi tu vậy. Nói chung, Minh Tông ắt tương ứng với Hiển Thể. Thể của kinh đã là “sanh Thật Tướng”, nhưng “lìa hết thảy tướng” vốn là trí huệ Thật Tướng. Vì thế, lìa hết thảy tướng, tu hết thảy thiện, Thật Tướng sẽ từ đấy mà sanh. Do vậy, nói: “Ly nhất thiết chư tướng, tắc danh chư Phật” (Lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật). Cho nên nói: “Dĩ vô ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả, tu nhất thiết thiện pháp, tắc đắc A Nậu Bồ Đề” (Dùng chẳng có “nhân, ngã, chúng sanh, thọ giả” để tu hết thảy thiện pháp sẽ đắc Vô Thượng Bồ Đề). Bởi lẽ, được gọi là “chư Phật” là do [các Ngài] đã đắc A Nậu Bồ Đề. A Nậu Bồ Đề chính là Thật Tướng Bát Nhã. Lìa hết thảy tướng, tu hết thảy thiện là Quán Chiếu Bát Nhã. Do quán chiếu mà chứng Thật Tướng. Nêu ra hai câu kinh văn này để nói rõ cái Tông. Nếu đã nắm được mối chính của cái lưới thì sẽ có lớp lang, chẳng rối ren vậy! 

1.1.3.2.4. Biện Dụng (biện định tác dụng) 

Dụng (用) là công dụng, lực dụng, tức là nói tới hiệu quả thành tựu. Tu ắt phải đạt được Tông, vì nếu chẳng như thế, sẽ chẳng thể mong thành tựu hiệu quả. Đã hiểu rõ Tông trong sự tu hành rồi thì hiệu quả thành tựu là như thế nào vậy? Hơn nữa, hiệu quả thành tựu vốn không chỉ là một mối, hãy nên biện định hiệu quả nào lớn nhất. “Lớn nhất” nghĩa là sao? Hiệu quả thành tựu ấy tương ứng với cái Thể của kinh. Hễ có cái Thể ấy, ắt có cái Dụng ấy. Nếu Dụng chẳng phù hợp Thể, tức là công tu vẫn chưa tới mức, cũng chẳng thể nói là thành tựu hiệu quả được! Vì thế, chẳng nói Hiển Dụng hoặc Minh Dụng, mà ắt phải nói là Biện Dụng là vì lẽ này! 


Không chỉ là như thế, Dụng từ Tông mà ra. Cái Tông để tu thuộc về nhân, công dụng thuộc về quả. Nhân như thế, thì cái quả sau đó sẽ là như thế. Nói Biện (辨) tức là biện định cái hiệu quả ấy có phù hợp với cái Thể của kinh hay không? Tức là biện định tu cái nhân ấy có phù hợp cái Thể của kinh hay không? Hãy nên biết: Nói rõ cách tu thì gọi là Minh Tông, tức nói rõ tông chỉ để tu nhân ắt chẳng lìa cái Thể của kinh. Nói cách khác, pháp tu chủ yếu là cốt sao lấy cái Thể của kinh làm Tông. Do vậy, phương pháp tu hành cần phải ứng hợp với cái Thể của kinh đã rõ ràng rồi! Nhưng nhân quả trước nay như một. Vì thế, nói theo phía người học, hãy nên biện định hiệu quả sẽ đạt được có phù hợp với cái Thể của kinh hay không; liền biết cái nhân để tu ấy có phù hợp cái Thể của kinh hay không? Xét theo ý nghĩa của kinh để nói, hãy nên từ trong kinh, biện định cái nào là công dụng tương ứng với cái Thể của kinh thì mới là hiệu quả thành tựu giống như cái Tông để tu tập. Tóm lại, Thể, Tông, Dụng ắt phải nhất quán; nhưng danh xưng Thể, Tông, Dụng là dựa theo đối tượng được diễn đạt mà nói, tức là xét theo ý nghĩa trong kinh để nói. Bởi lẽ, Hiển Thể tức hiển lộ chỗ quy hướng của các ý nghĩa trong kinh, tức là [nêu bày] cái Thể chủ yếu của một kinh. Minh Tông là nói rõ pháp tu chủ yếu do nương vào Thể mà dấy khởi. Biện Dụng tức là biện định công dụng lớn nhất đạt được do tu cái nhân như kinh đã dạy. Nếu dựa theo người tu để nói thì Minh Tông chính là nói rõ sự tu tập nơi nhân vị (địa vị tu nhân), Biện Dụng là biện định sự chứng đắc nơi quả địa. Hiển Thể là nêu rõ mục đích nhân quả. Minh Tông là nói rõ khi thuộc nhân địa, ắt phải nên tu hành như thế đó, tức là hướng theo mục đích mà hành. Biện Dụng là biện định cái quả chứng được ắt phải có công dụng như thế, tức là đạt được mục đích. Hãy nên biết như thế! 


Các tông khác đối với tầng Biện Dụng này, hoặc lược đi chẳng bàn tới, hoặc thay bằng một cách nói khác. Như trong mười môn của tông Hiền Thủ, có một môn là Giáo Khởi Nhân Duyên, Từ Ân Tông (Pháp Tướng Duy Thức) cũng nói là Giáo Khởi Nhân Duyên, đều là luận định công dụng của một bộ kinh, nhưng điều được luận định chưa tránh khỏi quá rườm rà! Nói theo tông Thiên Thai, ngài Trí Giả chú giải kinh này, lấy hai chữ “phá chấp” làm đại dụng của bản kinh này. Phá Không Luận thì nói: “Tác dụng của kinh là đoạn nghi”. Tân Sớ thì viết: “Dụng của kinh là vô trụ sanh tâm”, lại quá giản lược, không gồm trọn hết cái lượng của công dụng được nói bởi kinh nghĩa. Hãy nên biết: Sở dĩ đối với ba thứ Thể, Tông, Dụng, ắt phải chú trọng hiển lộ, nói rõ, biện luận, khiến cho người nghe pháp có được phương châm, lại còn giúp răn nhắc họ. Cố nhiên, không chỉ dùng vài chữ để bao quát trọn hết ý chỉ được, khiến cho họ hiểu rành rẽ cương yếu của một kinh ở chỗ nào; [phần Biện Dụng của một kinh] ắt cần phải rõ ràng, dễ hiểu, khiến cho mắt nhìn vào, tâm sẽ chấn động, có chỗ để thực hiện tu tập. Quá rườm rà hay quá đại lược, đều không thích hợp! Nay muốn biện định tường tận đại dụng của kinh này, hãy nên trước hết nói rõ cái gốc bệnh khiến cho họ biến thành chúng sanh và chẳng thể thoát khổ là ở chỗ nào. 


Đức Phật nói: “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và giác tánh của Như Lai, chỉ vì vọng tưởng, chấp trước ngăn chướng mà chẳng thể chứng đắc”. Mấy câu ấy đã nói tột bậc triệt để. Ý Ngài là “chúng sanh đều có thể thành Phật”. Vì sao vậy? Đều có trí huệ và giác tánh của Như Lai, nhưng chẳng thể thành Phật là vì sao? Trí huệ và giác tánh Như Lai sẵn có bị vật ngăn chướng. Đấy là nói rõ nguyên do trở thành chúng sanh. Hết thảy chúng sanh đều có tánh ấy mà chẳng tự biết. Dẫu biết, nhưng nếu Sở Tri Chướng chưa trừ sạch, vẫn chẳng thể chứng đắc. Đấy là nói nguyên do [vì sao] chẳng thể thoát khổ! Vật gây chướng là gì vậy? Chính là vọng tưởng, chấp trước. Đó là nói rõ cái gốc bệnh khiến họ trở thành chúng sanh chịu khổ! Vài lời ngắn ngủi đã nói nhất loạt nói trọn hết! Vọng tưởng là tâm phân biệt, chấp trước là Ngã Chấp và Pháp Chấp, tức cái được gọi là Ngã Kiến. Thô là chấp trước sắc thân, chính là Nhân Ngã Kiến, cho nên chẳng thể thoát khỏi nỗi khổ Phần Đoạn Sanh Tử. Tế là chấp trước hết thảy các pháp, tức là Pháp Ngã Kiến, nên chẳng thể thoát khỏi nỗi khổ Biến Dịch Sanh Tử. Không chỉ là như thế, do ngã kiến chấp, khởi lên phân biệt hư vọng. Do vậy, thuận theo ta thì tham, trái nghịch ta thì sân, chẳng biết “vốn chẳng có cái gì là Ngã”. Vì thế gọi là Si, cũng gọi là “bất giác”, bèn tạo đủ loại tội nghiệp, bị chúng nó trói buộc, lôi dắt. Nỗi khổ ấy càng quá mức, càng chẳng thể thoát! Do đó, vọng tưởng và chấp trước cũng càng ngày càng sâu, càng nặng, trí huệ và giác tánh Như Lai vốn sẵn có càng ngày càng mê, càng xa cách! 


Vậy thì ngã kiến do gì mà dấy lên? Do chẳng thấu đạt Nhất Chân pháp giới. Pháp giới chính là tứ thánh lục phàm [hợp thành] mười pháp giới. Tướng của mười pháp giới tuy sai biệt vô lượng, nhưng tánh của mười pháp giới đều là cùng một Chân Như. “Chẳng thấu đạt” là chẳng biết. Vì thế, Khởi Tín Luận nói: “Do chẳng thấu đạt một pháp giới mà ý niệm bất giác dấy lên, bèn có vô minh”. Do chẳng thấu đạt, nên gọi là “bất giác vô minh”. “Niệm khởi” tức là vọng tưởng, chấp trước. Chẳng thấu đạt Nhất Chân pháp giới là cũng giống như nói “chẳng biết [chúng sanh ai nấy] đều cùng sẵn đủ trí huệ và giác tánh của Như Lai”. Vì chẳng biết tánh thể vốn đồng, bèn dấy lên ý niệm phân biệt nhân ngã; do vậy mà tạo tác nghiệp lực, do vậy mà chuốc lấy khổ báo. Vậy thì muốn thoát khổ báo, hãy nên tiêu trừ tội nghiệp. Muốn tiêu tội nghiệp, phải nên trừ ngã kiến đã rõ lắm rồi! Đức Phật vì một đại sự mà xuất thế; do vậy, Ngài thuyết pháp trong bốn mươi chín năm chỉ vì nói chuyện này. Kinh này là cương yếu của hết thảy các pháp, ví như kim cang có thể đoạn trừ. Tác dụng to lớn của kinh cũng ở chỗ này! 


Kinh có tên là Bát Nhã Ba La Mật, tức kinh này có thể mở mang trí huệ “đưa đến bờ kia” cho chúng sanh, ngõ hầu họ cùng đến bờ kia. Trí ấy vốn sẵn đủ trong lý thể của hết thảy chúng sanh, tức là chúng sanh ai nấy đều có trí huệ và giác tánh của Như Lai, cho nên nói là “trí huệ đạt tới bờ kia”. Vì vậy, hễ trí khai, liền có thể đạt tới bờ kia. Vì sao vậy? Nếu trí ấy khai, tức là kẻ bất giác đã giác, kẻ vô minh đã sáng suốt; đấy chính là thông đạt Nhất Chân pháp giới. Đó là từ căn bản mà phá ngã kiến, sẽ không Hoặc nào chẳng đoạn! Bởi thế, dùng kim cang để sánh ví. Vậy thì khai trí ấy bằng cách nào? Hãy nên biết: Phát đại bi tâm chính là khai trí ấy. Vì sao vậy? Do biết hết thảy chúng sanh đều trọn đủ trí huệ và giác tánh của Như Lai, chỉ vì có chướng mà chưa chứng, tức là biết tánh thể của chúng sanh đều tương đồng. Vì vậy, trông thấy chúng sanh chịu khổ tức là chính mình đang chịu khổ! Thấy chúng sanh được vui tức là chính mình hưởng vui. Hễ có một chúng sanh nào chưa chứng Như Lai, tức là tánh thể còn thiếu khuyết. Vì thế, ắt phát tâm dẹp nỗi khổ ấy cho người đó, ắt ban cho người ấy niềm vui, ắt độ người đó thành Phật. Đấy gọi là tâm đại bi, thường nói là “đồng thể đại bi”. Có thể phát cái tâm ấy thì gọi là Thỉ Giác. Tuy nói là Thỉ Giác, nhưng cũng là Chánh Giác. Vì thế, phát tâm đồng thể đại bi tức là phát tâm A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, có nghĩa là Vô Thượng Chánh Đẳng Giác. Vì thế, lìa hết thảy các tướng thì mới là phát tâm ấy. 


Lìa hết thảy tướng là nói “cùng quy vào một tánh Chân Như đồng nhất”. Vì sao nói vậy? Do thấy chúng sanh có thể thành Phật, ắt sẽ độ họ, tức là chẳng chấp lấy phi pháp, mà cũng chẳng phải là không có chúng sanh. Có Vô Thượng Bồ Đề để đạt được, chính là lìa vô tướng, tức là lại biết chúng sanh vốn sẵn đủ trí huệ và giác tánh của Như Lai, cho nên tuy độ mà thật ra không ai được độ. Tuy thành, mà thật sự chẳng có gì để thành, tức là chẳng giữ lấy pháp, mà chẳng phải là chúng sanh, đạt được Vô Thượng Bồ Đề mà không gì để đạt được, đó là lìa hữu tướng! Tướng Hữu và Vô đều lìa, tức là hội quy vào tánh Chân Như, do khế hợp Thật Tướng “vô tướng, vô bất tướng” (chẳng phải là tướng, chẳng phải là không có tướng). Tức là khi vừa mới phát tâm, cái tâm phân biệt đã tiêu tan, ngã kiến thô và tế đều ngầm tiêu. Vì thế, sánh ví ý nghĩa của kinh này với kim cang. 


Thử xem kinh này, vừa mở miệng liền dạy phát Vô Thượng Bồ Đề tâm, diệt độ tất cả chúng sanh nhập Vô Dư Niết Bàn, nhưng thật sự chẳng có chúng sanh diệt độ. Những điều nói sau đó đều nhằm phát huy nghĩa này, và quên hẳn nó là Bồ Đề tâm, lại chỉ thẳng nguồn tâm, khiến cho [người nghe đều] hướng đến chỗ “một niệm chẳng sanh” để khế nhập. Như nửa sau bộ kinh này, vừa mở đầu liền trừ khử sự chấp trước đối với việc phát Bồ Đề tâm. Thậm chí nói: “Chẳng phải là ngã kiến thì mới gọi là ngã kiến”, tức là tung tích và bóng dáng của ngã kiến hoàn toàn chẳng còn. Vì vậy, công dụng cực đại đứng đầu của kinh này là phá ngã. 


Hết thảy chúng sanh do chẳng hay biết mười pháp giới có cùng một Pháp Thân Chân Như, cứ chấp có ta và người khác, dấy lên kiến chấp phân biệt, bèn sanh ra Tam Độc, tạo vô lượng tội, hứng chịu nỗi khổ ràng buộc bởi nghiệp, đọa lạc luân hồi. Càng mê càng khổ, càng khổ lại càng mê. Dẫu xưa kia có thiện căn, gặp thiện tri thức truyền dạy phát tâm, quy y Tam Bảo, nhưng vì tội nghiệp đời trước, thường có chướng duyên trong ngoài, trùng điệp xoay vần dấy lên, muốn tu cũng chẳng được, dẫu tu cũng khó thành! Vì thế, người tu hành sám hối nghiệp chướng là điều tột bậc khẩn yếu. Các vị đại Bồ Tát trong hội Hoa Nghiêm còn xếp môn này vào hạnh nguyện, huống hồ phàm phu! Nhưng tội nghiệp có tội có thể sám hối và cũng có cái chẳng thể sám hối. Nếu là tội cực nặng, đã trở thành định nghiệp, sám hối càng khó! Kinh dạy: “Đoan tọa niệm Thật Tướng, thị danh chân sám hối. Trọng tội nhược sương lộ, huệ nhật năng tiêu trừ” (Ngồi ngay, niệm Thật Tướng. Đó là thật sám hối. Tội nặng như sương móc, mặt trời huệ tiêu trừ). Đấy là nói muốn tiêu trừ trọng tội, chỉ niệm Thật Tướng là được, chẳng có pháp nào khác để có thể sám hối. Nếu chỉ nhìn theo kinh này, thì dạy quán Không vẫn còn là cách nói nông cạn, thiên kiến! Hãy nên biết kinh văn dạy “đừng chấp Có và Không, cùng chiếu cả hai bên”, đó gọi là niệm Thật Tướng. Vì lẽ nào vậy? Thật Tướng là chẳng phải tướng, chẳng phải không có tướng. Nếu chỉ quán Không tức là chỉ quán vô tướng, chẳng quán “chẳng phải không có tướng”, há có phải là niệm Thật Tướng ư? Kinh sánh ví trí huệ niệm Thật Tướng như vầng mặt trời, tức là dùng chuyện mặt trời xoay chuyển trên không, nhưng chẳng trụ vào hư không. Do đó, phẩm [Phổ Hiền Bồ Tát] Hạnh Nguyện dạy: “Diệc như nhật nguyệt bất trụ không” (Cũng như mặt trời, mặt trăng chẳng trụ vào hư không). Nếu chỉ quán Không tức là trụ vào Không, há có phải là ý nghĩa dùng mặt trời làm thí dụ ư? 


Hãy nên biết trí huệ Thật Tướng sanh từ đại bi. Do đại bi mà rộng tu Lục Độ, vạn hạnh, đạt được vô lượng phước đức. Vì thế, Huệ trong kinh văn có bao gồm phước thì mới tương ứng với niệm Thật Tướng. Phước huệ song tu, quán Không mà chẳng trụ vào Không, sẽ như mặt trời chói lọi, có thể trừ tối tăm, có thể sanh thành vạn vật. Do quán hạnh ấy có thể tiêu trừ tội nặng như sương móc. Hãy nên biết như thế. Biết như thế thì là chánh tri. Công dụng của kinh này cũng lại như thế. Thể của kinh đã là “sanh Thật Tướng”, được gọi là Thật Tướng Bát Nhã. Cái Tông trong sự tu tập là “lìa hết thảy các tướng, tu hết thảy các thiện”, đó gọi là Quán Chiếu Bát Nhã, tức là niệm Thật Tướng vậy! Bởi lẽ, “lìa hết thảy tướng” chính là quán Không, tu huệ. “Tu hết thảy thiện”, chẳng trụ Không, đó là tu phước. Quán niệm Thật Tướng, phước huệ song tu, là sám hối chân thật. Do vậy, có thể tiêu trừ trọng tội và định nghiệp thì chướng duyên trong ngoài nhất loạt tiêu sạch, có ai tu mà chẳng thành ư? Như kinh này dạy: “Thị nhân tiên thế tội nghiệp, ưng đọa ác đạo, dĩ kim thế nhân khinh tiện cố, tiên thế tội nghiệp tắc vi tiêu diệt, đương đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (Người ấy do tội nghiệp đời trước, đáng đọa trong đường ác, do đời này bị người đời khinh rẻ, tội nghiệp đời trước tiêu diệt, sẽ đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác). Nói “ác đạo” tức là trọng tội. Nói “ưng đọa” (đáng đọa) tức là định nghiệp. May có thiện căn, đời này chưa đọa, được nghe kinh này, hiểu sâu xa nghĩa thú, có thể biết cái Tông trong tu hành, phước và huệ cùng tiến. Do vậy, có thể mắc tội nặng mà chịu báo nhẹ, túc nghiệp tiêu diệt. Vì sao vậy? Nói theo phương diện đối trị, do phước có thể diệt tội. Nói theo Đệ Nhất Nghĩa, huệ có thể dẹp trừ nghiệp. “Sẽ đắc Bồ Đề” là nói hễ tu ắt thành! Do bởi lẽ ấy, kinh này lại có công dụng cực đại, tức là “diệt tội nghiệp”. 


Hàng Nhị Thừa có thể quán Không mà tự giác, phá Nhân Ngã Kiến, nhưng Pháp Ngã Kiến vẫn còn. Do trí nông cạn, phá trừ chẳng hết. Cái quả tột bậc nơi hiệu quả ấy là chỉ có thể thành tựu A La Hán, hoặc Bích Chi Phật. Trong những người Đại Thừa, tuy có phá Không và Hữu mà chẳng trụ, không chỉ tự giác, mà còn hành Lục Độ để giác ngộ người khác, nhưng do chưa thể phá sạch vô minh, tức là pháp ngã vi tế vẫn chưa thể chuyển hóa, trừ khử, vì chưa đắc kim cang trí. Do vậy, chỉ là phần chứng Pháp Thân, vẫn chưa rốt ráo. Kinh này nói là “thành tựu bậc nhất hy hữu”, vì gần thành Chánh Đẳng Chánh Giác, chưa đạt tới Vô Thượng! Nếu có thể thấu hiểu sâu xa nghĩa thú của kinh này, tâm tin tưởng chẳng trái nghịch, có thể tận lực thọ trì, vì người khác giải nói, đó chính là gánh vác Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của Như Lai. Hãy nên biết đó là người thành tựu pháp tối thượng hiếm có bậc nhất, thậm chí sanh phước, diệt tội, sẽ đắc Vô Thượng Bồ Đề. Do vậy, công dụng cực đại của kinh này là có thể rốt ráo thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác! 


Gộp chung ba đầu mối được biện định, liệt kê  trên  đây, ước  lược 
thành tám chữ, tức là “phá ngã, diệt tội, thành tựu Như Lai”. Đó là đại dụng của kinh này, ngõ hầu có thể tương ứng với đoạn văn nói kinh này có công đức vô biên chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể tính kể! Kinh dạy: “Cuồng tâm bất hiết, hiết tức Bồ Đề” (Tâm cuồng chẳng dứt, hễ dứt thì là Bồ Đề). Cổ đức cũng nói: “Chỉ hết sạch phàm tình, chẳng có sự hiểu biết của bậc thánh nào khác”. Cuồng tâm và phàm tình chính là ngã kiến vọng tưởng, chấp trước. Hãy nên biết chúng sanh vốn sẵn có trí huệ và giác tánh của Như Lai, bất quá bị ngã kiến gây chướng. Nếu trừ chướng ấy, giác tánh sẽ vốn sẵn viên thành, trí huệ sẽ tự tại viên minh, Như Lai cũng chính là thoát khỏi vỏ chứa vô minh, viên mãn hiển hiện đó thôi! Vì thế nói: “Cuồng tâm chẳng dứt, hễ dứt tức là Bồ Đề”, chỉ là hết sạch phàm tình, chẳng có sự hiểu biết của bậc thánh nào khác. Do vậy, có vô lượng pháp môn tu hành, nhưng tông chỉ duy nhất là “trừ chướng” mà thôi! Nói thiết thực, đại dụng của kinh này cũng chỉ là trừ chướng mà thôi! 


Nhưng hễ nói đến chướng thì chúng vốn sẵn có ba thứ; nói tới sự thành tựu thì cũng có thể tách thành ba: 


- Một là Hoặc Chướng, còn gọi là Phiền Não Chướng, tức Kiến Tư Hoặc. Ngã kiến, biên kiến, tà kiến, Giới Thủ Kiến, Kiến Thủ Kiến, tham, sân, si, mạn, nghi, số lượng tới mười thứ, nhất loạt là cái gốc của ngã kiến. Vì thế, phá Ngã thì Hoặc Chướng trừ, trở thành Bát Nhã đức. 


- Hai là Nghiệp Chướng. Kinh này dạy: “Tiên thế tội nghiệp, tắc vi tiêu diệt” (Tội nghiệp đời trước sẽ tiêu diệt). Do vậy, diệt tội bèn trừ Nghiệp Chướng, trở thành Giải Thoát đức. 


- Ba là Báo Chướng, Báo tức là báo thân khổ sở. Thành tựu Như Lai tức là trừ Báo Chướng, trở thành Pháp Thân đức. 


Vì thế, tác dụng to lớn của kinh này là trừ tam chướng, thành tựu tam đức. Nay nêu ra “phá ngã, diệt tội, thành tựu Như Lai” để nói [về đại dụng của kinh này] thì sẽ dễ hiểu, mà ý nghĩa “trừ ba chướng, thành tựu ba đức” cũng được bao gồm trong ấy. 


Trong phần trước đã nói ba điều là Thể, Tông, Dụng, ý nghĩa nhất quán. Vì sao nhất quán? Nay lại nói tổng hợp: Phàm xét theo ý nghĩa được nói trong kinh, nhằm hiển lộ sự quy hướng vào chủ thể, chính là “sanh Thật Tướng”. Đấy là muốn phát khởi người [có căn cơ] tối thượng thừa trong Đại Thừa, chỉ bày mục đích tu nhân chứng quả. Nếu tu theo cái Tông “lìa hết thảy tướng, tu hết thảy thiện”; xét theo ý nghĩa trong kinh để nói, “lìa hết thảy tướng” thì gọi là “vô tướng”. “Tu hết thảy thiện” được gọi là “vô bất tướng”; nhưng thiện pháp chính là phi thiện pháp, bèn gọi là thiện pháp. Vì thế, nói rốt ráo: “Tu hết thảy thiện” sẽ thâu nhiếp ý nghĩa “vô tướng, vô bất tướng”; còn “lìa hết thảy tướng” tức là nghĩa “tướng và bất tướng đều là không”, đúng là tương ứng với cái Thể “sanh ra Thật Tướng” của kinh. Bởi lẽ, ý nghĩa “sanh Thật Tướng” rốt ráo cũng là “tướng và bất tướng đều là không”, mà “sanh chính là vô sanh”. Nói theo phía người có thể tu tập, thì chẳng chấp vào hai bên, Không đến tột cùng, tấn tu hướng tới mục đích rốt ráo “sanh Thật Tướng”.


Còn như biện định Dụng là “phá ngã, diệt tội, thành tựu Như Lai”, nói theo ý nghĩa của kinh sẽ là: Do phá ngã mà đạt được công dụng “lìa hết thảy các tướng”, do vọng tận, tình không. “Diệt tội” là công dụng đạt được do tu hết thảy các thiện, do phước huệ tăng trưởng. Cũng có thể hiểu “phá ngã, diệt tội” chính là công dụng đáng nên đạt được do “lìa tướng, tu thiện”. Do công tu tập Quán Chiếu Bát Nhã, tín tâm thanh tịnh, bèn sanh Thật Tướng. Do chẳng chấp hai bên, tâm tương ứng với sự thanh tịnh dứt bặt đối đãi, sẽ phá một phần vô minh, chứng một phần Pháp Thân. Tội nghiệp ngã kiến sanh từ vô minh. Vô minh đã phá, ắt Hoặc Chướng và Nghiệp Chướng dần tiêu, sẽ có thể chứng Pháp Thân. Sơ chứng Pháp Thân chính là sanh Thật Tướng. Còn như thành tựu Như Lai, ắt là do công quán chiếu đã thuần, Thật Tướng Bát Nhã viên mãn hiện tiền, há có phải chỉ như mặt trăng mới mọc ư? Nói theo người tu, thì là nhân viên quả mãn, đã đạt được mục đích, đạt tới bờ kia Niết Bàn. 


Trên đây là phần Biện Dụng, cũng lại nêu ra các ý nghĩa chưa trọn hết trong Hiển Thể và Minh Tông, và tổng hợp xuyên suốt Thể, Tông, Dụng, phân biệt thành chủ thể và khách thể để trình bày nghĩa ấy đã xong! 

1.1.3.2.5. Phán định giáo tướng 


Chia làm hai phần: Tổng luận và phán giáo

1.1.3.2.5.1. Tổng luận

1.1.3.2.5.1.1. Giải thích danh nghĩa 

Chữ Phán (判) ở đây có hai nghĩa là “phân phán” (分判) mang ý nghĩa “phân biệt”, và “bình phán” (評判) tức là ý nghĩa “luận định”. “Phán giáo tướng” là phân biện luận, phân biệt chỉ thú trong kinh, lại còn luận định thêm [chỉ thú ấy] đáng thuộc vào loại nào? “Giáo” tức là giáo hóa, tức nói đến lời lẽ trong kinh. Đức Phật vì giáo hóa chúng sanh mà thuyết pháp, các pháp do Ngài đã nói được kết tập thành sách, gọi là Kinh. Vì thế, gọi Kinh là Giáo. Đức Phật xuất thế thí giáo, khiến cho chúng sanh trừ vô minh ngã kiến chướng, chứng trí huệ và giác tánh Như Lai sẵn có. Nói đơn giản, hết thảy Phật pháp chẳng ngoài minh tâm kiến tánh mà thôi, nhưng tâm tánh cốt yếu là tự chứng. Do [điều ấy] vốn chẳng thể dùng ngôn thuyết để diễn tả được, cho nên nói: “Thuyết pháp giả, vô pháp khả thuyết” (Thuyết pháp là không có pháp để có thể nói được). Nhưng chúng sanh đã chẳng tự biết, nay muốn dạy bảo, lại chẳng thể không nói. Chướng có sâu và cạn, hễ nói ra lại chẳng thể không ứng hợp “cơ”. Vì thế nói “đối cơ tắc thuyết” (đúng cơ bèn nói). Do nói chẳng đúng “cơ”, [người nghe] sẽ chẳng thể liễu giải, dẫu nói mà có lợi ích gì đâu? 


“Cơ” (機) có hai nghĩa là căn cơ và thời cơ. “Căn cơ” là nói tới căn tánh, tức căn tánh của chúng sanh mỗi mỗi bất đồng. Vì sao bất đồng? Chướng có cạn, sâu, dày, mỏng! “Thời cơ” là nói tới thời tiết. Lúc nào đó nói A Hàm, lúc nào đó nói Phương Đẳng, trước Tiểu, sau Đại, trước cạn, sau sâu, khéo dẫn dụ dần dần, dẫn người tiến nhập chỗ thù thắng, như thường nói là “ba thời” hoặc “năm thời” vậy. Do đó, gọi các pháp được nói trong bốn mươi chín năm là “nhất đại thời giáo” (一代時教, các giáo pháp đúng thời được nói trong một đời đức Phật). “Nhất đại” là cuộc đời đức Phật. “Thời giáo” có nghĩa là tùy từng thời điểm mà thí giáo. Đã nói đúng với căn cơ, đúng thời mà thí giáo; do vậy, kinh giáo bèn có Bán, Mãn, Quyền, Thật, Tiệm, Đốn, Thiên, Viên sai khác. Do vậy, trong kinh Đại Niết Bàn, đã sánh ví tướng trạng của nhất đại thời giáo hoặc là giống như sữa, hoặc như lạc, hoặc như sanh tô, thục tô, cũng như đề hồ! Đó gọi là “giáo tướng”. Ví như sữa, lạc v.v… danh tướng tuy khác, nhưng diệu dụng bổ thân, có ích cho con người là một. Kinh giáo cũng thế. Tuy không gì chẳng có các danh tướng Bán, Mãn, Thiên, Viên v.v… sai khác, nhưng tông chỉ cốt sao minh tâm kiến tánh là một. Đấy là dùng tướng để nêu ra ý sâu, nhằm nói rõ “chớ nên chấp chặt, câu nệ tướng chẳng đồng nhất”, mà phải nên quy vào tánh chẳng khác! Nhưng đã có đủ loại tướng chẳng đồng nhất, cố nhiên là chớ nên câu nệ, chấp trước, nhưng cũng chẳng thể luông tuồng! Vì thế, cổ đức đối với giáo tướng của hết thảy các kinh giáo, chẳng nề hà nhọc nhằn, đều phân loại để định luận. Tuy thấy cạn, thấy sâu, mỗi vị đều do kiến địa mà nói khác nhau, nhưng đều cốt ý tạo thuận tiện cho người học, ngõ hầu họ cảm nhận rành rành cương lãnh, điều mục, thứ tự cạn sâu trong nhất đại thời giáo, sẽ có thể tuần tự tấn tu. Đó là nỗi khổ tâm ban ân huệ tốt lành cho phường hậu học, rất đáng bội phục! Đó chính là “phán giáo tướng”. Trên đây, giải thích danh nghĩa “phán giáo tướng” đã xong! 

1.1.3.2.5.1.2. Luận chung về giáo tướng 

Đại pháp sau khi được truyền sang phương Đông, cho đến cuối đời Tấn, đối với chuyện phán biệt nhất đại thời giáo có hơn mười tám thuyết, nhưng đều chẳng truyền lại. Trong các trước thuật của cổ đức, đôi khi có trích dẫn những thuyết ấy, nhưng đều vụn vặt, chưa thấy được toàn bộ. Tạm nhìn theo những điều được trích dẫn, đại để là thô luận đại cương mà thôi. Từ đời Đường trở đi, [cách phán giáo] cùng được mọi người tuân hành, khá hoàn bị là hai cách phán giáo của tông Thiên Thai và tông Hiền Thủ. Tông Thiên Thai phán định nhất đại thời giáo thành bốn loại là Tạng, Thông, Biệt, Viên, người học gọi đó là Tứ Giáo. Tông Hiền Thủ phán thành năm loại là Tiểu, Thỉ, Chung, Đốn, Viên, người học gọi đó là Ngũ Giáo.


Tiểu (小) trong tông Hiền Thủ chính là Tạng (藏) trong tông Thiên Thai, tức là Tiểu Thừa giáo. Ở đây không gọi là Tiểu vì đối với Tam Tạng Kinh, Luật, Luận Tiểu Thừa tuy nghĩa lý chẳng viên mãn bằng Đại Thừa, nhưng Tam Tạng trọn đủ. Nếu gọi là Tiểu, sợ người ta sẽ nghi Tam Tạng của họ thiếu khuyết, chẳng đầy đủ. Do vậy, chẳng gọi là Tiểu, mà nói là Tạng. Trong kinh Đại Niết Bàn, đức Phật gọi Tiểu Thừa là Bán Tự Giáo (半字教), Đại Thừa là Mãn Tự Giáo (滿字教), do hàng Tiểu Thừa chỉ hiểu Nhân Không, còn Đại Thừa thì Nhân lẫn Pháp đều không. Do vậy, dùng Bán và Mãn để phân biệt. 


Thông Giáo (通教) trong tông Thiên Thai chính là Thỉ Giáo (始教) trong tông Hiền Thủ. Từ giáo này trở đi, đều là nói tới Đại Thừa. Gọi là Thông, tức là nghĩa lý trong các kinh ấy dưới là có thể thông với Tiểu Thừa, trên là có thể thông với Viên và Biệt. Nói chung, [các kinh pháp ấy] nói các nghĩa lý mà cả tam thừa đều cùng có thể hành; do vậy, gọi là Thông, giống như nói “phổ thông” vậy. Phàm những kinh nào chỉ nói lý “Nhân và Pháp đều là Không” thì đều thuộc Thông Giáo. Quán Không là sơ môn của Đại Thừa; do vậy, có tên là Thỉ Giáo (Thỉ là khởi đầu). 

Đối với cái được gọi là Biệt  Giáo, thì  Biệt (別) có  nghĩa  là “đặc 
biệt”. Thỉ Giáo chỉ quán Không, giống như Nhị Thừa. Vì thế nói là “tam thừa cùng hành; do vậy gọi là Thông”. Nay thì chẳng chỉ quán Không, mà còn quán Giả Hữu, đó chẳng phải là điều Nhị Thừa cùng hành. Do vậy, gọi là Biệt. Hiền Thủ gọi [giáo pháp loại này] là Chung Giáo (終   教), nhằm chỉ rõ người hành Bồ Tát đạo thoạt đầu tuy quán Không, nhưng rốt cuộc chẳng trụ Không! Nói chung, hạnh môn Đại Thừa từ đầu đến cuối chẳng lìa “sanh tử và Niết Bàn, hai đằng đều chẳng trụ” đó thôi! Lại còn trước là tu từ Giả nhập Không, kế đó từ Không ra khỏi Giả, mỗi đằng tu hành riêng, chẳng như Viên Giáo “tu một là tu hết thảy”. Do vậy, đều khác biệt với Thông Giáo và Viên Giáo. Đó gọi là “dưới khác với Thông Giáo, trên khác với Viên Giáo”; vì thế được gọi là Biệt Giáo.


Viên Giáo (圓教) chính là như tông Thiên Thai nói “tức Không, tức Giả, tức Trung, Tam Đế viên dung”. Tông Hiền Thủ nói là “Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại, một chính là hết thảy, hết thảy chính là một”. Tóm lại, phàm trong ý nghĩa của các kinh, thảy đều thâu nhiếp những cái gọi là Tiểu, Thỉ, Chung, Đốn, tức là bao gồm ý nghĩa của Tạng, Thông, Biệt, thì là Viên Giáo. 


Tông Hiền Thủ trong khoảng giữa Chung Giáo và Viên Giáo, thêm vào Đốn Giáo (頓教). Hễ kinh nghĩa nói “một niệm chẳng sanh, ngay nơi bản thể chính là Phật”, chẳng theo thứ tự thì đều thuộc về Đốn Giáo. Chẳng phải là tông Thiên Thai bỏ sót tầng này! Hãy nên biết tông Thiên Thai phán giáo, chia thành hai loại là hóa pháp và hóa nghi. Hóa pháp (化法) là pháp môn để giáo hóa, tức là Tạng, Thông, Biệt, Viên, tức là nói đến nghĩa thú được nói trong khi giáo hóa. Hóa nghi (化儀) là nghi thức giáo hóa, tức là Đốn, Tiệm, Bí Mật, Bất Định. Nói theo phía Phật, cùng lúc nói trọn hết là Đốn. Chia thành thứ tự để nói là Tiệm (漸, dần dần). Phóng quang để biểu thị pháp là Bí Mật. Chẳng phải là nói quyết định, đó là Bất Định. Nói theo phương diện nghe pháp thì hễ nghe liền chứng triệt để; đó là Đốn. Nếu chẳng phải vậy thì là Tiệm. Tùy theo [căn cơ] từng loại mà lãnh ngộ thì là Bất Định. Ai nấy chẳng biết [sự lãnh giải của nhau] thì là Bí Mật. 

Lại còn khi nói nghĩa Đốn thì cũng có nghĩa Tiệm. Khi nói nghĩa Tiệm thì cũng có nghĩa Đốn. Người này nghe, coi đó là Đốn, người khác cho là Tiệm. Vốn là nghĩa Đốn, [nhưng người nghe] chỉ đạt được lợi ích thuộc Tiệm. Tuy nói Thông Giáo, trong ấy gồm thâu Biệt và Viên, cho đến khi nói Tạng Giáo cũng thế. Suy ra các giáo khác, không gì chẳng đều như thế; đều được gọi là Bí Mật hay Bất Định. Tóm lại, tông Thiên Thai cho rằng trong tứ giáo Tạng, Thông, Biệt, Viên, không gì chẳng có Đốn và Tiệm. Vì thế, chẳng lập riêng một môn! Vì vậy, [tông Thiên Thai] dùng hóa pháp và hóa nghi, lại còn thêm thông ngũ thời, biệt ngũ thời
 xen lẫn, kết hợp để phán định nhất đại thời giáo. Do bởi lẽ này, phán giáo tỉ mỉ, chặt chẽ, viên dung, không chi hơn tông Thiên Thai! Nhưng nghĩa lý và sự tướng trong nhất đại thời giáo [dẫu dùng cách phán giáo của tông Thiên Thai], vẫn có chỗ thâu nhiếp chẳng trọn hết. Hãy nên biết việc này chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu hiểu rốt ráo. Tổ sư các tông chưa đạt tới địa vị Phật, há có thể giống ngay như Phật! Người đời sau chỉ nên chọn cách hay khéo để tuân theo là được rồi! Trên đây là luận định chung các giáo tướng đã xong, tức là phần Tổng Luận đã xong! Tiếp theo đây là chánh thức phán định giáo tướng của kinh này. 

1.1.3.2.5.2. Phán định giáo tướng của kinh này

Tông Thiên Thai phán định kinh này là Thông, Biệt, kiêm Viên. Tông Hiền Thủ thì phán thuộc Thỉ Giáo, cũng thông với Viên, đều chẳng tránh khỏi câu nệ danh tướng, ngôn từ, chưa hoàn toàn phù hợp khít khao nghĩa thú trong kinh. Nay muốn phán định giáo tướng của kinh  này như thế nào, chẳng thể không trước hết nêu lên nghĩa thú của kinh này! 


Đức Phật nói kinh này nhằm khơi mở trí huệ và giác tánh vốn sẵn có của chúng sanh, khôi phục “bản lai diện mục”. Đúng là pháp bảo vô thượng rất sâu để tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật, truyền thụ tâm ấn. Chỉ ngay một điểm này, đã đủ chứng minh kinh này là giáo pháp chí viên, cực đốn. Do chí viên, cực đốn, nên những nghĩa được gọi là Thông, Biệt, Thỉ, Chung, không gì chẳng gồm thâu trọn vẹn, há nên thấy kinh có các nghĩa Thông, Thỉ v.v… để rồi chấp chặt, câu nệ văn tự nói năng điên đảo, bảo là kiêm Viên hay thông Viên ư? 


Ý chỉ chủ yếu trong kinh này chỉ là vô trụ. Vô trụ tức là chẳng chấp trước. Do chẳng chấp trước nên phá ngã kiến. Vì sao vậy? Do ngã kiến chính là vọng tưởng, chấp trước, do trí huệ và giác tánh của Như Lai bị ngã kiến gây chướng. Nay muốn hiển tánh, ắt phải trừ chướng này. Vì thế, ý chỉ chủ yếu duy nhất chính là “dùng vô trụ để phá ngã”. Trí và chướng chẳng cùng tồn tại. Do muốn khai hiển trí huệ và giác tánh, cố nhiên là phá trừ ngã kiến chướng, nhưng khai và phá là nhất quán: Có thể phá sẽ có thể khai; có thể khai sẽ có thể phá. Vậy thì khai cái trí ấy như thế nào? Trong phần trước đã nói rồi đó: Chính là phát tâm đồng thể đại bi. Bi và trí cùng đủ, đó chính là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm. Tâm ấy là đồng thể bi; do vậy, rộng tu bố thí Lục Độ nhằm diệt độ tất cả chúng sanh, cùng chứng trí huệ và giác tánh của Như Lai, nhưng chẳng chấp Không. Chứng trí huệ và giác tánh của Như Lai tức là nhập Vô Dư Niết Bàn. Tâm ấy chính là cái trí nơi Lý thể. Vì thế, tuy độ chúng sanh nhập Vô Dư Niết Bàn, nhưng thật sự chẳng có chúng sanh diệt độ, chẳng chấp trước Có. Chẳng chấp trước Có thì là vô tướng. Chẳng chấp trước Không, tức là vô bất tướng. “Vô tướng, vô bất tướng” chính là tướng chân thật nơi trí huệ và giác tánh của Như Lai. Vì thế, kinh này vừa mở đầu liền nói rõ nghĩa này. Lại còn dạy rõ ràng rằng: “Bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp” (Chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp). Đó là nói theo phương diện “chẳng chấp trước hai bên Có và Không”. Hễ có chấp trước, ngã kiến tồn tại. Chẳng chấp trước điều gì, ngã kiến liền phá. Bởi lẽ, diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh, nhưng thật ra chẳng có chúng sanh được diệt độ; đó là không có các tướng ta, người v.v… Thật sự chẳng có diệt độ, tuy rộng hành pháp Lục Độ, nhưng chẳng nghĩ tới pháp, tức là chẳng có pháp tướng. Tuy thật sự chẳng diệt độ, nhưng độ chẳng ngớt, tức cũng chẳng phải là “không có pháp tướng”. Không có các tướng ngã, nhân v.v… tức là chẳng có Nhân Ngã Kiến. Pháp và phi pháp đều không, chính là chẳng có Pháp Ngã Kiến. 


Nói cách khác, chẳng có các tướng ngã, nhân v.v… “Không có các tướng ngã, nhân” v.v… tức là Ngã Không. “Không có pháp tướng” thì gọi là Pháp Không. Cũng chẳng phải là phi pháp tướng thì gọi là Không Không, cũng gọi là Trùng Không. Đấy là nói Không đến tột cùng. Do vậy, xem ra Không trong kinh này chính là Không mà “ngay cả cái Không cũng là Không”, tức là Không tới tột cùng. “Không tới tột cùng” tức là ngăn che cả hai bên, [đồng thời] chiếu cả hai bên. Đó gọi là Có và Không đều chẳng chấp, viên tới mức tột bậc! Há có nên luận định [kinh này] giống như Thỉ Giáo chỉ quán Không ư? 


Lại xem lời mở đầu của kinh này thì nghĩa Tam Không đồng thời đều trọn đủ. Đó là “một tu, hết thảy tu”. Lại há có phải là nghĩa “trước là tu từ Giả nhập Không. Kế đó, tu từ Không xuất Giả, cách biệt chẳng dung thông” của Biệt Giáo ư? Lại còn là hễ Không thì đạt tới tột cùng, chẳng chấp vào hai bên, được gọi là “lìa hết thảy tướng”. Ắt phải lìa hết thảy tướng thì mới là phát Bồ Đề tâm, nhưng lìa hết thảy tướng bèn gọi là chư Phật! Do hết thảy tướng Không và Hữu đã lìa, cái tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh bèn sanh Thật Tướng. Thật Tướng sanh tức là vô minh ngã kiến bị phá, Chân Như Pháp Thân hiển hiện. Vì thế gọi là “chư Phật”. Do vậy nói “nhược kiến chư tướng phi tướng, tức kiến Như Lai” (nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, tức thấy Như Lai). Không chỉ là viên tột bậc, mà cũng là đốn cùng cực! 


Lìa hết thảy tướng là phát vô thượng Bồ Đề tâm. Do “che, chiếu” đồng thời, phù hợp khít khao Trung Đạo. Thậm chí Bồ Đề tâm cũng chẳng chấp, tức là Trung cũng chẳng lập! Cho tới nói: “Hết thảy các pháp đều là Phật pháp”. Cái gọi là “hết thảy các pháp” cũng lại “tức phi” (chẳng phải) mà là “thị danh” (thì gọi là). Đấy chính là như tông Thiên Thai nói: “Một không thì hết thảy không. Một giả thì hết thảy giả. Một trung thì hết thảy trung”, đạt tới ý nghĩa cực viên dung. Nói Như Lai có nghĩa là “các pháp Như”. Lại nói: “Thị pháp bình đẳng, vô hữu cao hạ” (Pháp ấy bình đẳng, chẳng có cao, thấp), tức là ý nghĩa “Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại, một tức hết thảy, hết thảy tức một” của tông Hiền Thủ đạt tới mức tột bậc viên dung. Toàn thể những điều được nói trong kinh đều là ý nghĩa chí cực viên đốn, thế mà lại phán là “kiêm Viên”, hoặc “thông với Viên”, vậy nếu kinh có chỗ chưa viên trọn vẹn thì là chỗ nào vậy? 


Tóm lại, ý nghĩa của cả kinh không gì chẳng nhằm xiển phát vô trụ viên đốn, nhưng nửa đầu phần nhiều dựa theo sự trừ khử chấp trước đối với cảnh. “Cảnh” là hết thảy các tướng. Lục trần, lục căn, lục thức, cho đến Có, Không, cũng Có cũng Không, chẳng Có chẳng Không đều được gồm thâu trong ấy. Vì vậy, đối với ý nghĩa của nửa đầu bản kinh, có thể nói giản lược, khái quát như thế này: “Hết thảy đều phủ định, chẳng giữ lấy tướng”. Do chẳng giữ lấy, cho nên hết thảy đều “chẳng phải”. “Đều chẳng phải, không giữ lấy” thì vô minh, ngã kiến bị phá, chánh trí Quán Chiếu Bát Nhã sáng vằng vặc vậy. Nửa sau [của kinh Kim Cang] xét theo phương diện chấp trước đối với tâm. “Tâm” là Bồ Đề tâm, tam tế tâm (tâm quá khứ, hiện tại, vị lai), các tâm có cái để phát, để đắc, hết thảy phân biệt, chấp trước v.v… sẽ đều thâu nhiếp trong ấy. Vì thế, ý nghĩa của nửa sau kinh có thể nói giản lược, khái quát như thế này: “Hết thảy đều là, nơi tướng chẳng sanh”. Do chẳng sanh, nên đều là! “Đều là” nhưng chẳng sanh thì vô minh, ngã kiến phá sạch, lý thể Thật Tướng Bát Nhã toàn thể hiển hiện rạng ngời. Vì thế, chỉ dạy diễn nói như thế nào, kết lại bằng hai câu rằng: “Bất thủ ư tướng, như như bất động” (Chẳng giữ lấy tướng, như như bất động). 


Thoạt nhìn thì dường như do không giữ lấy, cho nên sau đó bất động; thật ra, ắt phải là có thể quán bất động thì mới có thể chẳng giữ lấy! Nghĩa này đã từng được nêu tỏ trong nửa bộ trước, như nói: “Nhược tâm thủ tướng, tắc vi trước ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả” (Nếu tâm giữ lấy tướng, sẽ vướng mắc ta, người, chúng sanh, thọ giả) chính là nói về nghĩa này. Bởi lẽ, tâm động bèn giữ lấy, giữ lấy sẽ chấp tướng. Vì thế, muốn cho chẳng chấp, ắt phải nên chẳng giữ lấy. Muốn chẳng giữ lấy, tâm hãy nên bất động. Có thể thấy nghĩa trước sau nhất trí, bất quá xét theo tướng văn tự, chẳng có thứ tự cạn hay sâu, chỉ nhằm thuận tiện cho người nghe pháp thấy cạn hay thấy sâu đó thôi! 


Trong phần trước đã nói, kinh này là pháp bảo vô thượng để tiếp nối hưng thịnh Phật chủng, truyền thụ tâm ấn. Chỉ ngay một điểm này, đã chứng tỏ kinh này là giáo pháp chí viên cực đốn. Nói như vậy chẳng phải là vô căn cứ! Do kinh này đã nhiều lượt nói như thế. Như nói: “Nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai tùng thử kinh xuất” (Hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra). Lại nói: “Thị kinh hữu bất khả tư nghị, bất khả xưng lượng, vô biên công đức. Như Lai vị phát Đại Thừa giả thuyết, vị phát tối thượng thừa giả thuyết. Nhược hữu nhân năng thọ trì, độc tụng, quảng vị nhân thuyết, Như Lai tất tri thị nhân, tất kiến thị nhân giai thành tựu bất khả lượng, bất khả xưng, vô hữu biên, bất khả tư nghị công đức. Như thị nhân đẳng tắc vi hà đảm Như Lai A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (Kinh này có công đức chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể tính kể, vô biên. Như Lai vì người phát Đại Thừa mà nói, vì người phát tối thượng thừa mà nói. Nếu có ai thọ trì, đọc tụng, rộng vì kẻ khác nói, Như Lai ắt biết người ấy, ắt thấy người ấy đều thành tựu chẳng thể lường, chẳng thể nói, chẳng có bờ mé, chẳng thể nghĩ bàn công đức. Những người như thế gánh vác Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của Như Lai). Lại nói: “Tiên thế tội nghiệp, tắc vi tiêu diệt, đương đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (Tội nghiệp đời trước sẽ bị tiêu diệt, sẽ đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác). Lại nói: “Đương tri thị nhân thành tựu tối thượng đệ nhất hy hữu chi pháp” (Hãy nên biết người ấy thành tựu pháp tối thượng hy hữu bậc nhất). Lại nói: “Thị kinh nghĩa bất khả tư nghị, quả báo diệc bất khả tư nghị” (Ý nghĩa của kinh này chẳng thể nghĩ bàn, quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn)! 


Nói “chư Phật từ kinh này mà ra”, nói “gánh vác Như Lai, sẽ đắc Bồ Đề”, mà chẳng phải là tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật ư? Nói “Như Lai vì người phát Đại Thừa tối thượng thừa mà nói”, chẳng phải là truyền trao tâm ấn ư? Nói “kinh nghĩa, quả báo, công đức, thành tựu, đều chẳng thể nghĩ bàn”, chẳng phải là vô thượng pháp bảo ư? Chẳng phải là chí cực viên đốn, há đáng nói như vậy ư? Lại còn nói rõ ràng “pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra”, tức là các kinh giáo viên đốn đều được thâu nhiếp trong kinh này. Kinh này có thể thâu nhiếp hết thảy các kinh giáo, hết thảy kinh giáo chẳng thể nhiếp lời dạy trong kinh này. Vậy thì chí viên cực đốn, kinh nào có thể vượt trội kinh này? Hãy nên tin lời Phật chẳng hề lừa dối. Vì thế, nay kính cẩn tuân lời Phật chỉ dạy, phán định kinh này là đại giáo tâm lẫn cảnh đều cùng sâu kín, ngăn và chiếu đồng thời, huệ thấu triệt Tam Không, công trọn vẹn vạn hạnh, chí viên cực đốn. Hết thảy các loại giáo nghĩa Tạng, Thông, Biệt, Viên [như trong cách phán giáo của tông Thiên Thai], Tiểu, Thỉ, Chung, Đốn, Viên [theo cách phán định của tông Hiền Thủ] đều nhất loạt thâu nhiếp trọn hết. Tướng của kinh quả thật như vô thượng đề hồ, tức là sữa, lạc, sanh tô, thục tô đều chẳng sánh bằng! 

1.2. Giải thích nhân đề (giải thích về người dịch kinh) 


Diêu Tần Tam Tạng pháp sư Cưu Ma La Thập dịch. 


姚秦三藏法師鳩摩羅什譯。

Thời Tấn, trong thì có các vương tranh  giành  quyền  lực
, ngoài 
thì có Ngũ Hồ Loạn Hoa
. Do vậy, quần hùng cát cứ
, cả nước nhiễu loạn. Suy bại đến nỗi cuối đời Đông Tấn, phương Bắc từ lâu đã chìm đắm thành dị vực (異域, quốc gia của các dân tộc khác), trọn chẳng có ngày an ổn. Trước sau có mười sáu nước. Diêu Tần chính là một trong mười sáu nước ấy. Cho tới khi Lưu Dụ diệt nhà Tấn, xưng quốc hiệu là Tống, các nhà Tề, Lương, Trần kế tiếp, gọi là thời Nam Bắc Triều. Sau đó, nhà Tùy thống nhất đất nước, quy vào nhà Đường, dân chúng mới được thảnh thơi đôi chút! 


Nhà Diêu Tần đóng đô tại Trường An, quốc hiệu là Tần. Nhằm phân biệt với nhà Tiền Tần của họ Phù trước đó, nên gọi là Hậu Tần, còn gọi là Diêu Tần, vì quốc chúa họ Diêu. Thuở đó, vào năm Kiến Nguyên thứ chín (370, cũng có sách nói là năm thứ mười ba) dưới đời Phù Kiên nhà Tiền Tần, có sao lạ xuất hiện thuộc phận dã
 Tây Vực. Quan Thái Sử
 tâu rằng: “Sẽ có bậc đại đức trí huệ vào giúp Trung Quốc”. Phù Kiên nói: “Trẫm nghe nói xứ Quy Tư
 có ngài La Thập, Tương Dương có Đạo An, há chẳng phải là hai người ấy ư?” Do vậy, trước là lễ thỉnh ngài Đạo An. Lại sai Kiêu Kỵ Tướng Quân
 Lữ Quang dẫn bảy vạn binh chinh phạt Quy Tư, ý mong có được ngài La Thập. Quy Tư thua trận, Lữ Quang bắt được ngài La Thập, về tới Tây Lương
 thì nghe Phù Kiên đã bị Diêu Trành
 sát hại. Lữ Quang bèn chiếm đất Lương, xưng là Tam Hà Vương, và giữ ngài La Thập lại. Diêu Trành đã giết Phù Kiên, xưng đế, nhiều lượt xin đón ngài La Thập, nhưng Lữ Quang chẳng chấp thuận. Diêu Trành tuất
, con ông ta là Diêu Hưng nối ngôi, lại thỉnh, [Lữ Quang] vẫn chẳng chấp thuận. Sau khi Lữ Quang chết, truyền ngôi cho Lữ Long. Diêu Hưng chinh phạt Tam Hà, bèn đón ngài La Thập về Trường An, tôn làm quốc sư, sai các sa-môn như Tăng Lược, Tăng Duệ, Tăng Triệu v.v… hơn tám trăm người tụ tập làm môn hạ của ngài La Thập, hưng khởi chuyện dịch kinh to lớn. Khi đó, nhằm năm Hoằng Thỉ thứ ba (401) nhà Diêu Tần. Pháp vận ở Trung Hoa nhờ đó mà hưng thịnh. Trong Phật giáo, mối quan hệ to lớn không gì hơn được chuyện này. Khi Sư ở Tây Lương, Lữ Quang chỉ coi ngài La Thập là bậc đa mưu túc kế nên coi trọng, thoạt đầu chẳng hoằng đạo. Diêu Trành cũng vì nghe tiếng ngài La Thập giỏi mưu kế mà thỉnh vời, còn Diêu Hưng là người tín phụng Tam Bảo. 


Phàm người có thể hoằng dương Phật pháp thì gọi là pháp sư. Tam Tạng Kinh, Luật, Luận đều thông, gọi là Tam Tạng pháp sư, thanh danh càng long trọng. Ngài Cưu Ma La Thập, nói đủ theo âm tiếng Phạn là Cưu Ma La Thập Bà (Kumārajīva), Thập Bà còn phiên âm là Kỳ Bà. Cha Ngài tên Cưu Ma La Viêm (Kumārāyana), người xứ Thiên Trúc. Gia tộc nhiều đời làm tướng quốc, [Cưu Ma La Viêm] sắp kế vị làm tướng quốc, bèn tạ tuyệt, lánh mình xuất gia, sang phương Đông, đến vùng Thông Lãnh (Pamir). Quốc vương Quy Tư nghe Ngài vứt bỏ vinh hoa, bèn nghênh đón, thỉnh làm quốc sư, cưỡng ép lấy em gái vua tên là Kỳ Bà (Jīvaka) làm vợ, sanh ra ngài La Thập. Do ghép tên cả cha lẫn mẹ, nên tên là Cưu Ma La Kỳ Bà. Tập tục Thiên Trúc vẫn còn như thế. Sau đó, mẹ Ngài lại sanh một trai tên là Phất Sa Đề Bà, do mộ đạo khổ hạnh bèn xuất gia. Khi đó, ngài La Thập bảy tuổi, cũng theo mẹ xuất gia. Cưu Ma La Thập có nghĩa là Đồng Thọ (童壽), ý nói tuổi còn thơ ấu mà có đức hạnh của một bậc lão thành. Mỗi ngày, Sư tụng một ngàn bài kệ gồm ba vạn hai ngàn chữ (mỗi bài kệ có ba mươi tám chữ), tự thông hiểu ý nghĩa. Sư theo mẹ tới nước Kế Tân (Kaśmīra), lễ ngài Bàn Đầu Đạt Đa (Bandhudatta) làm thầy. Ngoại đạo công kích, vấn nạn, Sư đều có thể chiết phục họ. Quốc vương hằng ngày dâng cúng đồ thượng diệu, Tăng chúng trong chùa nơi Ngài ở hầu như là đại tăng năm vị, Sa-di mười vị để lo quét dọn giống như đệ tử. Đủ thấy Ngài được tôn sùng như thế đó. Năm Ngài mười hai tuổi, lại theo mẹ trở về Quy Tư, sang chơi xứ Sa Lặc (Shule)
, giáo nghĩa Tiểu Thừa không gì chẳng thông đạt. Vua Sa Lặc thỉnh Sư thăng tòa thuyết pháp. Hễ rảnh rang, Sư xem khắp các kinh luận ngoại đạo, tứ Vi Đà, ngũ minh, âm dương, tinh tú, toán số, không gì chẳng đều thông thạo trọn vẹn. Sư khéo thấu đạt cát, hung, lời lẽ như sấm truyền, nhưng tánh tình phóng khoáng, chẳng câu nệ những điều vụn vặt. Người tu hành rất ngờ vực, nhưng ngài La Thập học vấn khéo dung thông nơi tâm, chưa từng để ý. Khi đó, có ngài Tu Da Lợi Tô Ma (Sūryasoma) chuyên hoằng truyền Đại Thừa, ngài La Thập cũng tôn sùng, tuân phụng, bèn chuyên chú trọng nơi Phương Đẳng, học tập hai bộ luận là Trung Luận và Bách Luận, cũng như Thập Nhị Môn Luận v.v… Vua Quy Tư nghênh thỉnh Sư trở về nước giảng kinh. Tuổi hai mươi, Sư thọ giới, theo ngài Ty Ma La Xoa (Vimalākṣa) học Thập Tụng Luật. Khi đó, mẹ Ngài từ biệt vua Quy Tư để sang Thiên Trúc, bà đã chứng Tam Quả. Lúc sắp rời đi, bà bảo ngài La Thập: “Giáo pháp Phương Đẳng sâu thẳm hãy nên xiển dương to lớn tại Chấn Đán (Trung Hoa), truyền sang Đông Độ chỉ do sức của con. Nhưng sẽ chẳng có lợi cho bản thân, biết làm thế nào đây?” Ngài La Thập thưa: “Đạo của bậc Đại Sĩ lợi lạc mọi người mà quên thân, ắt sẽ khiến cho sự giáo hóa to lớn được lưu truyền, gột tẩy cho kẻ ngu muội phàm tục giác ngộ. Dẫu thân con rơi vào lò than, vạc dầu, khổ sở vẫn chẳng hối hận!” Sư bèn ở lại Quy Tư. 


Về sau, Sư ở nơi cung điện cũ bên cạnh chùa, đầu tiên tìm được bản kinh Phóng Quang, bèn đọc. Ma đến che chữ, chỉ thấy giấy trắng. Tâm Ngài càng kiên cố, ma rời đi, chữ hiển hiện, Sư bèn tụng đọc rộng rãi kinh luận Đại Thừa, thấu hiểu chỗ bí áo. Vua Quy Tư vì Sư tạo tòa sư tử bằng vàng, dùng gấm Đại Tần phủ lên, thỉnh ngài La Thập ngự lên đó thuyết pháp. Ngài Bàn Đầu Đạt Đa chẳng ngại đường xa, tìm tới. Khi đó ngài La Thập đang muốn tìm thầy để thưa bảo Đại Thừa. Do vậy, cùng ngài Đạt Đa biện luận giáo nghĩa Tiểu Thừa và Đại Thừa để đền đáp thầy khổ công tìm tới. Suốt hơn một tháng, thầy mới tin phục. Thầy tôn ngược ngài La Thập làm thầy, bảo: “Ta là thầy dạy Tiểu Thừa của hòa thượng, hòa thượng là thầy dạy Đại Thừa của ta”. 


Mỗi lần ngài La Thập tới các nước giảng nói, các vua đều quỳ rạp bên tòa để ngài La Thập giẫm lên mà thăng tòa. Trọng vọng như thế đó! Đạo của ngài La Thập lưu truyền tại Tây Vực, mà danh tiếng lan khắp Đông Độ. Do vậy, Phù Kiên nhà Tiền Tần ắt mong có được Sư. Nhưng Lữ Quang vốn chẳng tin Phật, tuy có được ngài La Thập, đối xử tàn ngược đủ mọi cách, Sư đều chịu đựng. Sau đó, do lời Ngài nói ra không gì chẳng ứng nghiệm, Lữ Quang mới lấy làm lạ. 


Diêu Hưng sùng mộ Tam Bảo từ bé, đã đón được Sư tới Trường An, bèn thỉnh Sư trụ tại vườn Tiêu Dao để dịch kinh, và sai các vị danh tăng như Tăng Duệ, Tăng Triệu v.v… học hỏi đạo của ngài La Thập. Từ thời Hán Minh Đế, trải qua các triều đại Ngụy, Tấn, kinh luận dịch ra thường là văn tự lủng củng, nghĩa lý trúc trắc. Ngài La Thập xem qua, thấy phần nhiều chẳng tương ứng với bản tiếng Phạn, bèn sai Tăng Lược, Tăng Thiên, Đạo Hằng, Đạo Tiêu, Tăng Duệ, Tăng Triệu v.v… dịch trước bộ Đại Phẩm [Bát Nhã]. Diêu Hưng cũng tự cầm kinh đối chiếu. Bản dịch mới khác với bản dịch cũ, nghĩa lý đều viên thông. Tâm mọi người khiếp phục, không ai chẳng hân hoan khen ngợi. Diêu Hưng lại tự soạn Thông Tam Thế Luận để chỉ bày lý nhân quả. Từ hàng vương công trở xuống, ai nấy đều khen ngợi đạo phong của Ngài. Họ nhiều lượt thỉnh ngài La Thập giảng nói các bản dịch mới tại Đại Tự ở Trường An. Do ngài La Thập thông thạo tiếng Hán, dịch các kinh luận hơn ba trăm quyển. Danh tăng Đạo Sanh huệ giải đã thâm nhập chỗ tinh vi, đặc biệt vào Quan Trung, thỉnh ngài La Thập xác quyết. Cao tăng Huệ Viễn ở Lư Sơn cũng thường gởi thư cho ngài La Thập thưa hỏi những chỗ nghi vấn đối với ý nghĩa trong kinh. Ngài La Thập thường bảo Tăng Duệ: “Phương Tây chú trọng văn tự sao cho vần điệu thánh thót, coi có thể phổ thành nhạc là khéo. Hễ yết kiến quốc vương, ắt có lời tán thán đức. Nghi thức yết kiến Phật thì chú trọng ca ngợi, tán thán. Kệ tụng trong kinh đều theo thể lệ ấy. Đổi từ Phạn sang Hán, đã đánh mất văn từ đẹp đẽ ấy. Tuy nêu được đại ý, nhưng văn thể rất khác biệt. Giống như nhai cơm trao cho người khác, không chỉ đánh mất mùi vị, mà còn khiến người khác buồn nôn!” 


Diêu Hưng lo pháp chủng không có người kế tục, đem mười kỹ nữ, ép Sư tiếp nhận. Từ đấy, Sư chẳng ở trong tăng phường, lập nhà riêng để ở. Mỗi khi đến giảng nói, thường tự nói trước: “Ví như trong bùn thối sanh ra hoa sen, chỉ nhận lấy hoa sen, đừng lấy bùn thối”. Hoặc có người thấy Sư ở chung với nữ nhân, chẳng biết rốt cuộc là như thế nào, [đem lòng ngờ vực]. Sư bốc một nắm kim, bảo rằng: “Có thể nuốt mớ kim này hay không? Nếu chẳng thể, sao có thể kham học theo tôi!” Do vậy biết ngài La Thập vì hoằng dương đại pháp, bất đắc dĩ tạm thị hiện tùy duyên, chứ thật ra Ngài ở trong bùn lầy mà chẳng nhiễm, há có thể do hình tích mà ngờ vực Ngài ư? Ngài mất vào ngày Hai Mươi tháng Tám năm Hoằng Thỉ 11 (409). Lúc sắp nhập diệt, bảo đại chúng rằng: “Chính mình còn tối tăm, mà lầm lạc dấn mình phiên dịch. Nếu truyền dịch chẳng sai, sẽ khiến cho sau khi thiêu thân, cái lưỡi chẳng nát”. Trà-tỳ, quả nhiên là như vậy! 



Ngài dịch tất cả chín mươi tám bộ kinh luận, hơn ba trăm chín mươi quyển. Về sau, có người xứ Thiên Trúc đến nói: “Chỗ ngài La Thập am hiểu, mười phần chẳng lộ ra một phần”. Kinh này do Ngài dịch. Về sau, trải qua các đời Nguyên Ngụy, Trần, Tùy, lại được dịch lần nữa. Đời Đường lại có hai bản dịch. Trước sau gồm sáu bản dịch
. Nhưng xưa nay được lưu thông, chỉ có bản Tần dịch (bản dịch của ngài La Thập). Đối với các sự thực trong cuộc đời ngài La Thập, trong trước tác của cổ nhân thường có nhắc tới, nhưng khá nhiều lời lẽ lạ lùng trái ngược với các ghi chép trong Cao Tăng Truyện. Ở đây, tôi lược thuật, chẳng khảo sát tường tận. 


Chúng ta nhìn vào chuyện dịch kinh của ngài La Thập, có hai chuyện đáng chú trọng:


1) Dịch kinh có hai trường phái lớn. Một tức là trường phái của ngài La Thập, dung hội ý nghĩa của cả bộ kinh, dùng thể tài của Hán văn để diễn đạt. Vì thế, cách dịch này thường là câu, chữ, chương, tiết, chẳng hoàn toàn khớp với bản tiếng Phạn, nhưng không chỗ u thâm nào chẳng hiển, không chỗ vi tế nào chẳng nêu bày. Người phương Đông đọc càng ứng hợp căn cơ, cảm thấy dễ lãnh ngộ, thấu hiểu hơn, vì nương theo nghĩa, chẳng dựa theo văn. Tức hiện thời gọi là lối “ý dịch” (dịch theo ý). Phái kia là trường phái của ngài Huyền Trang, tuân thủ chặt chẽ phương thức của tiếng Phạn, chẳng thuận theo cách viết trong Hán văn. Người phương Đông đọc thấy rất trúc trắc, nghĩa cũng khó thông. Đấy có phải là cách “trực dịch” được nói trong hiện thời đấy chăng? Phàm hoằng dương Phật pháp, chú trọng nơi tuyên thông ý nghĩa, chẳng phải là nghiên cứu tiếng Phạn. Do đó, dịch kinh Phật nên coi phái này là hay khéo, cũng chẳng cần phải rườm lời giải thích vậy! 


2) Trước ngài La Thập, do các bản dịch không khéo, không chỉ ý nghĩa sâu xa, vi tế chưa đạt, ngay cả những lời lẽ đơn giản, gần gũi cũng phần nhiều chẳng thể nói viên mãn. Vì vậy, hàng sĩ phu tin Phật ít ỏi. Từ khi, các bản dịch kinh luận mới của ngài La Thập ra đời, Viễn Công ở Lư Sơn lại dốc sức tuyên nói, truyền bá. Do vậy, văn nhân, người thông hiểu mới dần dần thông hiểu Phật lý. Quang minh của Phật pháp mới như mặt trời vừa mọc, tới đời Đường bèn như mặt trời giữa Ngọ. Do vậy, kể từ sau Phật pháp được truyền sang phương Đông, mãi cho tới thời ngài La Thập mới được hiển dương rộng lớn. Nếu không, dẫu thuở ấy trước là có ngài Đạo An, sau là có ngài Huệ Viễn là hai vị cao tăng, cũng chẳng nhất định có thể khiến cho [Phật pháp] hưng thịnh rực rỡ như sau này. Vì sao vậy? Kinh luận để dựa vào [mà nghiên cứu, tham khảo] chưa đầy đủ số lượng, mà cũng chưa đủ nêu rõ ý nghĩa. Ngài La Thập đã là Bồ Tát tái lai, và các môn hạ đệ tử như ngài Tăng Duệ, Tăng Triệu v.v… đều là bậc văn lý sâu thẳm, đối với các thứ cựu học tại Trung Hoa như Lão Trang, lục kinh [của Nho gia], không gì chẳng thông hiểu. Thầy lẫn trò đều chẳng phải là phàm nhân. Vì thế, các bản dịch của họ, không lý nào chẳng thấu đạt, có thể thâm nhập lòng người. 


Kể từ đời Tống trở đi, Phật pháp từ thịnh mà dần suy, cho tới ngày nay là cùng cực. Nước loạn, người khổ, chẳng khác đời Tấn! Thuở ấy có thầy trò ngài La Thập hoằng dương, Phật pháp nhờ vậy mà hưng khởi to lớn, lòng người nhờ vậy mà biến đổi thành tốt lành, quốc chánh cũng nhờ vậy mà dần dần đạt được thái bình. Nhưng muốn cho thế sự thái bình, lòng người phải tốt lành trước đã! Muốn cho lòng người tốt lành, phải hoằng dương, hưng khởi Phật pháp trước, [chuyện này] đã rõ lắm thay! Nhìn vào tình thế hiện thời, là như thế nào vậy? Không chỉ là thế sự rối ren mà thôi, ngay trong Phật pháp cũng rối bời tột bậc! Không có chi khác, chỉ vì chưa hiểu rõ nghĩa chân thật trong Phật pháp vậy! Vì thế, muốn hưng khởi Phật pháp lớn lao, trước hết phải liễu giải nghĩa chân thật trong Phật pháp. Muốn liễu giải nghĩa chân thật, trước hết phải hoằng dương, tuyên truyền kinh tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật là Kim Cang Bát Nhã! Đấy là trách nhiệm mà lũ chúng ta phải gánh vác vậy! 


Ngài La Thập dịch kinh, đầu tiên bắt đầu bằng kinh Đại Phẩm Bát Nhã, tức là muốn gánh vác pháp Vô Thượng Bồ Đề, [vậy thì nay muốn phục hưng Phật pháp], hãy khởi đầu bằng Kim Cang Bát Nhã, chẳng phải là càng rõ rệt hơn ư? Kính dùng nguyện ấy để hồi hướng trọn khắp (xét ra, phần Huyền Đàm trên đây thuộc phần giảng bổ sung. Lúc mới giảng chưa nói phần Huyền Đàm, mà trước hết là nói yếu chỉ. Tuy dường như trùng lặp, nhưng đây là do Giang lão cư sĩ đích thân viết, nên ghép vào sau, chắc là người chuộng giản lược sẽ thích nghe). 


Kim Cang Bát Nhã do chưa nói phần Huyền Đàm, là vì người nghe còn mờ mịt, nhưng ý chỉ trọng yếu chẳng thể không nói. Khái quát bằng tám chữ là “Lý hiển tam Không, Quán dung Nhị Đế”.


Trước hết, nói từ Khổ, tức là nói đến tam khổ, hoặc bát khổ. Khổ do nghiệp mà có, nghiệp do Hoặc mà sanh, tức là Kiến Tư Hoặc. Do vậy, nói tường tận thì cái gốc của Hoặc chính là ngã kiến. Trừ ngã kiến, các Hoặc sẽ chẳng sanh. Chẳng sanh, sẽ chẳng có nỗi khổ do nghiệp trói buộc. Đó gọi là “liễu sanh tử”. Kim cang cứng bén, ví như Bát Nhã có thể đoạn Hoặc. Tông chỉ của kinh này chỉ ở phá Ngã. Ngã Chấp thô là Tứ Đại, Ngũ Ấm, còn tế là chấp lấy pháp, hoặc chấp vào phi pháp. Hễ có cái bị chấp giữ, tức là Ngã Chấp chưa tận. Vì thế, cần phải tầng tầng khử đi, tức là không có ngã tướng, không có pháp tướng, mà cũng chẳng phải là phi pháp tướng. Đó gọi là Tam Không. 


Chữ Pháp có ý nghĩa rất rộng, mọi sự mọi vật đều được gộp trong ấy. Tứ Đại, Ngũ Ấm cũng là một sự vật. Nếu nói theo sự phân định giữa thô và tế thì sẽ là nhân ngã tướng và pháp ngã tướng. Dựa theo hữu tướng để nói, thì đều cùng thuộc vào pháp. Vì thế, nhân ngã và pháp ngã có thể hợp thành một. Trong nhãn quang của thế tục, không ai chẳng cho rằng hết thảy các sự vật hữu tướng là chân thật, nên gọi là Tục Đế. Đế (諦) có nghĩa là chân thật. Trọn chẳng biết tất cả các tướng đều là hư vọng; ý nói: Tuy có mà trống rỗng (có mà chẳng có). Quán điều ấy thì gọi là Giả Quán. “Phi pháp tướng” là nói theo tánh của hết thảy các pháp, tướng giả mà tánh thật. Do tướng sanh từ các duyên, tánh chẳng biến đổi. Vì thế, biết là thật, nên gọi là Chân Đế. Quán điều này thì gọi là Không Quán. Do tánh vốn vô tướng, nên gọi là Không. Nhưng nếu giữ lấy tướng Không ấy, sẽ là Thiên Không (偏空, cái không lệch lạc, chấp vào Không, chẳng biết đến diệu hữu), chẳng phải là Đệ Nhất Nghĩa Không của Đại Thừa (còn gọi là Thắng Nghĩa Không) sao được? Ví như hư không tuy vốn vô tướng, nhưng muôn tướng trạng la liệt, lại còn ắt phải là muôn vàn tướng trạng la liệt thì mới thành hư không. Cần phải biết: Tánh là Thể, Tướng là Dụng. Có Thể, ắt có Dụng. Vì thế, có tánh ắt hiện tướng, nhưng chớ nên chấp tướng. Hễ chấp, sẽ đuổi theo tướng, mê muội tánh, đuổi theo Dụng mà mê muội cái Thể! Nhưng cũng chẳng thể đoạn diệt tướng. Đoạn diệt tướng thì tuy chứng Thể, có ích chi đâu? Lại cũng chẳng thành Thể, do quyết chẳng có cái Thể vô tướng. Vì vậy, theo ý nghĩa Đại Thừa, ắt phải quán như thế, đó gọi là Không Quán (Không mà bất Không). Như thế thì quán Nhị Đế dung thông. Dung thông bèn là Đệ Nhất Nghĩa Đế thuộc Trung Đạo quán. Chẳng phải là ngoài Nhị Đế, riêng có Đệ Nhất Nghĩa Đế. Cũng chẳng phải ngoài hai phép quán Giả và Không, lại riêng có Trung Đạo quán. Kinh nói như thế đó thì gọi là “giá thuyên” (遮詮, nói theo kiểu phủ định để ngăn ngừa chấp trước vào nhị biên) vì dùng ngăn trở, phủ định để nói. Như Tam Đế (Không, Giả, Trung) được nói trong các kinh như Pháp Hoa v.v… thì là “biểu thuyên” (表詮, cách nói biểu lộ chẳng chấp trước), tức là biểu hiện chẳng chấp vào Nhị Biên nơi Tánh Đức, cùng chiếu cả hai bên để nói. Giá thuyên tức là nói chấp Hữu thì chẳng đúng, chấp Không cũng chẳng đúng, vì thế nói là “hai bên đều cùng trừ” thì hai bên dung hội. Bát Nhã chính là lấy “trừ chấp” làm Tông; do vậy, chỉ nói Nhị Đế. Cần phải biết căn bệnh của phàm phu là chỗ nào cũng chấp, cho nên lắm vọng tưởng. Ắt phải nên trước hết dùng công phu trừ sạch thì sau đó Tánh Đức mới có thể hiển hiện rõ ràng. Vì vậy, đức Thế Tôn trước là nói Bát Nhã, sau là nói Pháp Hoa, phải nên hết sức chú ý nghĩa này! Lại nữa, Đại Thừa Phật pháp thông trên thấu dưới. Chớ nên nâng thánh cảnh lên quá cao, coi đó là chuyện xuất thế, chẳng mảy may dính líu tới pháp thế gian. [Nghĩ như thế] chính là cô phụ ân Phật. Hãy nên biết: Chẳng hiểu Tam Không, Nhị Đế, tức là làm người cũng chẳng làm được vẹn toàn! Do vậy, diễn giảng thông suốt lý này. Phần trên đây đã chia thành ba buổi giảng để nói! 
2. Giải thích ý nghĩa kinh văn 


Chia thành ba phần: 


1) Tự Phần. 


2) Chánh Tông Phần. 


3) Lưu Thông Phần.

Nghĩa do kinh văn mà hiển lộ. Hơn nữa, Quán Chiếu Bát Nhã và Thật Tướng Bát Nhã đều do Văn Tự Bát Nhã mà khởi, tức là đối với mỗi chữ, mỗi câu trong kinh văn, đều chẳng thể không khảo sát, đính chánh, xác chứng rõ ràng rất cặn kẽ. Bởi lẽ, kinh này được đọc tụng rộng khắp; do vậy, từ đời Minh tới nay, có quá nhiều dị bản được lưu thông trong cõi đời. Thường là sao chép sai ngoa, hoặc tăng giảm ý nghĩa, ai nấy tự cho là đúng, hầu như khiến cho mọi người chẳng biết dựa vào đâu! Diệu Hú cũng sanh sau đẻ muộn, may là được gặp các bản đời Tấn, Tùy và Đường, như các bản sớ giải kinh của các vị Tăng Triệu, Trí Giả, Huệ Tịnh. Kinh sớ của các vị đại đức đều từ hải ngoại đưa về, nhưng bản chép tay của người đời Đường, như bản của các vị Liễu Thành Huyền
 viết, cất giấu lâu ngày tại thạch thất Đôn Hoàng cũng được phát hiện trong cõi đời. Diệu Hú nhờ vào đó mà tham khảo, đối chiếu lẫn nhau, khảo sát chỗ chân thật, đính chánh chỗ sai lầm, quả thật là một cơ hội gặp gỡ hiếm có, mà cũng là trách nhiệm của kẻ hậu học. Tôi đã soạn riêng thành một quyển khảo đính, ghép vào sau kinh. Đối với các câu hay chữ khác nhau hay giống nhau, tuy là một chữ sai khác, nhưng có liên quan đến ý nghĩa của kinh rất lớn, nay tôi mỗi mỗi đều thuận theo kinh văn mà chỉ ra, hòng nêu tỏ nghĩa thú ấy. Đằng nào đúng, đằng nào sai, có thể thấy rõ rành rành, người đọc sẽ biết ngay! 


Kinh văn đại lược chia thành ba khoa: Một là Tự Phần, hai là Chánh Tông Phần, ba là Lưu Thông Phần. Hết thảy các kinh, không kinh nào chẳng như vậy! Cách phân chia, phán định như thế khởi nguồn từ pháp sư Đạo An thời Đông Tấn, tức là thầy của Sơ Tổ Tịnh Độ Tông Lư Sơn Huệ Viễn vậy. Lúc thuyết ấy vừa mới được nêu ra, người nghe ngờ vực. Sau đó, chính nhờ các vị Phạn đức (các vị đại đức người Tây Vực hoặc Thiên Trúc) đến phương Đông [khẳng định], mới biết tại Tây Thổ, hết thảy các kinh cũng đều được chia thành khoa như thế, mọi người đều nhất trí tin phục, [cách phán định kinh Phật thành ba phần như thế] bèn trở thành quy tắc nhất định. Như kinh này từ “như thị ngã văn” cho tới “phu tòa nhi tọa” (trải tọa cụ mà ngồi) là Tự Phần. Từ “trưởng lão Tu Bồ Đề” cho tới “thị danh pháp tướng” là Chánh Tông Phần. Từ “Tu Bồ Đề! Nhược hữu nhân dĩ mãn vô lượng A-tăng-kỳ thế giới thất bảo trì dụng bố thí” (Tu Bồ Đề! Nếu có người dùng bảy báu đầy ắp trong vô lượng A-tăng-kỳ thế giới để bố thí) cho tới “tín thọ phụng hành” (tin nhận, vâng làm) là Lưu Thông Phần. 

2.1. Tự phần 

2.1.1. Chứng Tín Tự 


(Kinh) Như thị ngã văn. Nhất thời, Phật tại Xá Vệ quốc, Kỳ Thụ Cấp Cô Độc viên, dữ đại tỳ-kheo chúng thiên nhị bách ngũ thập nhân câu.


(經)如是我聞。一時，佛在舍衛國，祇樹給孤獨園。與大比丘眾千二百五十人俱。 

(Kinh: Tôi nghe như thế này: Một thời, đức Phật ở nước Xá Vệ, nơi Kỳ Thụ Cấp Cô Độc viên, cùng với các vị đại tỳ-kheo một ngàn hai trăm năm mươi người tụ họp). 


Đây là Chứng Tín Tự (證信序), còn gọi là Thông Tự (通序, tựa chung), do các kinh đều chung có. Cũng gọi là Kinh Hậu Tự (經後序, phần tự được thêm vào sau khi kinh được kết tập), vì lúc đầu đức Phật nói kinh, vốn chẳng có phần tự này. Tới khi kết tập mới được thêm vào. Cũng gọi là Di Giáo Tự (遺教序). Đức Phật sắp nhập Niết Bàn, tôn giả A Nan kính cẩn vâng theo di mạng, đầu hết thảy các kinh đều đặt các câu “như thị ngã văn, nhất thời Phật tại mỗ xứ, dữ mỗ đại chúng nhược can nhân câu” (tôi nghe như thế này: Một thời đức Phật ở tại chỗ nào đó, cùng với đại chúng nào đó chừng ấy người nhóm họp). Đặt các điều như thế [ở đầu kinh] nhằm chứng minh đây là kinh do đức Phật nói để phát khởi lòng tin. Vì thế, gọi là Chứng Tín Tự.


Đại Trí Độ Luận gọi phần kinh văn thuộc khoa này là Lục Thành Tựu. Bởi lẽ, phàm kết tập một kinh, ắt có đủ sáu duyên, sẽ quyết được thành tựu. Những gì là sáu duyên? 


- Một là Như Thị, tức Tín Thành Tựu. 


- Hai là Ngã Văn, tức Văn Thành Tựu. 


- Ba là Nhất Thời, tức Thời Thành Tựu. 


- Bốn là Phật, tức là Chủ Thành Tựu. 


- Năm là ở nơi nào đó là Xứ Thành Tựu. 


- Sáu là cùng với tỳ-kheo ngần ấy vị nhóm họp là Chúng Thành Tựu. 


Sáu duyên đã đủ, tức là vị thuyết pháp chủ (người chủ trì việc thuyết pháp), lúc thuyết pháp, nơi thuyết pháp, đại chúng nghe pháp, và người kết tập phụ trách chứng minh những điều ấy do chính mình được nghe, mỗi mỗi đều đầy đủ. Vì thế nói là Lục Thành Tựu. 


Đầu tiên nói Như Thị. Chẳng khác là Như, chẳng sai là Thị. Phàm người tin tưởng thì nói là Như Thị. Chẳng tin, ắt sẽ chẳng nói Như Thị. Nay người kết tập vừa mở miệng liền trịnh trọng nói Như Thị. Do vậy, nêu rõ lời nào cũng đều “đúng như đức Phật đã nói”, từ và nghĩa chẳng sai lầm, ắt đủ để nay tin tưởng rồi truyền cho mai sau vậy! Vì thế nói là Tín Thành Tựu. Kinh Hoa Nghiêm dạy: “Tín vi đạo nguyên, công đức mẫu, trưởng dưỡng nhất thiết chư thiện pháp” (Tín là nguồn đạo, mẹ công đức, nuôi lớn hết thảy các pháp lành). Tín chính là sơ môn để nhập đạo; do vậy, xếp đầu tiên. Kế đó, nói Ngã Văn (tôi nghe), Ngã là ngài A Nan tự xưng. Đặc biệt xưng là Ngã, tức là từ ngữ [thể hiện ý] “chịu trách nhiệm”. Lại còn nhằm nói rõ: Chính tai tôi đích thân nghe, chẳng phải là được kể lại. Trên là nối tiếp ý Như Thị, dưới lại kể ra tường tận cho đại chúng cùng nghe, nhằm lại chứng minh đây cũng chẳng phải là nghe riêng tư. Tức là [với những bằng chứng] như thế đó, lòng tin có chứng cớ. Vì thế nói là Văn Thành Tựu. 


Ngày đức Thế Tôn thành đạo, ngài A Nan giáng sanh. Tới khi Ngài xuất gia, đức Phật đã thuyết pháp hai mươi năm; do vậy, Ngài thỉnh đức Phật đem những pháp đã nói trước đó đều nói bổ sung. A Nan lại đắc Pháp Tánh Giác Tự Tại tam-muội, có thể ở trong Định, thấu triệt hết thảy các pháp. Vì thế, kết tập pháp tạng, ắt phải suy cử A Nan, mà cũng là do đức Phật đích thân chấp thuận. Như kinh Pháp Hoa chép: “Ngã dữ A Nan ư Không Vương Phật sở, đồng thời phát tâm, ngã hảo tinh tấn, toại trí tác Phật. A Nan thường nhạo đa văn, cố trì ngã pháp tạng” (Ta cùng A Nan ở chỗ Không Vương Phật đồng thời phát tâm. Ta chuộng tinh tấn nên được thành Phật. A Nan thường thích đa văn, nên trì pháp tạng của ta). Khi kết tập, ngài A Nan lên tòa, quang minh nơi thân giống như đức Phật. Đại chúng nghi đức Thế Tôn sống dậy thuyết pháp, hoặc ngờ là vị Phật từ phương khác đến, hoặc nghi A Nan đã thành Phật. Ngài A Nan vừa mở miệng liền nói: “Như thị ngã văn…” Ba mối nghi ấy đều nhanh chóng dứt mất. Do đức Thế Tôn biết trước ắt có các mối nghi ấy, nên truyền dạy đầu hết thảy các kinh đều đặt các câu như thế đó! 


Đối với chuyện kết tập, trong các kinh, luật, luận, có đủ loại thuyết. Có người bảo Tiểu Thừa Tam Tạng đều do ngài A Nan kết tập. Có người bảo ngài Ưu Ba Ly kết tập Luật, ngài A Nan chỉ kết tập Kinh và Luận. Có người nói luận là do ngài Đại Ca Diếp (Ma Ha Ca Diếp) tự kết tập. Lại có người bảo luận là do ngài Phú Lâu Na tụng ra. Cái được gọi là “ngũ bách kết tập” (kết tập Tam Tạng bởi năm trăm vị La Hán) còn gọi là “kết tập lần thứ nhất”. Khi đó, ngay trong năm đức Thế Tôn nhập diệt, địa điểm là hang Tất Ba La (Pippalī-guha) ngoài thành Vương Xá (Rājagṛha), vua A Xà Thế làm ngoại hộ. Tôn giả Đại Ca Diếp làm thượng thủ. Có người nói đại chúng là năm trăm vị, có người nói là một ngàn vị, có người nói là tám vạn bốn ngàn vị. Lại còn gọi là Thượng Tọa Bộ Kết Tập, do ngài Đại Ca Diếp là bậc Thượng Tọa trong hết thảy các vị Tăng. Cuộc kết tập khởi đầu vào ngày Rằm đầu tiên của mùa An Cư năm ấy. Hoặc nói: Sau khi ba tháng an cư kết thúc. Có người nói khi đã hết tháng Tư. Có người nói: Tháng Mười Hai năm ấy, vua chết, ngài Đại Ca Diếp cũng vào núi Lang Tích
, đại chúng liền giải tán. 


Trong lúc đó (lúc kết tập kinh), lại có mấy trăm ngàn vị Học và Vô Học do chẳng thể dự hội, muốn báo ân Phật, bèn ở nơi cách cái hang ấy hai mươi dặm về phía Tây Bắc, riêng kết tập Kinh, Luật, Luận, và Tạp Tập Tạng, Cấm Chú Tạng thành năm tạng. Do phàm thánh cùng tụ tập, nên gọi là Đại Chúng Bộ Kết Tập (các vị này đều là đệ tử đức Phật, chẳng phải là [bộ phái] Đại Chúng Bộ (Mahāsāṃghika) sau khi đức Phật đã nhập diệt năm trăm năm), La Hán Bà Tu Bà Sư làm thượng thủ, cũng do vua A Xà Thế làm đại thí chủ, cúng dường đủ thứ. Chuyện này được chép trong kinh Pháp Tạng, hoặc các sách như Tây Vực Ký v.v… Sau đấy cũng có ba lượt kết tập: 


- Khi đức Phật nhập diệt khoảng một trăm năm, trưởng lão Da Tư Na (có thuyết nói là Da Xá Đà, hoặc Tu Na Câu) làm thượng thủ, tụ họp bảy trăm vị thánh chúng. Trưởng lão Ly Bà Đa (Soreyya-Revata) và Tát Bà Già (Sabbakāmi) vấn đáp, luận định, chuyên vì loại trừ những điều được coi là trái pháp trong Luật Tạng. Đó gọi là Kết Tập Lần Thứ Hai. 


- Sau khi đức Phật đã nhập diệt hai trăm ba mươi lăm năm, nhằm thời vua A Dục (Aśoka Maurya), ngài Mục Kiền Liên Đế Tu (Maudgaliputra Tiśya) làm thượng thủ, nhóm họp sáu vạn người, chọn lựa kỹ càng một ngàn vị. Ngài Đế Tu tạo luận để phá tà thuyết của ngoại đạo. Đó là Kết Tập Lần Thứ Ba. 


- Cuối cùng, trong khoảng bốn năm trăm năm sau, vào thời vua Ca Nị Sắc Ca (Kaniṣka), nhóm họp năm trăm vị La Hán, năm trăm vị Bồ Tát, ngài Ca Chiên Diên Tử (Kātyāyana-putra) làm thượng thủ, Mã Minh Bồ Tát (Aśvaghoṣa) tạo luận, trải qua mười hai năm, hợp thành bộ Tỳ Bà Sa Luận (Abhidharma-vibhāṣā Śāstra) gồm một trăm vạn bài tụng để giải thích kinh (chỉ được dịch ra tiếng Hán một phần). Có người nói Thế Hữu Bồ Tát (Thế Thân, Vasubandhu) là thượng thủ, tạo luận cho Tam Tạng, mỗi tạng gồm mười vạn bài tụng. Đó là Kết Tập Lần Thứ Tư. 


Thuở đức Phật tại thế đã có kết tập. Như ngài Mục Kiền Liên tạo Pháp Uẩn Túc Luận (Dharmaskandha-śāstra), nhưng đấy bất quá là một phần soạn thuật. Nếu triệu tập đại chúng nhóm họp, thực hiện kết tập đại quy mô thì thật sự là do ngài Đại Ca Diếp, A Nan và các thánh chúng khởi đầu. 


Kết tập Đại Thừa xét ra có hai thuyết: 


- Một là sau khi đức Phật nhập diệt bảy ngày, ngài Đại Ca Diếp bảo năm trăm vị La Hán, gõ chuông triệu tập các vị A La Hán trọn khắp mười phương thế giới, được tám vạn tám ngàn vị [nhóm đến] nơi Sa La Song Thụ, sai A Nan thăng tòa [trùng tuyên], chia nhau kết tập Bồ Tát, Thanh Văn, Giới Luật Tam Tạng. Bồ Tát Tạng gồm tám phần: Thai Hóa Tạng là thứ nhất, Trung Ấm Tạng là thứ hai, Ma Ha Diễn Phương Đẳng là thứ ba, Giới Luật Tạng là thứ tư, Thập Trụ Bồ Tát Tạng là thứ năm, Tạp Tạng là thứ sáu, Kim Cang Tạng là thứ bảy, Phật Tạng là thứ tám. Xem [những điều này được chép trong] kinh Bồ Tát Xử Thai. 


- Hai là các vị đại Bồ Tát như Văn Thù, Di Lặc dẫn A Nan đến núi Thiết Vi để kết tập Đại Thừa Tam Tạng. Xem điều này trong Đại Trí Độ Luận.


Còn như Mật Bộ, cũng có hai thuyết: Hoặc nói toàn bộ đều do ngài A Nan kết tập, hoặc nói Kim Cang Thủ Bồ Tát là chánh, A Nan giúp đỡ. Thuyết sau dựa theo kinh Lục Ba La Mật. Trong kinh, đức Phật thâu nhiếp các pháp thành năm phần, bảo Từ Thị Bồ Tát (Di Lặc Bồ Tát) rằng: “Ngã diệt độ hậu, lệnh A Nan Đà thọ trì sở thuyết Tố Đát Lãm Tạng (thử vân Kinh Tạng), kỳ Ổ Ba Ly (tức Ưu Bà Ly) thọ trì sở thuyết Tỳ Nại Da Tạng (thử vân Luật Tạng), Ca Đa Diễn Na thọ trì sở thuyết A Tỳ Đạt Ma (thử vân Đối Pháp, tức thị Luận Tạng). Mạn Thù Thất Lợi thọ trì sở thuyết Đại Thừa Bát Nhã Ba La Mật Đa. Kỳ Kim Cang Thủ thọ trì sở thuyết thậm thâm vi diệu chư pháp Tổng Trì môn” (Sau khi ta diệt độ, sai A Nan Đà thọ trì Tố Đát Lãm Tạng (phương này nói là Kinh Tạng) do ta đã nói, Ổ Ba Ly (Upāli , tức Ưu Bà Ly) thọ trì Tỳ Nại Da Tạng (phương này nói là Luật Tạng) do ta đã nói, Ca Đa Diễn Na (Kātyāyana, Ca Chiên Diên) thọ trì A Tỳ Đạt Ma (thử vân Đối Pháp, tức là Luận Tạng) do ta đã nói. Mạn Thù Thất Lợi (Mañjuśrī, Văn Thù Sư Lợi) thọ trì Đại Thừa Bát Nhã Ba La Mật Đa do ta đã nói. Kim Cang Thủ (Vajrapāṇi) thọ trì các pháp rất sâu vi diệu thuộc Tổng Trì Môn do ta đã nói). 


* Sự biểu pháp: Biểu pháp nhằm “tiêu quy tự tánh” (hồi quy, dung hội vào tự tánh). Nghe kinh, thính pháp, chú trọng ở chỗ dung hội trọn vẹn kinh văn, mỗi mỗi đều quy vào sự thấu hiểu nơi bản tánh của chính mình thì mới đạt được thọ dụng. Đoạn văn này vốn là sự tướng thuộc cảnh duyên, vẫn có thể “tiêu quy tự tánh”. Tức là đối với kinh văn thuộc phần sau, có thể phỏng theo lệ này để biết. Suy ra, nếu đối với hết thảy các cảnh duyên đều có thể lãnh hội như thế, sẽ thọ dụng vô cùng! Hãy chú ý, chú ý nhé! 


“Như” là như như bất động, tức là tánh thể vốn sẵn có của mỗi người. “Thị” là “đương hạ tức thị” (ngay trong mỗi sát-na hiện tại đều chính là [chân tâm hiện tiền])
. Hết thảy phàm phu tuy tánh ngay trong mỗi sát-na đều chính là [chân tánh], nhưng trong mỗi sát-na, lại luôn sanh diệt không ngừng, trọn chẳng như như
, vì sao? Do ngã chấp gây chướng. Vì thế, ắt phải phá chấp trước nơi tiểu ngã để hội quy vào Đại Ngã. Đại Ngã chính là một pháp giới, tức “tâm, Phật, chúng sanh, cả ba chẳng sai biệt”, là cái ngã Thường Lạc Ngã Tịnh. Hãy nên hiểu chữ Ngã ở đây như thế đó. “Văn” (nghe) là xoay ngược lại cái Nghe để nghe nơi tự tánh
. Khi muốn hội quy, ắt phải “phản văn”, chớ nên hướng ra ngoài rong ruổi, trái nghịch giác, xuôi theo trần lao! “Nhất thời” tức là “thập thế cổ kim”
 chẳng lìa một niệm ngay trong hiện tại. Đó là tam tế tâm (三際心, tâm quá khứ, tâm hiện tại, tâm vị lai) đều chẳng thể được; hãy nên lãnh hội như thế. 


Đối với chữ Ngã trong đoạn chánh kinh trên đây, nếu lãnh hội “một pháp giới”, sẽ trừ bỏ chướng ngại đối với không gian. Đối với chữ Nhất Thời, nếu lãnh hội “chẳng có ba đời”, chướng ngại về thời gian cũng trừ! Tánh thể vốn sẵn có là như thế đó, hãy nên “phản văn” (xoay cái Nghe ngược lại) như vậy! Phàm phu quên mất cái gốc này đã lâu. Nay muốn phản chiếu, cần phải có phương tiện. Trong sáu căn, chỉ có Nhĩ Căn viên thông nhất. Đó gọi là “thập phương kích cổ, thập phương tề văn” (mười phương đánh trống, mười phương cùng nghe). Nơi tánh vốn chẳng chướng ngại, so ra dễ lãnh hội hơn. Vì thế, dạy hãy từ Nhĩ Căn mà nhập. Do nhĩ căn trọn đủ một ngàn hai trăm công đức (“một ngàn hai trăm” bất quá biểu thị sự viên mãn vô ngại. Do mười phương xét đến căn bản, chỉ là bốn phương. Bốn góc và trên dưới, đều do Đông, Tây, Nam, Bắc tách ra mà thành giềng mối của sáu phương. Vì thế, sáu phương ấy là nói theo chiều ngang. Ba đời là nói theo chiều dọc. Ngang dọc xen lẫn, [ba nhân bốn] thành mười hai, biểu thị sự vô tận, nên nói là “một ngàn hai trăm”. Bởi lẽ, “bốn phương” nhân với “ba đời” thì là mười hai. Gấp trăm lần lên
 sẽ thành một ngàn hai trăm). 


“Phật” là tự tánh thiên chân Phật. Cùng ngăn, cùng chiếu, Trung Đạo viên dung, tự tánh vốn là như thế, [nước Xá Vệ trong chánh kinh] tức là nước Xá Vệ (Śrāvastī) trong tự tánh. Chiến thắng ma Ngũ Ấm, tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật, chính là thái tử Kỳ Đà
 trong tự tánh. Rừng công đức trang nghiêm phước huệ được gọi là Thụ (樹, cây cối). Đứa con bỏ cha trốn đi, nay trở lại quê nhà, tiếp nhận cơ nghiệp của cha. Viên minh châu trong chéo áo, chẳng nhọc nhằn mà đạt được, tức là vườn Cấp Cô Độc trong tự tánh. “Đại” là đại bi đại nguyện. Tỳ-kheo là viễn trần ly cấu. “Chúng” (眾) là Lý và Sự hòa hợp. “Một ngàn hai trăm người”: Viên mãn công đức phản văn nơi nhĩ căn. “Năm mươi lăm người” tức Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Tứ Gia Hạnh, Thập Địa, và Đẳng Giác, thành năm mươi lăm địa vị. Bởi lẽ nói “bản tánh như như bất động” thì ngay trong mỗi sát-na đều là [như vậy]. Nếu thật sự có thể ngang hay dọc đều chẳng chướng ngại, “phản văn” như thế thì vị Phật trong tự tánh thiên chân sẽ là Như Thị hiện diện, cùng với đại bi, đại nguyện, xa lìa trần cấu, Lý và Sự hòa hợp, năm mươi lăm địa vị Bồ Tát Ma Ha Tát viên mãn công đức phản văn làm bầu bạn. Như thế thì pháp hội Linh Sơn nghiễm nhiên chưa tan! Lại có thể nói là “ở ngay Linh Sơn đích thân nghe diệu pháp” cũng được, tức là Linh Sơn ở ngay trong tấc lòng này. Vì sao vậy? Tự tánh thiên chân Phật cùng với Thích Ca Mâu Ni Phật đã “tâm in vào tâm lẫn nhau”, quang minh chiếu sáng lẫn nhau. Vậy thì đã thấy cảnh tướng trong Chứng Tín Tự là “phi tướng”, bèn thấy Như Lai. Vì thế, sự Như Thị của các vị thiện tri thức chẳng phải là riêng với kinh này là như thế, cũng chẳng phải là ở nơi tòa giảng kinh, nghe kinh này bèn là như thế, rời khỏi tòa sẽ chẳng như thế! Lại chẳng phải là trong pháp hội là như thế, mà ra ngoài pháp hội bèn chẳng như thế, mà sẽ là trong hết thảy mọi lúc, hết thảy mọi chuyện, hết thảy mọi cảnh, sẽ đều thấy các tướng phi tướng, ắt động tĩnh như một, không gì chẳng phải là như vậy! Trân trọng! Trân trọng! 

2.1.2. Phát Khởi Tự 

(Kinh) Nhĩ thời, Thế Tôn thực thời, trước y, trì bát, nhập Xá Vệ đại thành khất thực. Ư kỳ thành trung, thứ đệ khất dĩ, hoàn chí bổn xứ, phạn thực ngật, thâu y bát, tẩy túc dĩ, phu tòa nhi tọa. 


(經)爾時，世尊食時，著衣持鉢，入舍衛大城乞食。於其城中，次第乞已，還至本處。飯食訖，收衣鉢，洗足已，敷座而坐。

(Kinh: Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn vào giờ ăn, đắp y, cầm bát, vào thành lớn Xá Vệ khất thực. Ở trong thành ấy, theo thứ tự xin xong, trở về chỗ mình, dùng cơm xong, thâu y bát, rửa chân xong, trải tọa cụ mà ngồi). 


Đức Phật vì người xuất gia chế ra ba y (Trīni-cīvarāni):


- Một là An Đà Hội (Antarvāsa), phương này gọi là Ngũ Điều (cắt vải thành từng miếng vuông, [mỗi miếng ấy gọi là Điều], may giáp mí như thửa ruộng, nên gọi là Phước Điền Y. Năm điều thì hình vuông lớn, chín điều thì hình vuông nhỏ dần). [Y này] cũng gọi là Trước Thể Y (著體衣), mặc khi làm lụng và nằm, ngồi. 


- Hai là Uất Đa La Tăng (Uttarāsavga), phương này gọi là Thất Điều. Giảng kinh, thuyết pháp, lại khoác ra ngoài y Ngũ Điều. Do vậy, còn gọi là Thượng Y (Ngũ Điều còn gọi là Hạ Phẩm, Thất Điều gọi là Trung Phẩm, Cửu Điều lại gọi là Thượng Phẩm). 



- Ba, nếu ở chỗ đông người, hoặc vào chốn đại đô hội, cũng như cung vua, bèn mặc y Cửu Điều, tên tiếng Phạn là Tăng Già Lê (Saṁghāti), cũng gọi là Đại Y. 


Ba y đều gọi chung là Ca Sa (Kāṣāya). Ca Sa có nghĩa là Tạp (雜, nhiều thứ lẫn lộn). Không chỉ vì màu sắc có xanh, vàng, đỏ, đen, tía là Tạp (đó là nói theo kinh Phạm Võng). Sách khác có thể chỉ nói [các màu] xanh, đen, đỏ, hoặc chỉ nói màu đỏ. Có người nói rằng: Trên y màu đỏ, thêm chút màu xanh, đen v.v…, chẳng dùng màu đỏ tươi! Hoặc kèm thêm xanh, hoặc thêm màu vàng, hoặc kèm màu đen, cũng chẳng phải là các màu xanh, vàng tươi, đen đậm, màu tím đậm; đó gọi là Tạp (cách nói như thế tức tổng hợp các thuyết để dung hội, hòng biết là như thế, chứ thời cổ chẳng nói rõ ràng như thế). Vì thế, đỏ mà nhuốm xanh, sẽ giống như màu bùn đen, nên gọi là Phi Truy (披緇, mặc áo thâm). Đỏ mà kèm thêm vàng, tức là màu mộc lan (màu maroon, màu vỏ măng cụt). Màu tía cũng là đỏ có kèm thêm đen mà thành, đều chẳng phải là chánh sắc. Vì thế, lại gọi là Bất Chánh Sắc, Hoại Sắc, hoặc Nhiễm Sắc. Sở dĩ làm như thế là để phân biệt với người tại gia, cũng nhằm biểu thị ý nghĩa “chẳng trụ nơi Sắc” (kinh Tăng Nhất A Hàm nói: “Nhiễm tác ca sa y, vị vi ca sa vị” (Áo nhuộm màu gọi là áo Ca Sa, vị thì nói Ca Sa vị [tức nhiều vị lẫn lộn]). Vì thế giải thích Ca Sa là Tạp thì ổn thỏa nhất). Tức là màu [y ca-sa] như thế ảm đạm, chẳng tươi tắn, rực rỡ, cũng là ý nghĩa “chẳng phô trương”. Đắp y, cầm bát, khất thực v.v… đều do giới luật chế định. Đức Thế Tôn làm như thế tức là dùng thân mình làm gương, dạy người khác trì giới. Các thứ [vật dụng của người xuất gia] như bát v.v… đều như [giới luật] thường nói. 


Khất thực có nhiều nghĩa. Nói đại lược thì vì hàng phục ngã mạn, do chẳng tham vị ngon (nhà này bố thí vị ngọt, nhà khác có thể bố thí vị mặn. Do vậy gọi là Ca Sa Vị), do chuyên tâm tu đạo (những điều trên đây đều là nói theo phía người xuất gia), khiến cho người khác trông thấy sanh tâm hổ thẹn. Xuất gia vốn là để độ chúng sanh. Muốn độ chúng sanh, cần phải trước hết là đoạn Hoặc. Để đoạn Hoặc, ắt phải khổ hạnh, khiến cho người khác trông thấy đều sanh lòng hổ thẹn, nói: “Do độ chúng sanh mà tự khổ như thế, bọn ta há nên tham ăn, tục uống, mong cầu an nhàn, buông lung như vậy ư?” [Đối với người xuất gia thì khất thực để] mong cho đạo tâm tăng trưởng, tục niệm giảm thiểu, tức là khất thực có ích to lớn cho chúng sanh. Há có phải chỉ vì muốn cho kẻ khác bố thí, gieo phước điền mà thôi! Do vậy, khất thực chính là phước cực lớn để tu của người xuất gia. Cổ đức do lo ngại kẻ tín tâm chẳng nhiều, [tăng sĩ khất thực] ắt bị hủy báng, bất đắc dĩ tậu ruộng, tự trồng trọt, đã trái nghịch chế định của đức Phật, đã tột bậc khổ tâm. Há có nên như người hiện thời nói: “Nếu như tỳ-kheo kiêm kinh doanh nghề khác, vậy thì cần phải xuất gia để làm gì cơ chứ?” [Tỳ-kheo kinh doanh là] phá hoại Phật pháp, muôn vàn chẳng được! Muốn cho Phật pháp hưng thịnh mà [tỳ-kheo] chẳng hành theo quy chế khất thực, sẽ chẳng thể được! Nếu nói “phương Đông chẳng thể được! Hiện thời chẳng thể thực hiện được”, vậy thì Tiêm La (Thái Lan)
 cho tới nay vẫn tuân theo chế định của đức Phật để hành, há bảo là hiện thời phương Đông chẳng thể làm được ư? Chỉ cần người tín tâm nhiều, sau đấy sẽ có thể hành. 


“Phu tòa nhi tọa” (Trải tọa cụ mà ngồi) tức là sắp nhập Định. Chiếu theo quy củ, trước khi tĩnh tọa, còn có kinh hành, nhưng nay chẳng nói. [Đức Phật làm như thế nhằm] chỉ bày ý nghĩa “dụng công khẩn yếu”, chớ nên giây phút nào mong cầu ăn bám an nhàn vậy! 


Để nói bộ đại kinh này, phát khởi bằng chuyện tầm thường hằng ngày, rất là lạ lùng, đặc biệt! Vì vậy, ngài Thiện Hiện (Tu Bồ Đề) vừa mở miệng liền tán thán hy hữu. Nhưng lạ lùng, đặc biệt mà chẳng khác tầm thường! Do vậy, kế đó, ngài Thiện Hiện thưa: “Thiện hộ niệm, thiện phó chúc” (Khéo hộ niệm, khéo giao phó, căn dặn). Đủ thấy đoạn văn này liên quan toàn bộ bản kinh, lý cực sâu kín, vi tế, mà lại thân thiết. Nếu ơ hờ xem lướt qua, há chẳng phải là cô phụ ư? Nay lập ra mười tầng để nêu bày đại lược ý nghĩa ấy. Bốn tầng trước là dựa theo pháp để nói, sáu tầng sau là dựa theo sự giáo hóa để nói. 


1) Thị hiện đắp y, khất thực, rong ruổi trong chốn trần lao, nghiễm nhiên giống như phàm phu, tức là đức Phật chẳng trụ trong Phật tướng, chính là nêu bày tướng vô ngã của đức Phật. Tông chỉ của cả bộ kinh này là ở chỗ “phá ngã”. Nay thị hiện vô ngã, chẳng nói một chữ nào. Đó cũng là nêu bày vô pháp tướng của đức Phật. Tuy chẳng nói một chữ, nhưng thật ra [đức Phật] chỉ bày pháp vô ngã. Lại do đức Phật thị hiện dấu tích mà chẳng phải là không có pháp tướng. Lý Tam Không được nêu bày hoàn toàn triệt để! Đó gọi là “thiện phó chúc”. 

2) Những điều như đã nói trên đây chính là đại trí. Tu Bồ Tát hạnh, ắt phải nên bi lẫn trí trọn đủ. Vì thế, khi nói cặn kẽ, vừa mở miệng liền dạy “hãy nên độ tất cả hết thảy chúng sanh”, nhưng nay thị hiện giống như phàm phu, tức là Đồng Sự Nhiếp trong Tứ Nhiếp. Đó chính là do đức Thế Tôn đại từ, đại bi, chẳng bỏ chúng sanh, lấy bản thân làm gương, nêu gương cho các vị Bồ Tát Ma Ha Tát. Đó gọi là “thiện hộ niệm”. Gộp chung để nhìn, dùng đại trí để hành đại bi, Không mà Bất Không. Do đại bi mà hiển lộ đại trí, tuy Có mà chẳng Có, Không mà Bất Không, đó gọi là Diệu Hữu. Có mà chẳng có, chính là Chân Không. Há chẳng phải là “Không tức là Giả, Giả tức là Không, Nhị Đế quán dung thông”, rành rành là Đệ Nhất Nghĩa Đế trong Trung Đạo hay sao? Vì thế, trong xử sự thường nhật đã hiển lộ ý chỉ trọng yếu “lý Tam Không, quán dung Nhị Đế” của cả bộ kinh, đều được giãi bày trọn hết. Điều ấy được gọi là “hy hữu” vậy! 


3) Đức Phật nói các kinh khác, thường là phóng quang, chấn động đại địa để phát khởi. Do chỉ bày hết thảy các pháp đều từ chánh trí Bát Nhã mà ra, tức là chẳng có pháp nào không phải là Bát Nhã. Trước đó, trong khi nói Bát Nhã, [đức Phật] cũng phóng quang, chấn động cõi đất; nay trong hội thứ chín nói Kim Cang Bát Nhã, lại chẳng giống như thế! Đấy là chỉ bày “ngay cả pháp tướng Bát Nhã cũng chớ chấp trước!” Do vậy, kinh này chép: “Phật thuyết Bát Nhã Ba La Mật, tắc phi Bát Nhã Ba La Mật” (Phật nói Bát Nhã Ba La Mật tức chẳng phải Bát Nhã Ba La Mật). Cần phải biết: Ngay cả Bát Nhã cũng chẳng chấp trước; đó là Bát Nhã Ba La Mật vậy! Đấy là chỗ cùng tột của “chẳng chấp lấy tướng!” 


4) Trong mấy chục năm trước khi nói kinh này, hằng ngày [đức Phật] thị hiện như vậy. Sau khi đã nói kinh này cho đến khi nhập Niết Bàn, trong mấy chục năm, hằng ngày cũng vẫn thị hiện như thế. Có thể thấy: Nói “thị hiện” là người khác nhìn vào bèn nói như thế, chứ đức Phật chẳng có ý niệm “ta vì đại chúng mà thị hiện chuyện này!” Bởi lẽ, chẳng trong một sát-na nào, [đức Phật] chẳng trụ trong Đại Không tam-muội viên dung Nhị Đế. Người khác thấy là thị hiện này nọ, đều là từ trong Đại Không tam-muội tự tại lưu xuất đó thôi! Chứ Phật chẳng thực hiện chuyện gì, hoàn toàn chẳng bận lòng! Đấy là Như Như bất động đạt đến tột bậc. Ngàn lời muôn lẽ trong cả bộ kinh, đến chỗ quy kết, bèn nói: “Thọ trì, độc tụng, vị nhân diễn thuyết” (Thọ trì, đọc tụng, vì người khác diễn nói). Vì người khác diễn nói như thế nào? Chẳng giữ lấy tướng, như như bất động. Có thể biết tám chữ ấy chính là chỗ then chốt trọng yếu của cả bộ kinh, mà cũng chính là chỗ then chốt trọng yếu để người học thọ trì, diễn nói. Nay trong hành vi thường nhật, liền hiển thị điểm cốt lõi trọng yếu của Kim Cang Bát Nhã; há chẳng nên nói là “hy hữu, khéo hộ niệm, khéo phó chúc” ư? Các điều trên đây là xét theo pháp để minh thị ý nghĩa của phần Phát Khởi Tự đã xong. 


5) Hết thảy chúng sanh đều cùng sẵn đủ Phật tánh, tức là ai nấy đều vốn sẵn có Pháp Thân Như Lai. Nhưng Pháp Thân Như Lai ấy ẩn tàng, chẳng hiển lộ, nên chẳng gọi là Như Lai, chỉ gọi là Như Lai Tạng. Do họ bươn bả lo toan cơm áo, trái nghịch giác tánh, xuôi theo trần lao, từ lâu đã quên bẵng cái vốn sẵn có! Nay dùng Pháp Thân Như Lai để thị hiện giống hệt như phàm phu, rong ruổi trong trần lao. Chẳng có gì khác! [Chỉ vì] muốn cho hết thảy các chúng sanh  trong  trần  lao, ai  nấy 
hồi quang phản chiếu Như Lai Tạng vốn sẵn có ấy! 


6) Phàm phu lè tè sát đất, chướng sâu, nghiệp nặng, nay muốn quán chiếu ngược lại, nếu chẳng được khéo khơi gợi, dẫn dắt, siêng gắng huân tập, sẽ chẳng thể! Nay nói kinh này, phát khởi bằng các chuyện như khất thực v.v… nhằm chỉ dạy chúng sanh thọ trì kinh này, hãy nên xem như chuyện ăn cơm, uống trà thường ngày trong nhà, dẫu một ngày cũng chẳng thể lìa bỏ! Huân tập lâu ngày như thế, ngõ hầu tín tâm tăng trưởng, sẽ từ trong cái vỏ vô minh sâu dày mà hé lộ quang minh! 


7) Kinh tối thượng thừa rất sâu, vi diệu, nay được thấy, nghe, thọ trì, nhưng muốn lãnh ngộ, thấu hiểu nghĩa chân thật của Như Lai, nếu chẳng có tư cách tương đương, cũng chẳng thể vào được môn này! Kinh này dạy: “Hậu ngũ bách tuế, hữu trì giới, tu phước giả, ư thử chương cú, năng sanh tín tâm, dĩ thử vi thật” (Năm trăm năm sau, có kẻ trì giới, tu phước, đối với chương cú này mà có thể sanh lòng tin, coi đó là thật). Tín chính là cửa ngõ để nhập đạo. “Coi đó là thật” tức là hiểu ý nghĩa chân thật ấy; cũng tức là thấu hiểu thật nghĩa, bèn có lòng tin chân thật (Phần kinh văn trước đó hỏi về chuyện “sanh lòng tin chân thật”, nay đáp rằng: “Có thể sanh tín tâm, coi đó là thật”, tức là bảo rõ ràng: Có thể sanh khởi tín tâm là do coi đó là thật, cũng tức là thật sự hiểu, đó chính là chân tín. Tín tâm chân thật tức là khác với lòng tin theo kiểu hời hợt, loáng thoáng!) Nhưng tín tâm chân thật là do trì giới, tu phước. Vậy thì muốn nhập môn này, há chẳng coi trọng trì giới, tu phước ư? (Vì sao trì giới, tu phước có thể sanh ra tín tâm, coi đó là thật? Mối quan hệ trong ấy, lý hết sức tinh vi, đợi đến phần kinh văn ấy, sẽ nói cặn kẽ). Nay các chuyện như đắp y, cầm bát, khất thực… đều là giới luật do đức Phật đã chế định. Y theo đó để hành, đấy là trì giới. Khất thực khiến cho hết thảy những ai trông thấy đều sanh tâm hổ thẹn, tăng trưởng đạo niệm, chứ không chỉ nhằm khiến cho [chúng sanh] hành bố thí, gieo phước điền mà thôi! Đấy chính tu phước. Kim Cang Bát Nhã được phát khởi bằng chuyện trì giới, tu phước, chính là chỉ dạy chúng sanh hãy dùng phát khởi tín tâm làm tiền phương tiện để nhập môn vậy! 


8) Các chuyện như khất thực v.v… là trì giới. Trải tọa cụ mà ngồi là sắp nhập Định. Do Giới sanh Định, do Định sanh Huệ. Vì thế, trong phần Tự [dùng những chuyện ấy] để phát khởi hòng nói Kim Cang Bát Nhã, lại kiêm chỉ dạy chúng sanh một trình tự nhất định để vận dụng Vô Lậu Tam Học. Ngài chỉ rõ: Trì giới, tu phước có thể sanh ra tín tâm chân thật, dùng đó để nhập môn. Nhưng muốn cho chánh trí Bát Nhã hiện tiền mà lại chẳng tu Định thì sẽ chẳng thể! 


9) Điều trọng yếu trong tu hành là phải có Lý và Sự dung thông lẫn nhau. Từ trong Tĩnh, dưỡng thành đầu mối, lại còn trong khi đối trước cảnh tùy duyên, hãy siêng năng khám nghiệm. Cổ nhân nói “lịch sự đoán tâm” (歷事煅心, dùng trải qua sự việc để nung luyện cái tâm). Đấy là chỗ trọng yếu nhất cần phải dốc sức trong tu hành. Lý “chẳng chấp Nhị Biên” ắt phải lãnh hội trong lúc mặc áo, ăn cơm, phải làm được trong các hành vi thường nhật, ngõ hầu đạt tới “động tĩnh như nhau” sẽ là vô trụ mà chẳng phải là vô trụ vậy! Đấy lại chính là ý nghĩa vi tế của việc phát khởi Bát Nhã bằng các chuyện như khất thực v.v…


10) Càng hay khéo hơn nữa, phần Phát Khởi Tự này chính là chỉ ra phương tiện hòng thực hiện tu tập của người đang ở trong trần lao. Đã bị túc nghiệp lôi dắt, kẹt vào trong cái đãy da hôi thối, ai có thể tránh khỏi bươn bả vì cơm áo! Do đuổi theo ngọn, quên bẵng cái gốc, cố nhiên là chẳng thể! Nếu do vượt thoát trần lao chẳng được bèn sanh phiền não, lại còn làm thế nào được nữa! Đạo ở chỗ khéo léo lợi dụng hoàn cảnh, sẽ có chỗ nào chẳng phải là đạo tràng ư! Mỗi sáng mặc áo ra ngoài, ai nấy chăm chỉ thực hiện chức vụ “khất thực” (kiếm cơm). Xong việc liền trở về, những chuyện ứng đối, thù tạc v.v… chẳng liên can, có thể giảm bớt liền giảm bớt. Bốn chữ “hoàn chí bổn xứ” (trở về chỗ mình) ở đây, hãy gấp nên chú trọng! Sau khi trở về, liền dùng bữa, rửa ráy v.v… Tức là các chuyện đáng nên lo liệu, cất dọn đều làm xong xuôi, sẽ liền tĩnh tọa, nhiếp niệm quán tâm. Bốn chữ “phu tòa nhi tọa” ấy càng phải nên chú ý. Người thời nay suốt ngày bận tít mù, thù tạc quá nhiều, sau khi trở về lại chẳng nhiếp tâm tĩnh lự, dẫu niệm Phật, tụng kinh, công khóa chẳng khuyết, nhưng cái tâm ấy chưa hề dùng chút phần nào nơi công phu nhiếp tĩnh. Do vậy, tận lực dốc công niệm tụng mà vọng niệm mặc sức tơi bời, có ích chi chăng? 


Lại còn đối với chuyện chẳng chấp tướng, và đạo lý “chẳng chấp tướng chính là chẳng chấp vào hai bên pháp và phi pháp” đều chẳng lưu tâm lãnh hội. Do vậy, tu hành nhiều năm, vẫn như cũ, thấy cảnh liền bị động, xoay chuyển theo duyên, gót chân chẳng đặt vững một tí nào cả, chính mình chẳng thọ dụng mảy may! Thậm chí phá tung giới luật, không gì chẳng làm, cứ ngỡ chẳng chấp pháp tướng, nào hay đã sớm chấp lấy tướng phi pháp mất rồi! Chính mình đọa lạc, lại dắt theo vô số thiện nam tín nữ đồng loạt đọa lạc! Đấy đều là do chưa từng nhiếp niệm quán tâm, chưa hề chẳng trụ tướng, cũng như chẳng hề liễu giải, thấu hiểu ý nghĩa trọng yếu “chẳng chấp vào nhị biên”. Đến nông nỗi như thế, há chẳng đáng thương lắm ư? Vì thế, tám chữ “hoàn chí bổn xứ, phu tòa nhi tọa” (trở về chỗ mình, trải tọa cụ mà ngồi) ở đây đúng là cái kim chọc thẳng vào đỉnh đầu, là bài minh
 ngay cạnh chỗ ngồi của bọn chúng sanh đang bươn bả trong trần lao như chúng ta. Dùng những điều này để phát khởi, chính là nhằm chỉ rõ: “Bát Nhã chẳng phải là nói suông mà hòng đạt được!” Cần phải nương theo văn tự, dấy khởi quán chiếu, thời thời khắc khắc chẳng lơi lỏng, chuyện gì cũng siêng gắng khám nghiệm thì mới lãnh ngộ chút phần! 


Trên đây, dựa theo sự giáo hóa để nói rõ ý nghĩa của phần Phát Khởi Tự đã xong. Gộp chung cả mười nghĩa ấy để phát khởi. Không chỉ là Lý và Sự của đại pháp vô thượng được rạng bày trọn vẹn, mà phương cách chuẩn bị của người tu hành, cách thức thực hiện, cũng đều được bao gồm trọn hết trong [tám chữ ấy]. Đúng là hy hữu! Nếu chẳng lãnh hội từng điều ấy, chẳng đúng như pháp mà tu, không chỉ cô phụ ân hộ niệm, phó chúc hy hữu của Như Lai, mà còn cô phụ phần Phát Khởi Tự hiếm có này lắm thay! 


“Nhĩ thời” (Lúc bấy giờ) chính là lúc cơ duyên nói và nghe trọn đủ, chín muồi vậy. 


Đức Thế Tôn riêng có mười hiệu, được gọi chung là Thế Tôn (Lokanātha). Do Ngài có mười đức hiệu, được cõi đời tôn sùng, nên gọi là Thế Tôn. Ở đây, dựa theo Đại Luận, mười hiệu là: 


1) Như Lai (如來, Tathāgata): Các pháp đều như nhau là Như. Chẳng đến mà đến là Lai. Đấy là xét theo tánh thể để biểu thị công đức. 


2) Ứng Cúng (應供, Arhat): Đáng được trời, người cúng dường. Đấy là dựa theo đại bi, đại nguyện để biểu thị công đức. 


3) Chánh Biến Tri (正徧知, Samyaksaṁbuddha): Biết hết thảy các pháp tức Giả, tức Không, không gì chẳng phải là Trung Đạo. Một không thì hết thảy đều không, một giả thì hết thảy đều giả, một trung thì hết thảy đều trung, chẳng thiên vị một phương diện nào, tịch chiếu đồng thời. Đó là Chánh. Lý trí Tam Đế viên dung vô ngại, trí trọn khắp các cõi nhiều như cát bụi, soi thấu triệt từng vi trần. Đó là Biến (trọn khắp). Đấy xét theo tịch chiếu đồng thời để biểu thị công đức. 


4) Minh Hạnh Túc (明行足, Vidyācaraṇa-sāṁpanna): Có hai cách nói: 


a. Kinh Đại Niết Bàn giảng: “Minh giả, đắc vô lượng thiện quả (chỉ A Nậu Bồ Đề). Hạnh Túc giả, năng hành chi túc (chỉ giới huệ, thử trung tức nhiếp Định)”, [nghĩa là]: “Minh là đạt được vô lượng quả lành (tức Vô Thượng Bồ Đề). Hạnh Túc là cái chân có thể đi (chỉ Giới và Huệ, trong ấy bao gồm cả Định)”. Ý nói: Đạt được Vô Thượng Bồ Đề là do nhờ vào “chân” Giới và Huệ. Đấy chính là dựa theo “tu nhân quyết đạt được quả” để biểu thị công đức. 


b. Đại Luận nói: Minh chính là Tam Minh, tức Túc Mạng, Thiên Nhãn và Lậu Tận. Hạnh là ba nghiệp thân, khẩu, ý. Chỉ có Phật trọn đủ hạnh Tam Minh. Ở đây nói theo nghĩa này; đó là dựa theo thần thông để biểu thị công đức. 


5) Thiện Thệ (善逝, Sugata), còn gọi là Hảo Khứ (好去), ý nói: Nhập Vô Dư Niết Bàn. Đấy gọi là “sanh diệt đã diệt rồi, tịch diệt hiện tiền”. Đó là dựa theo đoạn chứng để biểu thị công đức. 


6) Thế Gian Giải (世間解, Lokavid): Hết thảy sự tướng hữu tình và phi hữu tình, không gì chẳng thấu hiểu. Đó là dựa theo Hậu Đắc Trí để biểu thị công đức. 


7) Vô Thượng Sĩ (無上士, Anuttara): Trong hết thảy chúng sanh, Phật là vô thượng. Đấy chính là dựa ngay vào địa vị để biểu thị công đức. 


8) Điều Ngự Trượng Phu (御丈夫, Puruṣa-damyasārathi): Hoặc dùng lời lẽ mềm mỏng, hoặc dùng lời lẽ cứng rắn, nặng nề mà khéo có thể điều ngự bậc trượng phu, khiến cho họ nhập thiện đạo (bất luận là nam, nữ, tăng, tục, nếu muốn viễn trần ly cấu, hễ chẳng có khí khái quả quyết, chẳng có cái tâm kiên định của bậc trượng phu, sẽ chẳng thể được. Người như thế, chỉ có Phật là có thể điều phục, uốn nắn). Đấy là dựa theo giáo chủ để biểu thị công đức. 


9) Thiên Nhân Sư (天人師, Śāstādeavamanuṣyānāṁ) Làm gương mẫu cho trời, người. Ví như ánh nắng chiếu trọn khắp, không gì chẳng được lợi ích. Đấy là dựa theo sự lợi ích trọn khắp để biểu thị đức. 


10) Phật: Tự giác, giác tha, giác mãn, thì gọi là Phật Đà Da (Buddhayā). Đấy là dựa theo quả giác tột cùng để biểu thị công đức. 


Các kinh luận khác có khi gộp chung Ứng Cúng, Chánh Biến Tri thành một, nói là Ứng Chánh Biến Tri. Hoặc gộp chung Thiện Thệ và Thế Gian Giải thành một. Hoặc gộp chung Vô Thượng Sĩ và Điều Ngự Trượng Phu thành một. Hoặc gộp chung Phật và Thế Tôn thành một, đủ loại khác nhau! Đó là vì kinh nói “Phật có đủ mười hiệu”, nên gộp chung thành con số mười làm chuẩn. Chỉ có Đại Luận là kể từ [danh hiệu] thứ nhất là Như Lai cho tới [danh hiệu] thứ mười là Phật, chia thành mười danh hiệu, coi Thế Tôn là danh xưng chung của mười hiệu, dường như thỏa đáng nhất! 


“Thực thời”: Theo quy củ nhất định của tam thế chư Phật, qua khỏi giữa trưa một chút, sẽ chẳng được ăn. Nay là nói “sắp đến giờ ăn”, phải nên khất thực trước đã. Đối với giờ ăn, trong Tạng Luật nói nhiều thuyết khác nhau. Nay tôi trần thuật một thuyết: Sửu, Dần, Mẹo là lúc chư thiên ăn, gọi là Sơ Phần (hoặc nói Dần, Mão, Thìn là Sơ Phần. Sách Toản Yếu của ngài Khuê Phong dựa theo cách nói này). Thìn, Tỵ, Ngọ là lúc nhân gian ăn uống, gọi là Trung Phần. Mùi, Thân, Dậu là lúc súc sanh ăn, gọi là Bô Phần (晡分, Bô nghĩa là buổi chiều). Tuất, Hợi, Tý là lúc quỷ thần ăn, gọi là Dạ Phần. Bởi lẽ, chúng sanh trong các đường phần nhiều ăn vào những lúc ấy, hoặc nên ăn vào lúc ấy, chứ không phải là nhất định, chẳng thay đổi được. Chỉ riêng Phật pháp chế định, quá Ngọ không ăn, dụng ý sâu rộng, như trong Luật đã nói: Khi khất thực, nói chung là khoảng chừng giờ Thìn, vì quá sớm hoặc quá trễ, sẽ chẳng thể xin được, nhằm ngăn ngừa trường hợp thí chủ không có gì để thí, gây phiền não cho họ. Chính mình chẳng xin được gì, tự mình lại phiền não! 


“Đắp y”: Đức Phật chế ba y: 


- Một là An Đà Hội, nghĩa là “y để mặc bên trong”, tức mặc sát vào thân thể. Khi hành đạo (tức khi tu hành), hoặc làm việc, có thể mặc [loại y này], tức là y Ngũ Điều, còn gọi là Hạ Phẩm Y. 


- Hai là Uất Đa La Tăng, dịch nghĩa là Thượng Y, cũng gọi là Trung Phẩm Y, tức Thất Điều. Cũng có thể dùng mặc để vào trong làng xóm hoặc thuyết pháp. Nếu gặp đại chúng tập hội, hãy nên mặc Đại Y. 


- Ba là Tăng Già Lê, nghĩa là Chúng Tụ Thời Y (眾聚時衣, y để đắp khi đại chúng nhóm họp), tức là Đại Y, còn gọi là Thượng Phẩm Y, hoặc gọi là Phước Điền Y. Tức là y Cửu Điều cho tới Nhị Thập Ngũ Điều Y. Nếu vào vương cung, vương thành, làng xóm, phàm là chỗ đại chúng tụ tập, lúc oai nghi nghiêm túc, hoặc là lúc thọ giới, thuyết pháp, khất thực v.v…, hãy nên đắp y này. 


Từ y năm điều cho tới chín điều đều là cắt vải thành từng miếng vuông, khâu chằm dính lại. Số điều ít thì miếng vuông sẽ to. Số điều nhiều thì miếng vuông sẽ nhỏ. Nhỏ thì kín chặt như ruộng được chia thành từng thửa rõ ràng. Vì thế, chỉ có y chín điều được gọi là Phước Điền Y. Từ mười điều trở lên, nếu người có vóc dáng vạm vỡ thì kích thước của y cũng thuận theo đó mà to rộng, cho nên số lượng điều tăng lên nhiều hơn! Nơi xứ lạnh ở Thiên Trúc thì ba y được phép mặc chồng lên nhau. Đông Độ do rét lạnh và thói quen, đa phần là y được khoác trên quần áo thông thường. Vì thế, không theo phong cách đắp y chồng lên nhau, chỉ các lạt-ma là có [kiểu đắp y ấy]
. 


Ba y đều được gọi chung là Ca Sa. Ca Sa (Kāṣāya) là tiếng Phạn, tức tên gọi dựa theo màu sắc, tức chẳng phải là chánh sắc, [do vậy gọi] là “hoại, trược” (hàm nghĩa màu ủ dột, héo úa). Vì thế, mở rộng ra, các vị xen tạp cũng được gọi là Ca Sa Vị. “Bất chánh” có nghĩa là “xen tạp”. “Sắc tạp” tức là màu úa, không tươi tắn. Do vậy, đen thì phải như bùn, xanh thì nên giống như teng đồng (màu đồng cũ). Đỏ thì phải là đỏ nhiều, đen ít, gọi là màu Mộc Lan (vùng Tứ Xuyên có loại cây ấy. Người Nhật gọi là Hương Nhiễm Sắc, do dùng Đinh Tử Hương (clove) để nhuộm), tức là màu được Thiên Trúc gọi là Càn Đà. Hoặc là đỏ và đen xen lẫn như màu tía. Sách Ký Quy Truyện
 nói: “Hoặc là dùng bột địa hoàng
, hoặc kinh bách hoàng v.v… nghiền với đất đỏ, nước ngâm đá đỏ để nhuộm”. Tóm lại, chẳng được dùng các màu gốc tươi tắn như xanh, vàng, đỏ, đen, tía, đều cần phải xen lẫn màu khác sao cho thành sắc úa, tối. Tứ Phần Luật nói: “Trong mỗi sắc, tùy ý khiến cho nó mờ úa là được”. Nếu là mạn điều y (縵條衣, y không có điều), tức là y của sa di và sa di ni, chỉ cần màu ủ dột, không có điều là được rồi. Đại tăng (tỳ-kheo) nếu không có ba y, cũng có thể dùng [mạn y]. Hàng ưu-bà-tắc cũng được phép tạm đắp [mạn y] khi lễ Phật, nhưng không được thường khoác. Kể từ khi Phật pháp truyền sang phương Đông, người xuất gia chẳng biết chế định phải cắt xẻ [vải thành các điều để may y], chỉ đắp mạn điều mà thôi! Trải qua một trăm tám mươi bảy năm sau mới biết. 


“Trì bát”: Tiếng Phạn là Bát Đa La (Patra), phương này dịch là Ứng Lượng Khí (應量器), tức là [đồ vật để chứa thức] ăn phải nên đúng với hạn lượng, chớ nên quá lớn để ngăn ngừa lòng tham. Cũng dịch là Thể Sắc Lượng, đều [hàm nghĩa] tương ứng với pháp. Chất liệu của bát chỉ hạn chế bằng sắt, hay gốm v.v… Chẳng được làm bằng gỗ, vì [bát gỗ] là thứ của ngoại đạo dùng, lại dễ bị nhuốm bẩn. Màu sắc nên chất phác, đơn giản, kích thước như trên đã nói, gọi tắt là Ứng Khí (應器), hàm ý là “vật đựng để hiền thánh tiếp nhận vật cúng”. Khi Phật Thích Ca thành đạo, tứ thiên vương lấy cái bát đá màu cám lưu ly
 cúng dường cho Phật Duy Vệ (Vipaśyin, Tỳ Bà Thi Phật) trong quá khứ từ cung rồng, hóa thành bốn bát, mỗi vị cầm một cái để dâng cúng. Đức Thế Tôn lại hợp bốn bát thành một, dùng để khất thực. 


“Nhập Xá Vệ đại thành” (Vào thành lớn Xá Vệ): Vườn (Kỳ Thụ Cấp Cô Độc Viên) ở cách thành sáu dặm về phía Đông Nam. Thành rộng hơn sáu mươi dặm. Trong thành có chín ức nhà, đất rộng, người đông, nên gọi là Đại. 


“Khất thực”: Đức Phật chế định, chẳng cho phép người xuất gia dùng bốn loại phương pháp để kiếm ăn nuôi mạng: 


- Một là trồng trọt, gieo cấy, gọi là Hạ Khẩu Thực (下口食). 


- Hai, quan sát tinh tú, hiện tượng thiên văn để luận cát, hung, gọi là Ngưỡng Khẩu Thực (仰口食). 


- Ba, giao du với người giàu có, quyền quý bốn phương, gọi là Phương Khẩu Thực (方口食). 


- Bốn, bói toán cát hung, gọi là Duy Khẩu Thực (維口食). 


[Bốn loại ấy] gọi chung là Bất Tịnh Thực, hoặc Tà Mạng Thực. Chỉ cho phép [tăng chúng] khất thực, gọi đó là Chánh Mạng Thực, tức là chánh đạo của người xuất gia. “Chánh đạo” là gì? Do chiết phục ngã mạn, do chẳng tham ăn uống, do chuyên dốc ý hành đạo, khiến cho hết thảy mọi người phá trừ keo tham, tăng phước. Còn như đức Phật tự khất thực thì theo kinh Anh Lạc có nhiều ý nghĩa, như: Khiến cho hết thảy mọi người chẳng sanh kiêu mạn, khiến cho hết thảy chúng sanh bị chướng ngại đều đạt được lợi ích do thấy Phật, lại còn chỉ dạy người xuất gia chớ nên tích cóp! 


“Ư kỳ thành trung, thứ đệ khất dĩ” (Ở trong thành ấy, theo thứ tự khất thực xong): “Thứ đệ” là theo thứ tự của từng nhà mà xin, chẳng chọn lựa nhà nào. Xin xong, nếu bát đã đầy, hoặc đã xin bảy nhà, chẳng phải là theo thứ tự xin trọn khắp một thành. [Câu này] nối tiếp với câu sau, [ngụ ý] xin xong liền trở về ngay, không nhìn ngó tí nào! 


“Hoàn chí bổn xứ” (Trở về chỗ mình): Từ thành trở về vườn (Kỳ Thụ Cấp Cô Độc Viên). 


“Phạn thực ngật” (Dùng cơm xong): “Phạn” là ăn, như chữ “phạn” trong câu “Phạn sơ thực” (Ăn cơm hẩm)
 của Luận Ngữ. “Ngật” (訖) là xong xuôi. Kinh Bảo Vân nói: Thức ăn xin được, chia thành bốn phần: 


- Một phần dự tính dành cho người có cùng phạm hạnh. 


- Một phần dự tính để thí cho người nghèo, bệnh, hay ăn mày. 


- Một phần thí cho chúng sanh sống trên đất, dưới nước. 


- Một phần lưu lại để tự ăn. 


Trong kinh Thập Nhị Đầu Đà, chẳng nói cho người cùng phạm hạnh, mỗi đằng đều có dụng ý, hãy nên hành theo tương ứng. “Không nói” là do ai nấy đều tự xin, nay nói là do có thể là vì duyên khác, chẳng rảnh để khất thực vậy. Nay hai loại người nghèo, bệnh và phạm hạnh đều nói đáng nên thí, nhằm nói rõ “không nhất định”, hễ có [hai hạng người ấy] thì cho. Nếu là chúng sanh sống trên mặt đất hay dưới nước thì nhất định phải nên thí. Do vậy, chẳng nói “nghĩ” (擬, dự tính) vậy! 


“Thâu y bát”: Không thâu cất, sẽ chẳng tránh khỏi bận tâm, chẳng thể an tâm tu đạo. 


“Tẩy túc dĩ” (Rửa chân xong): Vì thủ hộ chúng sanh, đi chân trần khất thực (Xứ Ấn thường đi dép bằng da, dễ tổn thương sanh mạng); sợ dính bụi bẩn, nên cần phải rửa sạch. [Câu này] nối tiếp với câu dưới, xong việc liền tu Quán, do trọng đạo. 


“Phu tòa nhi tọa” (Trải tọa cụ mà ngồi): “Phu tòa”: Phu (敷) là mở ra. “Tòa” (座) là tọa cụ
. Trong bốn oai nghi đi, đứng, ngồi, nằm, thì đi dễ gây lao chao, đứng sẽ dễ bị mệt mỏi, nằm thì dễ hôn trầm, người tu hành chỉ ngồi là tốt nhất. Vì thế, người xuất gia có nhiều vị chẳng hề nằm xuống giường. Ngồi kết già phu
 (ngồi xếp bằng, hai lòng bàn chân ngửa lên) là nghi thức thông thường trong Phật môn, cho nên lược đi chẳng nhắc tới. Ngồi xếp bằng có bốn lợi ích: 


- Một, thân tâm thâu liễm, nhanh chóng phát sanh sự khinh an. 


- Hai, có thể trải qua một thời gian lâu, chẳng nhanh chóng mệt mỏi. 


- Ba, chẳng giống như ngoại đạo, họ chẳng có pháp này. 


- Bốn, hình tướng đoan nghiêm, trịnh trọng, khiến cho người khác kính tin. 


Trên đây, từ đắp y cho tới đoan tọa, đều là đức Phật từ bi, rủ lòng dùng thân làm gương cho đại chúng. Đức Thế Tôn thoạt đầu chẳng cần phải làm như vậy. Vì sao nói thế? Như kinh Anh Lạc Nữ đã nói: “Hóa Phật thân như toàn đoạn kim cang, vô sanh thục nhị tạng” (Thân của hóa Phật hoàn toàn như một khối kim cang, chẳng có sanh tạng và thục tạng)
. Kinh Niết Bàn nói: “Như Lai chi thân, phi tạp thực thân” (Thân Như Lai chẳng phải là thân cần phải ăn mới sống được). Cần gì phải khất thực, nhưng Ngài thị hiện khất thực, ngoài ba ý nghĩa khiến cho hết thảy mọi người chẳng sanh kiêu mạn như đã nêu trên, không gì chẳng nhằm nêu gương cho mọi người. Đã chẳng cần ăn mà lại nói là “ăn xong”, chẳng biết rốt cuộc Ngài có ăn hay không? Ở đây, có hai ý  nghĩa: 


- Một, nếu trọn chẳng ăn, phước của người thí chẳng viên mãn. Đức Phật từ bi khiến cho họ được mãn nguyện, cũng thường thuận theo đại chúng mà ăn. 


- Hai, có thuyết nói khi đồ ăn sắp đến miệng, có vị trời oai đức ẩn mình ở bên cạnh, nhận lấy đưa sang phương khác để thực hiện Phật sự. Do Phật đã thị hiện ăn, khiến cho phước của người cúng thí được viên mãn, lại còn dùng thần lực dời đi làm Phật sự. 


Vậy thì ăn và chẳng ăn, hai nghĩa đều vô ngại! Kinh A Hàm lại nói: “Phật hành ly địa tứ chỉ, liên hoa thừa túc” (Phật bước đi, cách mặt đất bốn ngón tay, hoa sen đỡ chân). Vốn chẳng cần rửa, nhưng nay mỗi mỗi đều thị hiện các sự tướng như vậy, há chẳng phải là thuận theo đại chúng mà nêu khuôn phép ư? 


Đoạn đầu tiên như vừa nói trên đây bất quá là nương theo kinh văn để giải thích ý nghĩa. Đoạn thứ hai là nói làm khuôn mẫu cho mọi người v.v… cũng là ý nghĩa thông thường. Điều quan trọng nhất là phải hiểu rõ vì sao kinh này trần thuật các sự tướng ấy để phát khởi? Hãy nên biết: Ở đây, có ý nghĩa rất tinh vi. Đấy đúng là chỉ điểm thân thiết, muốn cho mọi người từ trong các hành vi, động tĩnh mà thấu hiểu. Hãy thử nghĩ xem, Như Lai vì độ chúng sanh, chẳng sanh mà hiện sanh, thị hiện giống như phàm phu, có ngày nào chẳng mặc áo, ăn cơm, tức là có ngày nào chẳng lấy thân làm gương? Vì sao đầu các kinh, phần nhiều trần thuật chuyện phóng quang, chấn động cõi đất? Nay muốn tuyên thuyết Tổng Trì của hết thảy các pháp, sanh ra đại pháp Kim Cang Bát Nhã của chư Phật, bèn khăng khăng dùng một đoạn trần thuật chuyện tầm thường hằng ngày để phát khởi? Lạ hay không? Khéo hay không? Kỳ diệu chẳng ở chỗ kỳ diệu, mà là kỳ diệu nơi thô thiển. Phải biết rằng: Chuyện cực bình thường và lý cực cao thâm có mối quan hệ mật thiết. Xưa nay các vị chú giải, hoặc thấy là dùng Giới Định để phát khởi, hoặc nêu cảnh tượng như như bất động là phát khởi, hoặc bảo “chẳng thể coi thường chuyện sinh hoạt thường ngày!” Hoặc nói: “Mặc áo, ăn cơm chính là phóng quang, chấn động cõi đất để phát khởi”. Ai nấy có cách thấy riêng, mỗi người đều có sự hay khéo. Nay tôi gạn lọc các thuyết, lại còn cân nhắc trên phương diện ý chỉ trọng yếu của kinh văn, dẫn chứng nêu rõ để cho mọi người dễ thấu hiểu hơn! Ý nghĩa chất chứa đã sâu, trong một lúc khó thể nói trọn hết được, đành khái quát thành mười tầng để nói đại lược như sau: 


1) Bát Nhã là pháp trọng yếu để trưởng dưỡng huệ mạng, tiếp nối hưng thịnh dòng dõi Phật. Ví như cơm áo là chuyện trọng yếu để người đời hộ trì sắc thân, nối trước, truyền sau. Nay nêu lên mặc áo, ăn cơm v.v… để phát khởi, chính là vì khiến cho người đã phát đại tâm hiểu rõ: Chẳng thể lìa khỏi các thứ pháp thực Bát Nhã ấy trong khoảnh khắc. Do vậy, kinh nói: “Thọ trì, độc tụng, quảng vị nhân thuyết, tắc vi hà đảm A Nậu Bồ Đề” (Thọ trì, đọc tụng, rộng vì người khác nói, chính là gánh vác Vô Thượng Bồ Đề). Lại nói: “Đương tri thị nhân thành tựu tối thượng đệ nhất hy hữu chi pháp” (Hãy nên biết người ấy thành tựu pháp tối thượng, hiếm có bậc nhất). Lại nói: “Thị kinh sở tại chi xứ, tức vi hữu Phật, nhược tôn trọng đệ tử” (Chỗ nào có kinh này tức là nơi đó có Phật và các vị đệ tử đáng tôn trọng). Từ mấy câu kinh văn ấy mà nhìn ngược lại, sẽ thấy rõ rành rành là giống hệt như cơm áo có mối quan hệ rất lớn, chẳng thể tạm lìa được! Vì thế, dùng đó để phát khởi. 


2) Kinh dạy: “Hậu ngũ bách tuế, hữu trì giới, tu phước giả, ư thử chương cú, năng sanh tín tâm” (Năm trăm năm sau, có người trì giới, tu phước, đối với chương cú này, có thể sanh lòng tin tưởng). Có thể thấy trì giới và tu phước là cửa ngõ để nhập đạo của Bát Nhã. Khất thực là chế định thuộc giới luật. Nay [đức Phật] thị hiện đắp y, cầm bát, theo thứ tự khất thực, nhằm hướng dẫn chúng sanh trì giới, cũng khiến cho trọn khắp chúng sanh tu phước. Kệ tụng trong kinh có nói: “Pháp Thân bổn phi thực, ứng hóa diệc như nhiên, vị trưởng nhân thiên phước, từ bi tác phước điền” (Pháp Thân vốn chẳng ăn, do ứng hóa như thế, tăng trưởng phước trời người, là ruộng phước từ bi) là như thế đó. Đức Thế Tôn hằng ngày khất thực, tức là hằng ngày phát khởi tín căn cho chúng sanh kham nhập Bát Nhã. Nay trước khi sắp nói Kim Cang Bát Nhã, liền hiện bày như thế để phát khởi, thân thiết chi bằng? 


3) Khuê Phong đại sư nói: “Giới có thể vun bồi Định, Định có thể phát khởi Huệ. Vì thế, dùng Giới và Định để phát khởi. Cần phải biết: Huệ mà chẳng có Giới và Định, sẽ là cuồng huệ, chẳng phải chánh huệ”. Khất thực là Giới, trải tọa cụ để ngồi; do vậy nhập Định. Đã thị hiện sự tướng Giới, Định rồi mới nói Bát Nhã rất sâu, há chẳng phải là thuật bày thứ tự nhất định trong Tam Học, khiến cho mọi người biết [thứ tự] trước sau đó sao? Trong kinh lại còn chỉ nói về Huệ, đặc biệt trong phần Phát Khởi bèn bổ túc Giới và Định; Phật, Bồ Tát vì độ chúng sanh, khẩn thiết, châu đáo như thế đó. 


4) Hết thảy người học rèn luyện trong trần lao nơi áo cơm và cuộc sống thường ngày; đó chính là phương cách hàng phục vọng tâm trọng yếu nhất. Bởi lẽ, do tham cầu cơm áo, chẳng ngại trần lao, cố nhiên là chấp tướng. Chán ghét trần lao, nẩy sanh phiền não, vẫn là chấp tướng. Ắt cần phải đối cảnh tùy duyên, đã chẳng mê mà cũng chẳng phiền, đó chính là pháp để an tâm. Vì thế, kinh nói: “Nhất thiết pháp giai thị Phật pháp” (Hết thảy các pháp đều là Phật pháp). Lại nữa, trong kinh phần nhiều tập trung vào các Độ như Bố Thí v.v… để nói “hàng phục, an trụ”, cũng là vì ý này. Hãy thử nghĩ: Lũ phàm phu chúng ta, kẻ nào chẳng cần cơm áo? Đã chẳng thể thoát khỏi, nhưng có tham cũng chẳng tham được. Lại nữa, đã phát đại tâm học Phật, làm các chuyện như bố thí độ sanh v.v… đều ắt cần phải học. Nếu chẳng trong hết thảy [mọi sự việc, mọi hoàn cảnh], đều dụng công như trên, thì suốt ngày từ sáng tới tối, chẳng phải là chấp Có, sẽ liền chấp Không; có lúc nào, chốn nào kiếm được tự tại? Còn như một câu Phật hiệu, lại làm thế nào để niệm cho tốt đẹp? Các chuyện như hoằng pháp, lợi sanh, ắt cũng học chẳng ra gì! Nay từ ngay nơi chuyện mặc áo, ăn cơm, mà phát khởi chẳng chấp vào Nhị Biên, hết thảy đều như Bát Nhã rất sâu, khiến cho mọi người lãnh hội; đấy chính là dụng công nơi các sự tướng ấy. Đã chẳng thể chấp Có, mê Không, chấp giữ pháp tướng, lại chẳng thể lìa Có nói Không, chấp vào phi pháp tướng! Đúng là đại từ, đại bi vậy! 


5) Như Lai tùy thuận phàm phu, đắp y, khất thực, nhằm nêu rõ: Chẳng chấp tướng quả vị! Đúng như kinh đã dạy: “Như Lai giả, tức chư pháp Như nghĩa” (Như Lai là nghĩa Như của các pháp). Cần biết quả là Như, thì nhân cũng là Như. Do vậy, phải nên lìa hết thảy các tướng, phát tâm A Nậu Bồ Đề, mà đạo “hàng phục” đều được bao gồm trọn hết trong ấy! Dùng chẳng chấp tướng nơi quả đức để phát khởi “chớ nên chấp tướng” nơi nhân hạnh. Thật sự là “nhân bao trùm biển quả, quả thấu triệt nguồn nhân”, tuyệt diệu tột bậc! 


6) Kinh Kim Quang Minh Tối Thắng Vương có nói Ngũ Uẩn chính là Pháp Thân. Ngũ Uẩn chính là huyễn hữu được sanh bởi các duyên. Pháp Thân là Chân Không tịch chiếu. Đấy chính là dạy mọi người hãy từ ngay Huyễn Hữu mà thấy Chân Không, chẳng phải là tướng đoạn diệt. Kinh này đủ mọi cách trừ khử tướng, nhưng chú trọng nơi pháp, chẳng nói tướng đoạn diệt, cũng là vì ý này. Hãy nên biết: Đối với cái được gọi là Đệ Nhất Nghĩa Không, chính là cần phải đừng chấp lấy tướng, lại còn chẳng đoạn diệt, thì mới xứng với Đệ Nhất Nghĩa! Đấy là điều khẩn yếu trong học Bát Nhã. Như Lai dùng Pháp Thân để thị hiện huyễn tướng như cơm áo của phàm phu, chính là vì muốn cho phàm phu ai nấy sẽ từ nơi huyễn tướng mà thấu hiểu, nhận thức “Pháp Thân vốn sẵn có”. Chỉ đừng đuổi theo vọng, cần gì phải hư vọng cầu Chân bên ngoài! Nếu chấp chân, sẽ chính là từ trong chân mà khởi vọng. “Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (Hãy nên không trụ vào đâu mà sanh cái tâm), “ưng sanh vô sở trụ tâm” (hãy nên sanh tâm không trụ vào đâu), “phàm phu chẳng phải là phàm phu, chúng sanh chẳng phải là chúng sanh” v.v… trong kinh không gì chẳng nhằm nói rõ các nghĩa “chẳng chấp lấy, chẳng đoạn, chẳng chính là, chẳng rời”. Vậy thì phần Phát Khởi của kinh này có thể nói là thiết yếu tột bậc! 


7) Như Lai  thị  hiện  khất  thực; khất  thực  xong, liền  trở  về  chỗ 
mình. Bọn phàm phu chúng ta chỉ biết bận bịu kiếm cơm, quanh năm suốt tháng, hướng ra ngoài rong ruổi truy cầu, trọn chẳng biết quay lại chiếu soi bản tánh. Như Lai còn thị hiện ăn xong liền thu dọn hết thảy, nhiếp tĩnh nhập Quán. Lũ phàm phu chúng ta ăn no rửng mỡ, chộn rộn chẳng thôi, chưa từng tĩnh được giây lát, còn có thể tu Quán nữa chăng? Cần phải biết: Bát Nhã huệ lực sanh từ nội chiếu, nhưng để nội chiếu, ắt phải nhiếp tĩnh trước đã! Nay dùng các câu này để phát khởi, chính nhằm chỉ dạy chúng ta đối với hết thảy duyên đời, hễ duyên đưa đến thì ứng phó, xong việc liền thâu thập, ném qua một bên, lại liền phản quán tĩnh chiếu, xoay lưng với trần lao, hợp với giác, thì mới kham phát khởi đại trí Bát Nhã vốn sẵn có! Hãy chú ý nhé! 


8) Ý chỉ trọng yếu của cả bộ kinh Kim Cang chỉ là “hàng phục như thế nào? Trụ như thế nào?”, nói dễ dàng lắm thay! Pháp sư Đạt Thiên bảo: “Hễ có một thứ để trụ, giác tâm liền mất. Vừa mới thực hiện hàng phục, vọng tâm càng hừng hực”. Do vậy, cần phải chẳng hàng phục mà hàng phục, chẳng trụ mà trụ, thực hiện bằng cách nào đây? Nay quán đức Thế Tôn đắp y, dùng cơm, đi trên đường phố, rửa chân, trải tọa cụ, lụn vụn, lặt vặt, hoàn toàn chẳng phải chỉ là một lúc như thế. Độ sanh suốt bốn mươi chín năm, liền suốt cả bốn mươi chín năm đều như thế. Do thân kim cang chẳng cần ăn uống, chẳng cần rửa chân, chẳng cần học Định, nhưng vì chúng sanh, mà hằng ngày thực hiện, làm chuyện không cần phải làm, đúng là bình đẳng như như. Cảnh tượng nơi bổn địa trong đoạn này chính là gương mẫu lớn lao để [chúng sanh noi theo mà] hàng phục và an trụ cái tâm. Lũ chúng ta ắt phải nên tu học như thế. Phàm khi gặp cảnh duyên đưa tới, đều cần phải đúng như lời dạy mà hành, tuy hành mà chẳng có chuyện để hành, sẽ là chẳng hàng phục mà hàng phục, chẳng trụ mà trụ. Như thế thì sẽ có thể khế nhập ý chỉ Bát Nhã sâu xa vậy thay! 


9) Trên đây tuy đã nói “chẳng hàng phục mà hàng phục, chẳng trụ mà trụ”, sợ vẫn chưa trọn hết, xin lại nói thêm. Đức Thế Tôn vốn khác xa loài người, vì sao lại thị hiện cách hành xử của phàm phu, trọn chẳng khác mọi người? Hãy nên biết: Do vì trọn chẳng khác mọi người, cho nên Ngài khác biệt loài người vời vợi! Lũ chúng ta hãy nên thấu hiểu từ điểm này, lại còn từ nơi bản thân mà thấu hiểu. Vì sao vậy? Tuy là phàm phu, nhưng vốn sẵn có Phật tánh Như Như, vì sao? Do chẳng giữ lấy tướng. Bọn chúng ta học Bát Nhã, cũng hãy nên dụng công nơi “chẳng chấp lấy tướng!” “Chẳng chấp lấy” tức là chẳng lìa hết thảy tướng, nhưng chẳng chấp. Nếu lệch về phía coi vô tướng là chẳng chấp, tức là lại chấp lấy phi pháp tướng, trở thành đoạn diệt mất rồi! Vì thế, kinh dạy: “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tức kiến Như Lai” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, tức là thấy Như Lai). “Các tướng chẳng phải tướng” nghĩa là tuy có các tướng mà chẳng chấp vậy! Lại nói: “Bất thủ ư tướng, như như bất động” (Chẳng giữ lấy tướng, như như bất động). Vì chẳng lấy, cho nên được thấy hết thảy các pháp tướng và phi pháp tướng. “Chẳng giữ lấy” chính là chẳng hàng phục mà hàng phục, chẳng trụ mà trụ vậy. Đầu kinh này dùng “chẳng giữ lấy tướng” để phát khởi, ý chỉ sâu xa lắm thay! 


10) Gộp chung những điều đã nói trên đây, có thể thấy phần Phát Khởi Tự hoàn toàn hiển lộ Đệ Nhất Nghĩa Không. Quý vị thấy Như Lai thị hiện giống như phàm phu là lợi tha, là chẳng có ngã tướng. Diệu pháp Bát Nhã tùy ý tự tại lưu xuất từ các sự tướng vụn vặt, tức là chẳng có pháp tướng. Chẳng cần ăn mà đi khất thực, cho đến thị hiện rửa chân, trải tọa cụ v.v…, dùng cách dạy vô ngôn để hộ niệm, phó chúc hết thảy người phát đại tâm, cũng là không có phi pháp tướng. Hiểu được như thế, lý trí Chân Không sẽ rành rành nơi tâm mục. Phát khởi tinh vi không chi hơn được lẽ này! 


Các vị cần biết: Sở dĩ tôi đối với phần Phát Khởi Tự nói đi, nói lại, chẳng dám ngại phiền, chẳng vì lẽ nào khác! Muốn cho các vị thiện tri thức biết phát khởi lòng tin như thế nào, cũng như hiểu rõ lý trí Tam Không, đối với mỗi sự đều có thể thấy, khéo hướng về lúc mặc áo, ăn cơm, đi, đứng, động tĩnh, luôn tùy thời quán chiếu như thế, sẽ ngay trong khi đó mà được thọ dụng. Sau đấy mới biết bộ kinh Kim Cang này chính là phương thuốc hay để trừ khổ ách, là đường tắt để nhập Phật trí. Hãy tôn trọng nhé! 

2.2. Phần Chánh Tông 


Chia thành hai phần: 


1) Bậc đương cơ tán thán, thỉnh pháp. 


2) Như Lai tán thán, hứa khả. 

2.2.1. Bậc đương cơ tán thán, thỉnh cầu 


Lại chia thành hai phần: 


1) Lễ bái, tán thán. 


2) Thỉnh pháp. 

2.2.1.1. Lễ bái, tán thán 

2.2.1.1.1. Trọn đủ oai nghi 


(Kinh) Thời, trưởng lão Tu Bồ Đề, tại đại chúng trung, tức tùng tòa khởi, thiên đản hữu kiên, hữu tất trước địa, hiệp chưởng cung kính, nhi bạch Phật ngôn:  



(經)時，長老須菩提，在大眾中，即從座起。偏袒右肩。右膝著地。合掌恭敬而白佛言：

(Kinh: Khi ấy, trưởng lão Tu Bồ Đề, ở trong đại chúng, liền từ chỗ ngồi đứng dậy, trật áo vai hữu, gối phải đặt sát đất, chắp tay cung kính, mà bạch với đức Phật rằng:) 


(Bổ)
 “Thời” chính là lúc đức Thế Tôn khất thực xong, trở về Kỳ Viên. Chữ Thời này đáng chú ý nhất. Lời tán thán “hy hữu” trong phần sau nhằm tiếp nối đoạn văn “đắp y, cầm bát” trên đây mà có. Người kết tập kinh đặt một chữ Thời, chứa đựng nỗi cảm khái vô cùng trong ấy. Đức Thế Tôn đắp y, cầm bát, khất thực hằng ngày như thế, đại chúng thấy mà như không thấy. Lần này, do cơ duyên chín muồi, bèn được ngài Tu Bồ Đề vừa nhìn bèn thấy rõ. Đại pháp Bát Nhã đức Thế Tôn chẳng thường nói. Dẫu nói, ắt cũng phải đợi cơ duyên chín muồi mới được. Đây thật đúng là hiếm có, khó gặp, đáng gọi là “ngàn năm một thuở” vậy! 


“Trưởng lão” (Sthavira) là từ ngữ để xưng hô bậc tuổi tác và đức hạnh đều đáng tôn trọng. Bản dịch đời Đường ghi là Cụ Thọ (具壽), chỉ nêu rõ [ý nghĩa] tuổi già. Bản dịch đời Ngụy ghi là “huệ mạng” chỉ tỏ rõ đức dày. Ngài La Thập thuận theo văn nghĩa của phương này dịch “trưởng lão” đã chứa đủ cả hai nghĩa. 


Tu Bồ Đề (Subhūti) còn dịch là Không Sanh (空生), hoặc dịch là Thiện Hiện (善現), hay Thiện Cát (善吉). Gia đình Ngài giàu có lắm của; khi Ngài sanh ra, kho tàng, vàng, bạc trong nhà đều trống rỗng; do vậy đặt tên là Không Sanh. Ngài sanh được bảy ngày, của cải trong nhà lại hiện ra. Vì thế gọi là Thiện Hiện. Thầy xem tướng lại đoán rằng: “Đứa trẻ này thiện cát (tốt lành, cát tường), chẳng cần phải lo ngại”. Vì thế, đặt tên là Thiện Cát. Mới sanh ra, kho tàng trống rỗng nhằm biểu thị, hiển lộ lý Không. Sau đó, của cải lại hiện, biểu thị, hiển lộ “Không chẳng phải là Thiên Không”. Tây Vực Ký ghi chép: “Ngài Tu Bồ Đề vốn là Thanh Long Đà Phật ở phương Đông, hiện bóng trong hội của Phật Thích Ca, thị hiện với hình tích là A La Hán, phụ trợ Thích Ca Mâu Ni Phật thực hiện sự giáo hóa. Trong Phật môn, Ngài giải Không (hiểu lý Không) bậc nhất”. Không mà chẳng Không mới là Chân Không, mới là Đệ Nhất Nghĩa Không. Các vị đệ tử đều chẳng lãnh hội [nghĩa Không] sâu đậm nhất như ngài Tu Bồ Đề. Do vậy, trong hội Bát Nhã, ắt lấy ngài Tu Bồ Đề làm bậc đương cơ, thay mặt đại chúng thưa hỏi. 


Ngài Tu Bồ Đề vì đại chúng khải thỉnh, [điều này] chứa đựng bốn nghĩa trọng yếu: 


1) Đại chúng thông thường hằng ngày thấy đức Thế Tôn đắp y, cầm bát, giống hệt như các vị tỳ-kheo khất thực bình thường, đều mờ mịt, chẳng biết dụng ý ở chỗ nào. Vì thế, ắt phải cậy bậc thị hiện dấu tích Thanh Văn là ngài Tu Bồ Đề vì họ khải thỉnh. 


2) Nay đã tới hội thứ chín, đức Thế Tôn trong lúc đắp y, dùng cơm bình thường, đã khéo hộ niệm, khéo phó chúc đại pháp Bát Nhã, giãi bày trọn hết lý Đệ Nhất Nghĩa Không sâu nhất. Đại chúng đương nhiên chẳng thể hiểu rõ, chẳng do ngài Tu Bồ Đề thì cũng không ai có thể vì họ khải thỉnh. 


3) Trưởng lão trong Phật môn không phải chỉ có mình ngài Tu Bồ Đề, nhưng giải Không thì chẳng ai bằng ngài Tu Bồ Đề. Vì thế, bậc đương cơ thỉnh pháp, chẳng phải ngài Tu Bồ Đề thì chẳng có ai! 


4) Trong hội còn có các Bồ Tát Ma Ha Tát, sao không khải thỉnh, mà lại nhường cho ngài Tu Bồ Đề một mình thỉnh vấn? Đó là vì đức Phật nói Bát Nhã chính vì bậc A La Hán, kiêm vì Bồ Tát. Nếu Bồ Tát khải thỉnh, A La Hán chắc sẽ ngờ vực đấy là pháp Bồ Tát, chẳng liên quan gì đến chúng ta! Nay để cho ngài Tu Bồ Đề khải thỉnh, sẽ ngừa được nỗi nghi ấy. 


Ngài Tu Bồ Đề khải thỉnh, hoàn toàn vì đại chúng mà làm, nên [kinh văn trong] phần sau vừa mở miệng liền nói “thiện nam tử, thiện nữ nhân”. Vì thế, trong từ ngữ “đại chúng” chứa đựng đủ loại ý nghĩa trong đó. 


“Tức” (即) là “liền”, cũng có ý nghĩa “khẩn cấp”. Đức Thế Tôn trải tọa cụ để ngồi, đại chúng cũng thế. Vì thế, ngài Tu Bồ Đề liền từ chỗ ngồi đứng lên. Nói theo hình tích là như thế, chứ nếu nói theo cái gốc, ngài Tu Bồ Đề đã sớm thành Phật, đức Thế Tôn đã nói Bát Nhã tám hội, vì lẽ gì phải đợi tới hội thứ chín khi đức Phật nói Kim Cang Bát Nhã thì mới từ chỗ ngồi mà đứng dậy? Có thể thấy: Mọi chuyện ắt cần phải có “nhân, duyên, thời, tiết” bốn thứ đều trọn vẹn thì mới có thể khéo phù hợp. Khi đức Thế Tôn nói Bát Nhã là Thời, nói Kim Cang Bát Nhã là Tiết, có đủ loại nhân, có đủ loại duyên; tới đây, nhân duyên đã trọn đủ, ngài Tu Bồ Đề bèn làm bậc đương cơ thưa hỏi đại pháp này. 


Ca-sa được đắp che vai trái; vì thế, vai phải có thể để hở ra. Theo chế định của đức Phật, lúc bình thường, ca sa chẳng để lộ vai, khi ắt phải cung kính thì mới để lộ một bên vai. Phàm người làm việc, ắt cần dùng tay phải, đi thì chân phải bước trước; đấy là biểu thị ý nghĩa “hễ có chuyện thì đệ tử phục vụ”. Kinh này chú trọng tại gánh vác Bồ Đề, đệ tử đúng là phải nên ghé vai gánh vác trách nhiệm ấy. Khi lễ bái thì hai gối đặt sát đất. Như sám hối thì quỳ gối phải, [chân kia đặt vuông góc với mặt đất], cổ nhân gọi đó là “hồ quỳ” (胡跪).


“Trước địa” (Chấm đất, đặt sát đất): Chân dẫm lên Thật Địa, theo ý nghĩa biểu thị pháp thì là Thật Tế lý địa, tức Thật Tướng, khiến cho mọi người chứng đắc bản tánh. “Hiệp chưởng” (Chắp tay): Hai tay hợp lại, chẳng cầm vật bên ngoài. Hai tay chúng ta Đông buông, Tây bắt, toàn là trần cấu. Nay hợp lại, tức là xoay lưng với trần lao, hợp cùng giác ngộ. Từ “hở vai” cho tới “chắp tay” là thân nghiệp thanh tịnh. Vẻ ngoài đoan trang, nghiêm túc là Cung, trong tâm kiền thành là Kính, tức ý nghiệp thanh tịnh. “Nhi bạch Phật ngôn” (Mà bạch với đức Phật rằng): “Bạch” là thổ lộ, thổ lộ ý nghĩ của chính mình. Đó là ngữ nghiệp thanh tịnh. Trên đây đều là các từ ngữ của người kết tập kinh. 

2.2.1.1.2. Tán thán 

(Kinh) Hy hữu, Thế Tôn! Như Lai thiện hộ niệm chư Bồ Tát, thiện phó chúc chư Bồ Tát.


(經)希有，世尊！如來善護念諸菩薩，善付囑諸菩  薩。

(Kinh: Hy hữu Thế Tôn! Như Lai khéo hộ niệm các Bồ Tát, khéo phó chúc các Bồ Tát).


(Bổ) Thông thường nói “hy hữu” thì quy nạp lại, có bốn nghĩa: 


1) Thời hy hữu: Như Lai xuất thế, trải bao kiếp lâu xa khó gặp. 


2) Xứ hy hữu: Trong tam thiên đại thiên thế giới, chỉ có một vị Phật. 


3) Đức hy hữu: Phước huệ thù thắng chẳng thể sánh bằng. 


4) Sự hy hữu: Phương tiện từ bi có tác dụng thiện xảo nhất. 


Bốn điều trên đây đều là nói thông thường. Nay nói “hy hữu” chính là nói đến Bát Nhã Ba La Mật. Thế Tôn là danh hiệu chung, khi xưng hô bèn dùng. Gọi là Phật nhằm biểu thị quả đức, gọi Như Lai nhằm biểu thị tánh đức. Từ những việc như đức Phật đắp y, dùng cơm v.v… ngài Tu Bồ Đề trông thấy “các tướng phi tướng, chính là thấy Như Lai”. Vì thế, vừa mở miệng liền gọi Như Lai. Lão nhân gia dùng Pháp Thân Như Lai để thị hiện thành phàm phu, chính là qua đó, biểu thị “chẳng trụ vào hết thảy các tướng”. Vì sao Pháp Thân Như Lai lại thị hiện giống như phàm phu? Chính là chẳng xả chúng sanh; đó tức là hộ niệm. Chẳng xả chúng sanh chính là đại bi, còn dùng Pháp Thân Như Lai để thị hiện, tức là đại trí. Lòng đại bi ấy sanh từ đại trí, tức là Có mà chẳng có. Có mà chẳng có thì mới là Diệu Hữu, mới là Diệu Hữu chẳng trở ngại Chân Không. Dùng Diệu Hữu chẳng trở ngại Chân Không để hộ niệm, há chẳng phải là “khéo” ư? Thể hiện hình tích giống hệt phàm phu, chính là để biểu thị Pháp Thân Như Lai chẳng trụ trong hết thảy các tướng. Nghĩa lý tinh diệu của Kim Cang Bát Nhã hoàn toàn bộc lộ, đấy chính là dùng lời dạy vô ngôn để phó chúc. Lời dạy vô ngôn chính là đại trí. Đại trí ấy sanh từ đại bi, là Không mà chẳng Không. “Không mà chẳng Không” mới là Chân Không, mới là Chân Không chẳng trở ngại Diệu Hữu. Dùng Chân Không chẳng trở ngại Diệu Hữu để phó chúc, không điều hay nào có thể hay khéo hơn được! Bất luận hộ niệm hay phó chúc, không gì chẳng cùng tỏ lộ Không và Hữu. Cả bản kinh nêu tỏ lý tinh vi Chân Không Diệu Hữu chỗ nào cũng đều có thể trông thấy. Hiểu rõ điều này, sẽ thông suốt lớp lang. Lời tán thán “hy hữu”, do vậy mang ý nghĩa “bao kiếp lâu xa khó gặp gỡ”, mà cũng hàm ý “khó thể lãnh hội” trong ấy. 


Trong kinh văn thuộc phần sau, [có nói] “ngã tùng tích lai sở đắc huệ nhãn, vị tằng đắc văn như thị chi kinh” (con từ lúc xưa kia đã đạt được huệ nhãn, nhưng chưa từng được nghe kinh như thế) và “ngã kim đắc văn như thị kinh điển, tín giải, thọ trì, bất túc vi nan. Nhược đương lai thế, hậu ngũ bách tuế, kỳ hữu chúng sanh, đắc văn thị kinh, tín giải, thọ trì, thị nhân tắc vi đệ nhất hy hữu” (con nay được nghe kinh điển như thế, tin hiểu, thọ trì, chẳng có gì khó khăn. Nhưng trong đời tương lai, năm trăm năm sau, có chúng sanh nào được nghe kinh này mà tin hiểu, thọ trì, người ấy chính là hiếm có bậc nhất). Nhìn vào những lời ấy, đều có thể chứng minh “chẳng dễ gì tin hiểu!” Ý của ngài Tu Bồ Đề là con từ xưa cho tới hiện thời, mới thấy được sự hộ niệm và phó chúc của Như Lai. Dẫu đại chúng chẳng thể lãnh hội, đức Thế Tôn luôn thị hiện như thế, càng hiếm có hơn! Do vậy đối với sự hộ niệm và phó chúc ấy, đều nói là “thiện”. Hộ niệm thuộc về tâm, phó chúc thuộc về miệng. Nếu đợi khởi tâm hộ niệm thì lúc khởi tâm mới hộ niệm, khi chẳng khởi tâm sẽ không hộ niệm. Nếu đợi thốt lời phó chúc, thì khi thốt lời mới phó chúc, khi chẳng nói ra lời sẽ chẳng phó chúc, đều chẳng thể gọi là Thiện được! 


Nay do đức Như Lai vào thành, trở lại Kỳ Viên, như như bất động, ngầm chỉ bày “trụ tâm”, dùng thân làm gương, đúng là gia hộ, ức niệm. Lại còn ăn xong, ngồi yên, chẳng sanh một niệm, ngầm chỉ bày sự hàng phục cái tâm, khiến cho mọi chúng phỏng theo. Đúng là ra rả răn bảo. Trong động hay tĩnh, dùng thân để dạy, chẳng dạy bằng lời. Bất cứ lúc nào, bất cứ chỗ nào, không gì chẳng nhằm nêu khuôn phép cho hàng Bồ Tát. Đấy thật sự là Thiện. Ngài Tu Bồ Đề thốt lời tán thán “hy hữu” thật đúng lắm thay! 

2.2.1.2. Thỉnh pháp 

(Kinh) Thế Tôn! Thiện nam tử, thiện nữ nhân, phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, ưng vân hà trụ? Vân hà hàng phục kỳ tâm? 


(經)世尊！善男子、善女人，發阿耨多羅三藐三菩提心，應云何住？云何降伏其心？


(Kinh: Bạch đức Thế Tôn! Thiện nam tử, thiện nữ nhân phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, hãy nên như thế nào trụ? Hàng phục cái tâm như thế nào?) 


(Bổ) Bản kinh Kim Cang lưu hành thường ghi là “vân hà ưng trụ” (nên trụ như thế nào), nay dựa theo bản chép kinh của người đời Đường, ghi thành “ưng vân hà trụ” (nên như thế nào trụ). 


“Chư Bồ Tát” trong câu trên (tức câu “thiện hộ niệm chư Bồ Tát…”) là nói về các vị thiện nam tử, thiện nữ nhân này. Do họ phát tâm vô thượng, liền có tư cách thành Phật, đáng gọi là Bồ Tát. “Thiện” là thiện căn. Phát tâm vô thượng, mà nếu chẳng có đại thiện căn, sẽ chẳng thể! Ai nấy đều có thiện căn. Nếu chẳng có thiện căn, sẽ không thể sanh làm loài người, mà cũng chẳng thể nghe đại pháp này. Nhưng nếu chẳng phát tâm, tức là luống uổng thiện căn ấy, há chẳng phải là cô phụ ư? Trong kinh, đức Phật thường quở trách nữ nhân, lại thường nói “nữ nhân chướng nặng, chẳng thể thành Phật, ắt trước hết phải chuyển thành thân nam thì mới được!” Có kẻ ngờ vực sự bình đẳng trong Phật pháp: “Nếu nữ nhân ắt phải chuyển thành thân nam trước thì là bất bình đẳng”. Đấy là vì chẳng hiểu Phật lý, nên phê bình Phật pháp như trên, hết sức chẳng nên! Nói tóm gọn, nữ nhân đích xác là chướng nặng. Một là có chướng ngại phải sanh nở. Hai là thường lầm tưởng ái là từ bi. Từ bi là bình đẳng, trọn chẳng có thân sơ, nồng hậu, hay lợt lạt. Ái là con sông sanh tử, hễ lầm lẫn liền đọa nhập luân hồi. Trong cái nhìn của đức Phật, chẳng có tướng nam hay nữ. Sở dĩ nói “nữ nhân chướng nặng” là muốn họ đặc biệt chú ý, chẳng cần phải hứng chịu chướng ngại ấy. Chỉ cần phát đại tâm, sẽ thành Phật giống hệt như nhau! Ở đây, do vậy, ngài Tu Bồ Đề hỏi cả hai đằng. 


“Phát” là sanh, là khởi lên. Tức là phát khởi cái tâm “trên cầu Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh, mong chứng cái quả vô thượng”. Chữ Phát xuyên suốt các đoạn kinh văn trên và dưới, nghĩa thông chủ thể và khách thể. Đoạn văn trên là thiện nam tử, thiện nữ nhân có thể phát [cái tâm ấy. Đó là “chủ thể”], đoạn văn dưới nói là cái tâm A Nậu Bồ Đề sẽ được phát, [đó là “khách thể”]. 


A Nậu Đa La (Anuttarā) trong tiếng Phạn được phương này dịch là Vô Thượng. Tam Miệu (Samyak) được phương này dịch là Chánh Đẳng. Tam Bồ Đề (Saṃbodhi) được dịch là Chánh Giác. Nói gộp lại là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Chánh Giác [nhằm chỉ rõ] khác với ngoại đạo, phàm phu bất chánh. Do phàm phu có Ngã, chẳng thể tự giác. Ngoại đạo có giác, nhưng thuộc loại tà vạy, lệch lạc, chẳng phải là Chánh Giác. Chánh Đẳng là nhằm chỉ rõ khác với Nhị Thừa chẳng bình đẳng. A La Hán đều đắc Chánh Giác, nhưng sợ sanh tử như tù ngục, gấp rút tự độ, thiếu khuyết tâm từ bi. Chẳng thể tu thiện, độ sanh, do chẳng có tâm bình đẳng. Tam Miệu chính là nói về bậc Bồ Tát. Chánh Đẳng là đối với tự giác và giác tha (giác ngộ người khác), Ngài đều cân bằng. Vô Thượng là khác với hàng Bồ Tát còn có bậc cao hơn! Bồ Tát tuy là Chánh Đẳng, nhưng vẫn chẳng bằng Phật là bậc giác hạnh viên mãn. Vô Thượng chính là nói về Phật. 


Cái tâm do các thiện nam tử, thiện nữ nhân đã phát chính là tâm Vô Thượng Giác của Phật. Tâm là cái Thể linh minh giác chiếu, nơi tác dụng thì là phân định chân, vọng, nhiễm, tịnh. Nay nương vào Bồ Đề để phát, sẽ thấy rõ là chân, là tịnh, chẳng phải là vọng nhiễm. Đại Luận (Đại Trí Độ Luận) nói: “Từ nhân tới quả, có năm loại Bồ Đề. Một là phát tâm Bồ Đề, tức địa vị Thập Tín. Hai là phục tâm Bồ Đề, tức địa vị Tam Hiền. Ba là minh tâm Bồ Đề, tức là từ Sơ Địa cho tới Thất Địa. Bốn là xuất đáo Bồ Đề, tức là từ Bát Địa cho đến Thập Địa. Năm là vô thượng Bồ Đề, tức quả vị Như Lai”. Nay xét theo phương diện có thể phát tâm (năng phát tâm), thì phải là loại thứ nhất. Xét theo phương diện cái tâm được phát (sở phát tâm), phải là loại thứ năm. Năng và Sở gộp chung để luận, sẽ là xuyên suốt từ trước tới sau. Vì thế biết: Vô Thượng thuộc về quả, còn Chánh Đẳng Chánh Giác thuộc về nhân. Cái tâm được phát bao gồm cả nhân lẫn quả. 


“Ưng” là “phải nên”. Chữ này thông cả hai câu sau đó. “Trụ” là ở lại một chỗ. “Hàng phục” là khắc chế, thâu nhiếp gìn giữ. Chữ Tâm trong “kỳ tâm” nhằm nói tới vọng nhiễm. 


Lời hỏi gồm ba ý: 


1) Phàm là Bồ Tát, cần phải phát Bồ Đề tâm. Vì thế, trước hết hỏi về phát tâm. 


2) Thoạt đầu phát cái tâm ấy, chẳng thể như Phật tùy duyên an trụ. Vì thế, kế đó hỏi về chuyện trụ tâm. Ngụ ý cầu Phật chỉ dạy phương pháp hòng có thể khiến cho cái tâm ấy tương ứng mà trụ. 


3) Lại do vọng tâm nhiều lượt dấy lên, chẳng thể tự nhiên hàng phục giống như Phật được. Vì thế, kế đó hỏi cách hàng phục. Ngụ ý cầu đức Phật chỉ dạy phương pháp, hòng có thể khiến cho vọng tâm tự nhiên bị hàng phục. 


Phát tâm là điều đầu tiên, nhưng ắt phải phát đại tâm thì mới có thể tu đại hạnh, đắc đại quả. Kinh Hoa Nghiêm nói: “Vong thất Bồ Đề tâm, tu chư thiện quả, ma sở nhiếp trì cố” (Quên mất tâm Bồ Đề, tu các thiện quả, sẽ bị ma nhiếp trì). Thiện nam, thiện nữ khi sơ phát tâm, hãy nên lấy chuyện thành Phật làm điều mong mỏi của chính mình, tức là phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm. “Vô thượng” chính là điều mong cầu. Muốn cầu vô thượng, ắt phải tu phước, độ sanh. Vì thế, kế đó nói Chánh Đẳng. Muốn độ chúng sanh, phải nên tự độ trước đã. Vì thế, kế đó nói Chánh Giác. Nói ngược lại, tức là tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn. Luận nói: “Sơ phát tâm và rốt ráo chẳng hai, chẳng khác. Trong hai tâm như thế, tâm trước là khó”. Phát tâm Bồ Đề, đạt tới Vô Thượng Bồ Đề, tức là nhất tâm, chẳng phải là nhị tâm. Nhưng sơ phát tâm thì khó khăn; vì vậy, ngài Tu Bồ Đề hỏi trước về chuyện phát tâm. Trụ và hàng phục là chuyện sau đó. Cũng có người trước đó từng phát tâm, về sau quên mất. Đấy là do chẳng biết an trụ nơi chân tâm như thế nào, đến nỗi chẳng thể hàng phục vọng tâm. Vì thế, Thiện Tài đồng tử mỗi lần gặp thiện hữu, đều khải thỉnh rằng: “Ngã dĩ tiên phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, nhi vị tri vân hà học Bồ Tát hạnh, tu Bồ Tát đạo?” (Con trước đây đã phát tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, nhưng chưa biết học Bồ Tát hạnh, tu Bồ Tát đạo như thế nào?) Do vậy biết: Người phát đại tâm, ắt tu đại hạnh. Trụ và hàng phục chính là chỗ thiết thực để dụng công trong tu hành. Vì thế, kế đó hỏi về trụ và hàng phục. Nhưng hai lời hỏi ấy, thật sự bổ trợ cho nhau. Dùng giác tâm để trụ thì vọng tâm chẳng cần hàng phục mà tự hàng phục. Vọng tâm đã bị hàng phục, giác tâm sẽ chẳng trụ mà trụ. 
2.2.2. Như Lai tán thán, hứa khả
2.2.2.1. Tán thán, ấn chứng


(Kinh) Phật ngôn: - Thiện tai, thiện tai! Tu Bồ Đề! Như nhữ sở thuyết, Như Lai thiện hộ niệm chư Bồ Tát, thiện phó chúc chư Bồ  Tát.


(經)佛言：善哉，善哉！須菩提！如汝所說，如來善護念諸菩薩，善付囑諸菩薩。 

(Kinh: Đức Phật nói: - Lành thay, lành thay! Tu Bồ Đề! Đúng như lời ông nói, Như Lai khéo hộ niệm các Bồ Tát, khéo phó chúc các Bồ Tát).


(Bổ) Ở đây, người kết tập kinh đặt chữ Phật là có thâm ý. Phật là quả giác rốt ráo. Đoạn văn trong phần trước nói về người phát tâm, tức là tu nhân. Muốn biết đường dưới núi, phải hỏi người từng trải. Đặt chữ Phật ở đây, [ngụ ý]: Nhân như thế nào thì quả như thế ấy. Ngược lại, quả như thế nào thì cái nhân là như thế đó. “Thiện tai, thiện tai!” (Lành thay, lành thay!) là tán thán. “Như nhữ sở thuyết’ (Đúng như ông nói) là ấn chứng. Câu “thiện tai” thứ nhất nhằm ca ngợi Tu Bồ Đề khéo khế hợp bản tâm của Như Lai. Mấy chục năm [đức Phật] thị hiện trần lao, thầm lặng hộ niệm, phó chúc, trọn chẳng nói năng, nay riêng mình Tu Bồ Đề có thể thấy rõ, cho nên tán thán. Câu “thiện tai” thứ hai là tán thán Ngài đã thay đại chúng khải thỉnh. Nỗi khổ tâm của đức Phật tức là muốn cho thiện nam, thiện nữ phát tâm học, nhưng chẳng người nào có thể thỉnh. Nay riêng mình ngài Tu Bồ Đề có thể thưa hỏi, hoàn thành bổn nguyện của Như Lai. Vì thế, đức Phật lại tán thán. Kẻ khác chẳng thể hỏi, riêng ông có thể hỏi, cho nên câu “thiện tai” thứ nhất chính là tán thán đại trí của Ngài (Tu Bồ Đề). Hỏi pháp chẳng vì chính mình, mà vì đại chúng, cho nên câu “thiện tai” thứ hai là tán thán lòng đại bi của Ngài. Ông có thể thật sự thấy ta chẳng trụ trong Phật tướng, mà hộ niệm, phó chúc, nên nói “như nhữ sở thuyết” (đúng như ông đã nói). Bởi lẽ, hộ niệm và phó chúc như thế, đại chúng chẳng hiểu, chỉ có mình Tu Bồ Đề có thể chỉ ra; do vậy, [đức Phật] ấn khả lời tôn giả nói. Hai câu Như Lai vốn là lời ngài Tu Bồ Đề tán thán đức Phật. Nay đức Phật cực lực thừa nhận, tức là Như Lai hộ niệm và phó chúc đúng như ông đã nói, chẳng sai tí nào! Đó là vì muốn khiến cho chúng sanh đối với chuyện đắp y, trì bát, đi lại, động tĩnh của Như Lai, sẽ lãnh hội ý nghĩa hộ niệm và phó chúc. 

2.2.2.2. Hứa sẽ giảng nói


Chia thành hai phần: 


1) Chỉ dạy chung. 


2) Nói cặn kẽ. 

2.2.2.2.1. Chỉ dạy chung 

2.2.2.2.1.1. Răn hãy lắng nghe, nêu ra điều cốt lõi 


(Kinh) Nhữ kim đế thính, đương vị nhữ thuyết. Thiện nam tử, thiện nữ nhân phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, ưng như thị trụ, như thị hàng phục kỳ tâm. 


(經)汝今諦聽，當為汝說。善男子、善女人，發阿耨多羅三藐三菩提心，應如是住，如是降伏其心。

(Kinh: Nay ông hãy lắng nghe, ta sẽ vì ông mà nói. Thiện nam tử, thiện nữ nhân phát tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, hãy nên trụ như thế, hàng phục cái tâm như thế). 


(Bổ) Tu Bồ Đề há lẽ nào chẳng hề lắng nghe? Đức Phật răn dạy là vì đại chúng, và bọn chúng sanh chúng ta trong hiện thời! “Đế” (諦) là chân thật, chánh xác. Một là chớ nên kiêu căng, hai là chớ nên thấp hèn! Nếu phạm hai bệnh ấy, sẽ chẳng thể “lắng nghe”; dẫu nghe cũng chẳng thể chánh xác! Có người hơi nghiên cứu, tìm tòi kinh luận, liền ngỡ chính mình đã thông hiểu Phật học. Đó là phạm phải căn bệnh kiêu căng! Có người đề cao thánh cảnh, cho rằng đại pháp như thế, chúng ta sao có thể hiểu được; đấy là phạm vào bệnh thấp hèn. Kiêu căng là mạn, thấp hèn cũng là ty mạn. Nghe kinh như thế, sẽ chẳng thể chân thật, chánh xác. Do đó, người học Phật cần phải chú trọng miễn trừ hai căn bệnh trên đây, trống lòng lãnh nhận, nên nói là “đế thính”. 

Đã có thể lắng nghe, há lẽ đâu chẳng nói? Vì thế bảo “đương vị nhữ thuyết” (sẽ vì ông mà nói), hàm ý: “Nếu chẳng lắng nghe, ta sẽ chẳng vì ông mà nói”. Đây chính là răn nhắc chúng ta: Trong khi nghe kinh, những tri kiến trước kia ắt cần phải hết thảy vứt sạch, chớ nên đặt để trong tâm. Ba câu từ “thiện nam tử, thiện nữ nhân” trở đi, quả thật đã nêu ra tông chỉ tu hành. Người xưa có nói hai chữ “như thị” là nói tới ý “diệt độ hết thảy chúng sanh” trong đoạn văn sau đó. Nếu hiểu như vậy thì mạch lạc trước sau chẳng nhất quán, huống hồ kế đó lại có câu “ưng như thị hàng phục kỳ tâm” (hãy nên hàng phục cái tâm như thế) ư? Lại có người bảo hai chữ Như Thị chỉ đoạn văn đức Thế Tôn đắp y, cầm bát cho tới trải tọa cụ mà ngồi trong phần Tự, [hiểu như thế] tợ hồ cũng chẳng chánh xác! Nay tôi nói hai chữ Như Thị nhất quyết là nói tới hai câu “thiện hộ niệm, thiện phó chúc” trong đoạn kinh văn trước đó! Có ý nghĩa “chỉ điểm trong hiện tiền, đương hạ tức thị”. Đoạn văn “đắp y, cầm bát” là mạch văn xa, còn hai câu “thiện hộ niệm” là mạch văn gần. Đã biết là mạch văn gần, sẽ tự thông suốt mạch văn xa. Dùng Pháp Thân Như Lai để thị hiện tướng phàm phu trong trần lao, là tướng vô ngã, vô pháp tướng, mà cũng là vô phi pháp tướng. Vì thế, thiện nam, thiện nữ cũng nên như ta chẳng trụ vào tướng mà trụ. 


Phàm phu chẳng trụ nơi tướng, sẽ trụ trong phi pháp tướng. Hễ trụ là sai mất rồi! Vọng tâm sanh diệt chẳng thể hàng phục được! Vì thế, thiện nam, thiện nữ hãy nên từ những chuyện đắp y, dùng cơm của Như Lai mà thấu hiểu lý “chẳng chấp vào Nhị Biên” để hàng phục như thế. Đáng thương chúng sanh khổ não, bất luận giàu hay nghèo, suốt đời luôn bận bịu vì cơm áo. Bất luận làm nghề nghiệp gì, đều nhằm kiếm ăn! Buổi sáng thức dậy, bươn bả vào đô thị đi làm chính là “vào thành khất thực”. Xét theo thời gian vào làm việc cho đến khi tan sở, tức là “thứ đệ khất dĩ” (theo thứ tự khất thực xong). Khất thực cố nhiên là chuyện khẩn yếu, nhưng phải nên xong việc liền trở về chỗ mình. Cái bệnh của phàm phu chính là vì cơm áo, chẳng thể nào không luôn hướng ra ngoài truy cầu. Kết quả quên khuấy chủ nhân ông, chẳng trở về chỗ mình nữa. Do vậy, làm xong công việc, phải nhanh chóng quay đầu, tĩnh lặng cõi lòng, hồi quang phản chiếu, chẳng cần làm những chuyện chẳng liên quan! Đấy chính là học theo đức Phật trải tọa cụ mà ngồi. Chúng ta có thể đem câu kinh, từ ngữ trong kinh văn để áp dụng vào thân mình, sẽ tự có sự thọ dụng. Nếu có thể trong cuộc sống tầm thường, luôn luôn phản chiếu; đó tức là hàng phục, tức là chẳng chấp vào hai bên, tức là tương xứng với thể tánh mà khởi tu. Ngay như niệm Phật cũng là niệm tốt đẹp. 

2.2.2.2.1.2. Khế hợp yếu chỉ, xin chỉ dạy tường tận 

(Kinh) Dụy nhiên, Thế Tôn! Nguyện nhạo dục văn.


(經)唯然，世尊！願樂欲聞。

(Kinh: Thưa vâng, bạch Thế Tôn! Con nguyện ưa thích muốn nghe). 


(Bổ) “Dụy” là từ ngữ vâng dạ. Tiếng lọt vào, tâm thông suốt, đối với lý trụ và hàng phục như thế đã triệt để hiểu rõ. Như Lai hộ niệm, phó chúc, người khác chẳng thể thấy, riêng ngài Tu Bồ Đề có thể thấy được, thay mặt đại chúng khải thỉnh chuyện trụ tâm và hàng phục, quả nhiên được đức Phật tán thán, hứa khả. Người kết tập kinh sau chữ Dụy, đặt thêm một chữ Nhiên, nhằm miêu tả tình cảnh ngài Tu Bồ Đề vui sướng, thỏa thích, tự vui mừng lãnh hội. Nhưng do đại chúng chẳng thể liễu giải, cho nên Ngài lại thưa hỏi. “Nguyện” là nguyện vọng. “Nhạo” là yêu thích. “Dục” là mong cầu. Nếu chỉ có tâm nguyện mà chẳng yêu thích, dẫu nghe mà có thể là chẳng thiết tha. Lại còn có thể yêu thích mà chẳng mong cầu, chắc là nghe mà chẳng sâu đậm. Ba chữ ấy (“nguyện nhạo dục”) mỗi tầng một cao hơn, biểu thị lòng khát ngưỡng của đại chúng, mà cũng có thể vì chúng sanh khổ não đời Mạt Pháp biểu thị sự khát ngưỡng. Chữ Văn (nghe) [trong câu kinh ở đây] tương ứng với chữ Văn trong Như Thị Ngã Văn ở đầu kinh. Nếu ngài Tu Bồ Đề chẳng nguyện ưa thích mong được nghe, sao ngài A Nan có thể nghe cho được? 


“Nghe” có ba loại:


- Một là nghe lời nói, nhĩ căn sanh khởi thức, chỉ nghe được lời nói. 


- Hai là nghe nghĩa, ý thức đặt nơi ngôn từ, thâu thập ý nghĩa. 


- Ba là nghe ý, tâm thần ngưng lặng, tìm tòi, nhận biết ý nghĩa. 


Nay nghe nói đạo “trụ tâm, hàng phục” như thế, ắt sẽ thấu hiểu ý, quên nghĩa, bỏ lời, có thể biết là tiêu quy tự tánh! Ai nấy đều sẵn có tánh như như bất động, nhưng do vô minh gây chướng, đến nỗi vọng tâm sanh diệt chẳng ngừng. Vì thế, người học hãy nên dụng công nơi chữ Văn (nghe), xoay tánh Nghe trở lại nghe nơi tự tánh, luôn luôn chiếu, luôn luôn nghe, sẽ biết “tâm, Phật, chúng sanh, cả ba chẳng sai biệt”. Do vậy, đối với chữ Văn này, nếu thực hiện công phu “phản văn”, sẽ có thể tiêu quy tự tánh.

2.2.2.2.2. Nói cặn kẽ 


Chia thành hai phần: 


- Một, dựa theo cảnh để giảng vô trụ nhằm tỏ rõ chánh trí Bát Nhã. 


- Hai, dựa theo tâm để giảng vô trụ nhằm hiển lộ lý thể Bát Nhã. 


Phần thứ nhất lại chia thành hai đoạn: 


- Một, chỉ bày vô trụ để sanh khởi lòng tin. 


- Hai, đề cao, xiển dương vô trụ để mở mang sự thấu hiểu. 


Đoạn thứ nhất lại chia thành ba tiết: 


- Minh thị. 


- Sanh khởi tín tâm. 


- So sánh sự thù thắng. 


Tiết thứ nhất lại chia thành hai ý:


- Nói rõ phát tâm ly tướng chính là hàng phục. 


- Nói rõ “chẳng trụ tướng” chính là chánh trụ. 

2.2.2.2.2.1. Dựa theo cảnh để giảng vô trụ nhằm tỏ rõ chánh trí Bát Nhã
2.2.2.2.2.1.1. Chỉ bày vô trụ để sanh khởi lòng tin

2.2.2.2.2.1.1.1. Minh thị 

2.2.2.2.2.1.1.1.1. Chỉ rõ phát tâm ly tướng chính là hàng phục 

2.2.2.2.2.1.1.1.1.1. Nêu bày 


(Kinh) Phật cáo Tu Bồ Đề: - Chư Bồ Tát Ma Ha Tát, ưng như thị hàng phục kỳ tâm.


(經)佛告須菩提：諸菩薩摩訶薩，應如是降伏其心。

(Kinh: Đức Phật bảo Tu Bồ Đề: - Các Bồ Tát Ma Ha Tát nên hàng phục cái tâm như thế). 


Câu “Phật cáo” (đức Phật bảo) là do người kết tập kinh thêm vào. Hễ thêm vào câu này, đều nhằm chỉ bảo mọi người điều được nói trong ấy có mối quan hệ rất khẩn yếu, chớ nên xem thường, đọc lướt qua. Câu “chư Bồ Tát” chính là nói tới các thiện nam tử, thiện nữ nhân đã phát đại tâm. Phàm nói Bồ Tát Ma Ha Tát thì có hai nghĩa: 


- Một là vị đại Bồ Tát trong các vị Bồ Tát. Như xưng Quán Thế Âm Bồ Tát là Bồ Tát Ma Ha Tát, tức là nói theo một vị. 


- Hai là nói chung nhiều vị, tức là nói tới các vị Bồ Tát hoặc đại Bồ Tát. Người phát tâm chẳng phải chỉ một người; vì thế nói là “chư”. “Chư” có nghĩa là “hết thảy”. Ở đây, do nói tới nhiều người, bèn là từ ngữ phiếm chỉ. 


Cần phải biết kinh này vốn là tối thượng thừa, vậy thì người phát tâm học pháp này đều là bậc đại Bồ Tát, nhưng căn tánh bất đồng. Tuy cùng phát đại tâm, có vị phát tâm viên mãn rốt ráo, trở thành bậc đại Bồ Tát. Người chẳng phát tâm viên mãn rốt ráo, chỉ có thể thành Bồ Tát. Đức Phật nói pháp này, cũng hy vọng ai nấy sẽ đều phát tâm viên mãn rốt ráo. Viên mãn rốt ráo là gì? Như phát tâm “trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh” thì là Bồ Tát. Nếu biết phát tâm “trên thành, dưới hóa” như thế, mà lại biết tuy là “trên thành” nhưng thật sự chẳng có gì để thành, tuy là dưới hóa độ, nhưng thật sự chẳng có ai được hóa độ, chính là chẳng có gì để thành mà trên là thành, tuy chẳng có ai được độ mà dưới hóa độ, đó tức là tánh đức rốt ráo, Thể và Dụng viên mãn, là bậc đại Bồ Tát. 


Trong thế gian, loại này rất nhiều, tuy sở học là vô thượng đại pháp, nhưng thành tựu rất ư nhỏ bé! Đều là do chẳng biết đúng như pháp mà tu, phát tâm quá ư nhỏ bé vậy! Như pháp môn Niệm Phật vốn là vô thượng diệu pháp tột bậc viên đốn, nhưng [người tu] chỉ biết tự giải thoát cho chính mình, thế thì pháp tối thượng thừa không chỉ chẳng đủ là Đại Thừa, mà còn trở thành Tiểu Thừa nữa kia! Do vậy, chỉ có thể vãng sanh hạ phẩm, trong nhiều kiếp chẳng thể “hoa nở thấy Phật”. Do trái nghịch bi nguyện của Phật, chẳng biết xứng tánh khởi tu! Thậm chí ngay cả hạ phẩm cũng chẳng đủ, chỉ có thể sanh vào Nghi Thành. Lại còn phải tu hành dài lâu thì mới có thể lìa Nghi Thành để sanh về An Dưỡng, há chẳng phải trên là cô phụ ân Phật, dưới là phụ bạc linh tánh của chính mình ư? Sao lại đến nỗi như vậy? Đều là do chẳng hiểu rõ nguyên do của vô thượng đại pháp. 


Vì thế, học Phật thì điều đầu tiên là phải khai trí huệ. Khai trí huệ nói theo bước đầu tiên nhất thì chính là hiểu rõ lý. Nếu chẳng hiểu rõ nghĩa lý chân thật, phát tâm sẽ chẳng thể đạt tới vô thượng! Hiểu rõ lý chẳng phải là chuyên mổ xẻ nơi văn tự, ắt cần phải tu Quán. Tu môn Quán gì vậy? Cần phải đọc nhiều kinh điển Đại Thừa, lại còn phải gạt bỏ ngoại duyên, thâu nhiếp thân tâm. Nếu chẳng trước là nhiếp cái tâm này một chỗ, sao có thể nương vào văn tự để khởi quán chiếu? Vì thế nói là “Giới sanh Định, Định sanh Huệ”. Giới nhằm gạt bỏ ngoại duyên. Chữ Định có cạn và sâu. Lúc mới thực hiện, ắt phải nên miễn cưỡng nhiếp tâm một chỗ, khiến cho tâm ngưng tĩnh, chẳng rong ruổi tán loạn, bèn có thể khởi quán. Cho tới khi quán huệ sanh, đại định sẽ liền ở trong ấy, chẳng cần phải miễn cưỡng. Vì thế, sách Chỉ Quán nói: “Chỉ do Quán mà có, Quán thành sẽ tự Chỉ”. Vì sao? Quán thành tựu thì vọng tưởng đều trừ, đấy chính là Chỉ, chẳng phải là đè nén, ngầm chứng thì mới là Chỉ. Nói chung, hai chữ Định và Huệ sanh khởi lẫn nhau, chẳng thể ngây ngốc chấp chặt là hai thứ tách biệt. Vì thế nói: “Như hai bánh của cái xe”. Lại nói: “Quán nơi Chỉ chính là Chỉ nơi Quán”. Chỉ Quán là công phu khẩn yếu trong học Phật; những điều vừa nói trên đây lại là đạo lý khẩn yếu trong Chỉ Quán, chớ nên không biết! 


Người sơ phát tâm do vì lẽ nào liền gọi là Bồ Tát Ma Ha Tát? Do họ có thể phát đại tâm, có tư cách trở thành Bồ Tát Ma Ha Tát; do vậy, gọi họ như thế. Đó là một điều. Đức Phật gọi họ như thế, nhằm khiến cho họ thẳng thừng gánh vác, đừng tự đánh mất lợi ích thù thắng. Đó là hai điều. Đức Thế Tôn bình đẳng, xem chúng sanh vốn giống như Phật, nên gọi người phát Bồ Đề tâm là Bồ Tát Ma Ha Tát, có gì là lạ? Đấy là ba điều. 


Chữ “như thị” nhằm chỉ phần kinh văn giảng rõ [ý nghĩa “hàng phục”] trong đoạn sau. Hàng phục cái tâm tức là khiến cho vọng tưởng chẳng dấy lên, cũng là khiến cho kẻ bất giác sẽ giác. Trong đoạn kinh văn trước đó, trước hết là hỏi “trụ như thế nào?” Trong phần nêu chung, đức Phật cũng trước là nói “hãy nên trụ như thế”, cớ sao khi giảng cặn kẽ, Ngài lại nói hàng phục trước? Ý nghĩa trọng yếu trong ấy, sẽ chia thành ba tầng để nói rõ:


1) Hết thảy chúng sanh trước nay chẳng giác, nay tuy phát vô thượng giác tâm, cũng bất quá là phát cái sơ tâm đó thôi! Tập khí hư vọng bất giác chưa trừ mảy may, há có chân tâm để có thể trụ? Nếu cho rằng khi vừa phát tâm giác ngộ liền thấy chân tâm, một niệm ấy vẫn chính là vọng tưởng y như cũ! Vì thế, người sơ phát tâm để thực hiện thì chỉ có hàng phục. Cổ nhân nói “chỉ cầu dứt vọng, đừng tìm kiếm chân” chính là ý này. Cần phải biết cái tâm của chúng ta tuy hoàn toàn bất giác, nhưng thật ra toàn là do Bổn Giác biến hiện. Đó gọi là “chân vọng hòa hợp”, cái được gọi là Thức chính là nó đấy. Chỉ cần trừ từng phần vọng tâm, chân tâm sẽ từng phần hiển lộ. Cho tới khi vọng tận, tình không, tức là đem Thỉ Giác hợp với Bổn Giác. Thoạt đầu, chẳng cần phải nói “trụ” hay “chẳng trụ”. Do vậy, chẳng nói “trụ” trước mà nói “hàng phục” trước. Đó là lẽ đầu tiên. 


2) Không chỉ lúc mới phát tâm phải nên thực hiện từ hàng phục, mà từ đầu tới cuối, cũng chỉ có công năng hàng phục. Cho đến thành Phật, cũng là “vô sở trụ”. Cần phải biết: Đối với vọng tưởng vô minh (vô minh chính là vọng tưởng), lấy sự phá trừ chúng làm cái đích. Tu hành đạt tới địa vị Thập Tín, chỉ có thể chế phục, vẫn chưa thể phá. Từ Thập Tín tiến nhập Sơ Trụ, mới phá một phần vô minh, chứng một phần Pháp Thân (tức là mới thấy một phần chân tâm); mười phần chỉ đạt được một phần, sao có thể trụ cho được? Nói là “trụ”, tức là nói “chẳng thoái chuyển A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” đó thôi! Từ đấy trở đi, từng bước tăng tấn, từ Thập Trụ, tiến lên Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Tứ Gia Hạnh, sau đó đăng địa (chứng Sơ Địa) cho đến Bát Địa, mới xưng là Vô Học, sắp hết sạch vô minh. Nhưng mười phương chư Phật vẫn ân cần khuyên lơn, sách tấn [bậc Bồ Tát như vậy] hãy nên viên mãn bổn nguyện, rộng độ chúng sanh, chớ nên trụ trong “nhập Niết Bàn”. Do vậy, trải qua Cửu Địa, Thập Địa, cho tới Đẳng Giác rốt ráo, hãy còn có một phần vô minh tối hậu (có thể thấy là đạt tới Đẳng Giác mới phá chín phần [vô minh]), vẫn nên dùng trí kim cang để phá, bèn thành tựu sự giác ngộ rốt ráo, nhưng vẫn là chẳng trụ trong sanh tử, cũng chẳng trụ trong Niết Bàn. Có thể biết: Đạt tới địa vị thành Phật, vẫn là “trụ mà chẳng trụ, chẳng trụ mà trụ”. Như đức Thế Tôn thị hiện giống như phàm phu, đấy chẳng phải là tấm gương “trụ mà chẳng trụ” hay sao? Nhưng từ đầu đến cuối đều là vô sở trụ, chỉ có hàng phục, đã rõ lắm thay! Đây là lẽ thứ hai vậy! 


3) Ngài Thiện Hiện (Tu Bồ Đề) tuy hỏi về “trụ” trước, nhưng ánh mắt thật ra chú trọng nơi hàng phục. Bởi lẽ, do muốn trụ mà chẳng được, nên kế đó hỏi về hàng phục. Nếu không, chỉ hỏi nên trụ như thế nào là đủ rồi, cần gì phải thừa thãi thêm một từ nữa? Nhưng trong lời chỉ bày chung, đã nói “nên trụ như thế”, lại nói “hàng phục như thế”, ý cũng như thế. Đó là nói năng thì có trước sau, nhưng ý thì thật sự nhất quán. Trừ hàng phục ra, chẳng còn có phương pháp tấn tu nào khác. Đó là lẽ thứ ba. 

2.2.2.2.2.1.1.1.1.2. Giảng thẳng vào vấn đề 


(Kinh)  Sở  hữu  nhất  thiết  chúng  sanh  chi  loại, nhược  noãn 
sanh, nhược thai sanh, nhược thấp sanh, nhược hóa sanh, nhược hữu sắc, nhược vô sắc, nhược hữu tưởng, nhược vô tưởng, nhược phi hữu tưởng phi vô tưởng, ngã giai linh nhập Vô Dư Niết Bàn nhi diệt độ chi. Như thị diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh, thật vô chúng sanh đắc diệt độ giả. 


(經)所有一切眾生之類，若卵生、若胎生、若濕生、若化生，若有色、若無色、若有想、若無想、若非有想非無想，我皆令入無餘涅槃而滅度之。如是滅度無量無數無邊眾生，實無眾生得滅度者。


(Kinh: Tất cả hết thảy các loài chúng sanh, hoặc là sanh bằng trứng, hoặc sanh bằng thai, hoặc sanh từ nơi ẩm ướt, hoặc là hóa sanh, hoặc hữu sắc, hoặc vô sắc, hoặc hữu tưởng, hoặc vô tưởng, hoặc chẳng phải hữu tưởng mà cũng chẳng phải vô tưởng, ta đều khiến cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ. Diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh như thế, thật ra chẳng có chúng sanh được diệt độ). 


Tứ Đại, Ngũ Uẩn, các duyên hòa hợp mà hiện ra tướng Sanh, nên gọi là “chúng sanh”. Đấy là nghĩa gốc của danh từ Chúng Sanh. Trong ý nghĩa mở rộng thì số nhiều, loại đông, sẽ gọi là Chúng Sanh. Người thời nay chỉ biết nghĩa mở rộng, bỏ sót nghĩa gốc. Chẳng biết nghĩa gốc cực diệu, chính là dạy quán chiếu cái “vốn bất sanh” và cái lý “ngay nơi bản thể chính là Không”. Vì sao nói vậy? Do các duyên hòa hợp mà gọi là Sanh đó thôi! Tánh thể có khi nào từng sanh? Vì thế nói “vốn bất sanh”. Vốn đã là vô sanh, nay cũng sẽ vô diệt. Đã là duyên hòa hợp mà hiện sanh, cho nên hễ duyên tán liền diệt, há chẳng phải bản thể ấy chính là Không ư? Đó là nói theo tướng. Nếu xét theo tánh để nói, tánh vốn chẳng do vậy mà sanh! Tuy tướng sanh diệt tưng bừng, chẳng dính dáng gì đến Thể! Vì thế nói “ngay nơi bản thể chính là Không”. Trọn hết tất cả chúng sanh thì số lượng sẽ nhiều, nên nói là “nhất thiết” (hết thảy). Chúng sanh các loài đông đảo, nên lại nói là “chi loại”. Các loại ấy   như thế nào? Chính là từ noãn sanh cho tới phi hữu tưởng phi vô tưởng vậy! 


Trong kinh Phật nói về các loài chúng sanh khác nhau, có khi dùng Lục Đạo để phân định, nhằm muốn cho con người hiểu rõ lý luân hồi. Có khi chia thành mười hai loại chúng sanh
 (như quyển tám kinh Lăng Nghiêm đã nói) nhằm muốn cho con người hiểu rõ lý “mười tập nhân
 và sáu giao báo
”. Có khi chia thành tam giới nhằm muốn cho con người biết chỗ y chỉ cao thấp và lý “chẳng thoát khỏi phạm vi của hai sự sắc dục”. Nay cũng dùng tam giới để phân loại, nhưng không nói tới Dục Giới, Sắc Giới và Vô Sắc Giới, do Vô Sắc Giới còn có lý sanh thành đặc thù, cần phải đặc biệt nêu rõ ra thì mới là triệt để, cũng nhằm khiến cho mọi người hiểu rõ sở dĩ chúng sanh chẳng thể thoát khỏi tam giới, không chỉ vì bị chấp sắc, vướng dục gây chướng, mà còn có chướng ngại căn bản, ắt cần phải nên hiểu rõ triệt để hòng đối trị, thì mới có thể nhập Vô Dư Niết Bàn, mới có thể diệt độ.


Trước hết, nói về Dục Giới. Dục Giới có hai loại: 


1) Thượng giới, tức Lục Dục Thiên (Tứ Thiên Vương Thiên, Đao Lợi Thiên, Dạ Ma Thiên, Đâu Suất Thiên, Hóa Lạc Thiên, Tha Hóa Tự Tại Thiên). Do phước đức hơn người, cho nên sanh lên trời. Do còn có dâm dục, nên sống trong Dục Giới. Do dục niệm khá mỏng, cho nên chỉ hóa sanh, không có ba loại noãn sanh, thai sanh, và thấp sanh. 


2) Hạ giới, bao gồm người, súc vật, quỷ, địa ngục. Tu La một phần thuộc về thiên chúng, là hóa sanh. Người là thai sanh (sanh nở bằng bào thai, từ trời đọa xuống). Súc sanh (trong đó, thấp sanh kém cỏi nhất, sanh ở đáy biển cả, sáng bơi lên không trung, chiều quay về nước). Quỷ (sanh bằng trứng, do sức hộ pháp, nương thần thông bay lên không trung). Xem [những điều ấy] trong quyển chín kinh Lăng Nghiêm. Địa ngục là hóa sanh. Quỷ có hai loại hóa sanh và thai sanh, còn loài người và súc sanh thì có đủ cả bốn loại sanh. Những loài này đều do dâm dục mà có tánh mạng. 


Tội nặng, tình kiến nhiều, sẽ càng đọa xuống dưới, cho đến đọa địa ngục. Kế đó, nhẹ dần thì sống trong loài người. Từ Sắc Giới Thiên trở lên (Sắc Giới gồm mười tám tầng trời, chia thành Sơ Thiền, Nhị Thiền, Tam Thiền, mỗi cõi có ba tầng trời. Tứ Thiền gồm chín tầng trời). Sắc Giới còn có Vô Tưởng Thiên, do đã có Sắc nên chẳng thuộc vào Vô Sắc Giới, đều là hóa sanh. Vì thế, chỉ nêu ra “noãn, thai, thấp, hóa” là đã bao gồm trọn hết tam giới. Nhưng do từ Sắc Giới trở lên, đặc thù sinh lý không hiển lộ, [đức Phật] lại nêu ra “nhược hữu sắc, nhược vô sắc” để nói. Do vô dục, vì định lực mà hóa sanh trong Sắc Giới; đấy là điều khác biệt với Dục Giới. Do có thể chẳng chấp trước tướng sắc thân, do định lực mà hóa sanh trong Vô Sắc Giới, điều này khác với Sắc Giới. Nhưng nói “hữu sắc, vô sắc” thì cũng nhiếp trọn tam giới. Từ Dục Giới trở xuống, không ai chẳng riêng có sắc thân. Nhưng ở dưới Dục Thiên, không chỉ là hóa thân; vì thế, ắt phải nêu ra noãn sanh, thai sanh, thấp sanh, hóa sanh để nói thì sinh lý trong hạ giới mới hoàn bị. Lại nữa, trong Vô Sắc Giới, do định lực sâu hay cạn, lại có sinh lý đặc thù, chẳng thể không biểu lộ ra. Vì thế lại nói “nhược hữu tưởng, nhược vô tưởng, nhược phi hữu tưởng phi vô tưởng”. 


Bốn tầng trời thuộc Vô Sắc Giới là: Không Vô Biên Xứ, Thức Vô Biên Xứ [Vô Sở Hữu Xứ, và Phi Tưởng Phi Phi Xứ. Hai tầng trời đầu] chính là “nhược hữu tưởng” ở đây. Sắc tướng đã không, nên nói là Không Vô Biên Xứ (Vô Sắc Giới chỉ là không có sắc thân thuộc nghiệp quả, do đã đoạn dục, chẳng chấp tướng sắc thân, nhưng họ có định quả sắc. Sắc ấy vi diệu, từ Sắc Giới trở xuống chẳng thể thấy. Vì thế nói là Vô Sắc Giới. Sắc thân thô (tức Sắc Giới), trược (tức Dục Giới) đã không, cho nên chẳng có cái thức tham lam, keo kiệt đối với sắc thân. Vì thế nói là Thức Vô Biên Xứ. “Thức” tức tám thức ([ở đây là] nói chung tám thức, chẳng phải chuyên nói về thức thứ tám là A Lê Da Thức). Chân vọng hòa hợp, gọi là Thức. Do thức nên có tưởng. Tưởng là thức thứ bảy, luôn thẩm định, cân nhắc để rồi chấp ngã, và thức thứ sáu phân biệt, so đo lệch lạc. Hai chữ “hữu tưởng” thống nhiếp Sắc Giới và Dục Giới. Chúng sanh trong Sắc Giới và Dục Giới, không ai chẳng có thức. Do thức thứ sáu và thứ bảy, nên chấp sắc thân là ta. Do chấp sắc thân, dấy lên đủ loại suy tưởng tham dục. Nhưng phía dưới Sắc Giới, không chỉ có thức, mà còn kiêm có sắc và dục. Vì thế, ắt trước hết phải nêu “noãn, thai, thấp, hóa” là thứ có sắc để nói, nhằm chỉ rõ khác với Vô Sắc Giới. 


Nếu là Vô Tưởng trở lên, tức là sinh lý đặc thù của Vô Sắc Giới. Vì thế, ắt phải biểu lộ ra, nhằm vạch rõ không chỉ do họ không có nghiệp quả sắc, khác với Dục Giới và Sắc Giới. Đó chính là Vô Sở Hữu Xứ Thiên thuộc Vô Sắc Giới, tức là thức thứ sáu phân biệt vọng tưởng vô sở hữu, vì thường ở trong Định. Thức thứ bảy chấp ngã cũng là vô sở hữu, do ở trong Định chẳng suy lường, lại còn chẳng chấp có sắc thân Thức Vô Biên Xứ. Vì thế, định lực càng sâu hơn trước. Nếu chẳng phải là hữu tưởng, chẳng phải là vô tưởng, thì chính là Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên trong Vô Sắc Giới. Tới đây, định lực càng sâu, thức thứ tám là A Lại Da dường ẩn, dường hiện, nhưng chưa thể chuyển thức thành trí. Nói “phi hữu tưởng” tức là “vô tưởng cũng chẳng có”. Nào có biết như trước đó đã nói “vô sở hữu”, nhưng chẳng thật sự có thể “vô sở hữu”! Bất quá thức thứ sáu và thứ bảy tạm thời bị chế phục, người ấy tự cho là đã không có [vọng tưởng và phân biệt]. Vì sao? Hễ thức thứ sáu và thứ bảy mà chuyển, thì thức thứ tám và năm thức trước đó (nhãn thức, nhĩ thức…) sẽ chuyển theo, sao đến nỗi vẫn còn như ẩn, như hiện ư? Đó là sai lầm! Tám thức vốn do chân tâm biến hiện, sao có thể vô sở hữu, chỉ có thể chuyển mà thôi! Thức thứ sáu hễ chuyển bèn là Diệu Quán Sát Trí, thức thứ bảy chuyển thành Bình Đẳng Tánh Trí, thức thứ tám bèn chuyển theo thành Đại Viên Kính Trí. Năm thức trước cũng chuyển theo, liền thành Thành Sở Tác Trí. Sau đó, Thể và Dụng đều hoàn toàn tỏ lộ, sao lại có thể là “không” cho được? Nói chung là do chẳng biết Phật lý, hoàn toàn dùng sự chứng biết mê muội, chẳng có thiện xảo. Vì thế, [chư thiên trong] Phi Tưởng Phi Phi Tưởng dẫu trải qua tám vạn kiếp trường thọ, [khi thọ mạng trong cõi trời ấy đã hết], vẫn cứ sẽ đọa lạc y như cũ! 


(Ngoại đạo đều chẳng biết tánh. Nho gia cũng thế, họ coi “thiên mạng” là tánh, nhưng tánh chẳng do thiên mạng. Hoặc nói rằng: “Thiên mạng chính là pháp vốn sẵn có như thế”. Điều ấy trái nghịch ý của Khổng Tử. Kinh Dịch chép: “Lập thiên chi đạo, viết Âm, viết Dương” (Đạo lập ra trời đất là Âm và Dương). Lại chép: “Nhất Âm nhất Dương chi vị đạo, kế chi giả thiện, thành chi giả tánh” (Một Âm, một Dương được gọi là Đạo. Kế thừa cái đạo ấy thì tốt lành, thành tựu cái Đạo ấy thì gọi là tánh của muôn vật)
. Đấy là cội nguồn của [quan niệm trong Nho gia coi] “thiên mạng là tánh”, sao lại bảo [tánh là] pháp sẵn có như vậy? Mạnh Tử nói: “Thực sắc, tánh dã” (Ăn uống và sắc dục là bản tánh [của con người]). Trong tánh, há có ăn uống và sắc dục ư? Đấy chính là chủng tử tập khí từ vô lượng kiếp đến nay khiến thành ra như thế. Đó chính là lầm tưởng thức là tánh vậy. Còn Tống Nho như Châu, Trình, Trương, Châu
 là lén lút trộm lấy những lời lẽ bề ngoài của nhà Thiền (còn chưa đủ để nói da lông) rồi lớn lối bàn về tánh lý. Đã chẳng phải là Phật, lại chẳng phải là Khổng, lầm pháp, lầm người, không chi to hơn được nữa! Phàm những ai trước đó đã tiếp nhận lời lẽ của họ, đối với Phật lý sẽ tuyệt chẳng thể hiểu rõ, mà lẽ chân của Khổng Tử cũng bị chướng lấp, chẳng hiển hiện được! Cần phải biết: Khổng Tử đối với chuyện ở ngoài lục hợp
, đều im lặng chẳng bàn tới. Vì thế, chuyên xét theo “trời giáng thiên mạng” để nói, tuy chẳng triệt để, nhưng có thể khiến cho con người kính nể thiên mạng, sợ oai trời, xác lập đạo làm người tột bậc. Vì thế, Khổng Tử đúng là bậc đại thánh nhân trong thế gian, đáng bội phục, đáng kính ngưỡng! Mạnh Tử, Tuân Tử
 đều chẳng thể khế hội sâu xa. Hán Nho thì chuyên trọng huấn hỗ (giải thích các từ ngữ, câu văn trong kinh điển của Nho gia), tuy mù mờ đối với nghĩa lý to lớn, nhưng vẫn còn có công. Các kinh điển được họ giải thích từ ngữ, nếu chẳng nhờ sức của Hán Nho khảo cứu, hiệu đính, sưu tập, người đời sau sẽ dựa vào đâu để hiểu, lại nhờ vào đâu để thấy được? Người đời Tống lại bày vẽ một kiểu riêng, tự cho là “trực tiếp truyền tâm”, chẳng biết Khổng học do vậy mà thật sự bị tối tăm, cái tội ấy lớn lắm! Cách mạng
 phế Khổng, do thật sự là lầm tưởng Tống học là Khổng học, đâu phải chỉ là cái tội hủy báng Phật pháp mà thôi! Đáng than thở thay!)


Đối với “noãn, thai, thấp, hóa”, nói noãn sanh trước, vì trong noãn có đủ thai, thấp, hóa, cho nên nói trước. Ở trong thai mẹ, tức là thuộc về Thai Sanh. Do dùng máu mẹ để dưỡng, đó là Thấp Sanh. Vốn là không, mà nay là có; đó là Hóa Sanh. Thai Sanh chẳng kiêm Noãn mà có đủ Thấp và Hóa, nên [Thai được] nói kế tiếp. Thấp Sanh kiêm hóa mà chẳng có Noãn và Thai, nên lại nói sau đó (Thấp Sanh là ở nơi ẩm ướt, hấp thụ khí Âm Dương mà hóa sanh. Do kiểu sanh này ắt ở nơi ẩm ướt, nên nói là Thấp Sanh). Hóa Sanh đang là không mà chợt có, chẳng có Noãn, Thai, Thấp, nên lại nói kế tiếp. Đấy là xét theo cách sanh phức tạp hay đơn giản mà nói. 


[Chánh kinh lại nói] noãn, thai, thấp, hóa đứng đầu các loại sanh là do nó kiêm dục, sắc, thức. Nếu là hữu sắc, do chẳng có dục, nhưng có thức, nên nói sau đó. Nếu là vô sắc thì không có sắc, dục, nhưng có thức, nên nói kế đó. Do vậy, sắc và vô sắc là nói theo sắc tướng thô hay diệu! Nếu là hữu tưởng thì chính là nói loại này tuy vô sắc mà còn có thức tưởng hiện khởi, nên lại nói kế đó. Nếu là vô tưởng, tức là thức thứ sáu và thứ bảy đã bị chế phục, và tưởng chẳng đầy đủ, cho nên lại nói sau đó nữa. Nếu là phi hữu tưởng phi vô tưởng, tức là không chỉ chẳng có thức thứ sáu và thức thứ bảy, mà thức thứ tám cũng bị chế phục phần nào, coi đó là đã vững vàng rồi. Đấy là xét theo tình thức dấy lên hay đã bị chế phục mà nói. Bởi lẽ các loại trước ắt đều gồm trọn loại sau, loại sau chẳng bao gồm loại trước. Noãn, thai, thấp, hóa tuy chẳng trọn hết để phán định sự hơn kém, trước sau, nhưng đã gồm trọn ba thứ dục, sắc, thức để nói, tức là loại trước lại kém hơn loại sau, loại sau lại trội hơn loại trước! 


Đức Phật phân loại tỉ mỉ, chẳng ngại rườm rà, hoàn toàn chẳng phải là lời lẽ thừa thãi. Ý Ngài là khiến cho [thính chúng] biết hết thảy các loại chúng sanh tuy nhiều, nhưng chẳng ngoài ba chuyện là sắc, dục, thức; do những thứ ấy mà thành chúng sanh. Nay phát vô thượng giác tâm, muốn khiến cho hết thảy chúng sanh thành vô thượng giác, mà chẳng đoạn dâm dục, chẳng chấp sắc tướng, chuyển thức thành trí, thì sẽ chẳng thể! Vọng tận, tình không, nghiệp thức đã chuyển thì cái tâm sanh diệt đã diệt, thoát khỏi biển sanh tử, chứng nhập tánh hải viên minh bất sanh diệt. Đó gọi là “nhập Vô Dư Niết Bàn”, được gọi là “diệt độ”. Đại Thừa Niết Bàn có hai loại: 


- Một, Hữu Dư, tức đã đoạn Chi Mạt Vô Minh (tức Kiến Tư Hoặc), hãy còn Căn Bản Vô Minh chưa đoạn ([Căn Bản Vô Minh] chính là nghiệp thức, tức là sự bất giác tối sơ, tự động, còn gọi là Sanh Tướng Vô Minh, lại còn gọi là Trụ Địa Vô Minh). Do vậy, gọi là Hữu Dư (còn sót thừa). 


- Hai, Vô Dư tức là nghiệp lẫn thức đều không (tức là đã chuyển thức thành trí), chẳng còn sót thừa vô minh nữa (điều này khác với Hữu Dư và Vô Dư của Tiểu Thừa. Tiểu Thừa cho rằng những điều phải học đã xong, còn có cái thân khổ báo chưa tận thì là Hữu Dư Y Niết Bàn. Đó gọi là thoát khỏi Phiền Não Chướng, có cái thân khổ y (cái thân nương vào sự khổ mà tồn tại). Khi đã hết cái báo thân ấy, bèn gọi là Vô Dư Y Niết Bàn, thường nói là “hôi thân diệt trí”). Vô Dư Niết Bàn chính là danh xưng để gọi giác quả rốt ráo, do bậc Đẳng Giác hãy còn có một phần vô minh cuối cùng chưa tận (đó tức là nghiệp thức vi tế, thường gọi là Sanh Tướng Vô Minh vậy). 


Niết Bàn nói đầy đủ theo âm tiếng Phạn là Bát Niết Bàn (Parinirvāṇa), hàm ý “bất sanh, bất diệt”, tức là nói tới tánh thể, còn dịch là Diệt Độ, hoặc dịch là Vô Vi (nhìn vào điều này, có thể biết là nội điển (kinh Phật) mượn dùng danh từ có sẵn, nhưng ý nghĩa khác xa hai nhà Nho và Đạo, mà cũng có [nội dung] khác biệt rất lớn! Vô Vi của Lão Tử là do thuận theo tình thế dẫn dắt, chẳng mưu cầu công lao hiển hách, chẳng chấp lấy danh vọng hiển hách. Do trọn chẳng có dấu tích hiển hiện “có thực hiện”, nên gọi là Vô Vi, cũng bảo là Thanh Tĩnh. Do Tào Tham
 tưởng lầm thanh tĩnh vô vi là “chẳng chú trọng mọi sự”, dẫn đến Nho gia chê trách. Thời Tào Tham, vốn phải nên dưỡng sức dân, giảm thuế má, lao dịch, tuy ông ta hiểu lầm [vô vi là chẳng chú trọng mọi sự], nhưng còn hữu ích. Thanh Đàm
 đời Tấn đã gây lầm to lớn cho đất nước. Chẳng hiểu rõ chân nghĩa gây họa dữ dội lắm thay! Vô Vi của Khổng Tử là hình dung Nghiêu - Thuấn biết người hiền, khéo bổ nhiệm quần thần, bèn có thể khoanh tay ngồi yên mà cai trị, và [như Khổng Tử đã ca ngợi] “đãng đãng, dân vô năng danh”)
. “Nhập” là chứng nhập, có ý nghĩa “khiến cho chúng sanh chứng nhập giác quả rốt ráo”. “Diệt” tức là: Sanh diệt đã diệt, tịch diệt hiện tiền. “Độ” có nghĩa là [vượt thoát] hai thứ sanh tử Phần Đoạn và Biến Dịch. Ở đây, [chánh kinh] không nêu ra âm tiếng Phạn (tức Niết Bàn), chỉ nêu ra ý nghĩa để nói: 


- Một, nhằm chỉ rõ cái được gọi là Vô Dư Niết Bàn chẳng có gì khác! Hễ diệt trừ cái tâm sanh diệt “thức, sắc, dục”, liền vượt thoát biển sanh tử, đạt tới bờ kia Niết Bàn. 


- Hai, nhằm nói cho thuận tiện. Như kinh văn trong đoạn sau “diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh”, nếu đổi chữ “diệt độ” thành Niết Bàn, sẽ chẳng rõ ràng. Đấy là bút pháp hay khéo của người dịch vậy. 


Tông Pháp Tướng dịch Vô Dư Niết Bàn thành Vô Trụ Xứ Niết Bàn, chỉ rõ: Vừa chẳng trụ trong sanh tử, vừa chẳng trụ Niết Bàn. Cách dịch này so với cách dịch của ngài La Thập, mỗi đằng đều có ý nghĩa, đều hay khéo. Còn như nói người qua đời là Niết Bàn hay nhập diệt, chỉ là mượn từ ngữ này để nói “chẳng trụ tướng mà nhập vào sự tịch tĩnh” đó thôi! Người đời phần nhiều hiểu lầm “Niết Bàn nhập diệt” là danh từ để chuyên gọi cái chết, Tống Nho lầm tưởng tịch diệt là “chuyện gì cũng không làm”, càng sai quá xa! 


Theo tông Pháp Tướng, ba phần rưỡi chúng sanh chẳng được thành Phật, tức là Định Tánh La Hán, Định Tánh Bồ Tát, và Nhất Xiển Đề (chẳng có tín căn) là ba phần, lại thêm Bất Định Tánh là nửa phần. Cớ sao [nay kinh này nói] “đều được thành Phật” vậy? Cần phải biết kinh dạy: “Phật chủng tùng duyên khởi” (Chủng tử Phật sanh khởi từ các duyên). Lại nói (kinh Niết Bàn): “Phàm thị hữu tâm, định đương tác Phật” (Phàm là người có tâm, nhất định sẽ thành Phật). Lại nói (kinh Viên Giác): “Hữu tánh vô tánh, tề thành Phật đạo” (Có tánh hay không có tánh, đều thành Phật đạo). Vì sao chẳng được thành Phật? Là vì chúng sanh tuy sẵn có Phật tánh, nhưng Phật chủng phải đợi duyên sanh. Pháp Tướng Tông nói “chẳng được thành” tức là nói “chẳng có chủng tử, ắt sẽ chẳng thành”, chẳng phải là nói định tánh Nhất Xiển Đề không có Phật tánh! Vì thế, hai chữ “chủng tánh” ắt chẳng thể lẫn lộn được! Người học Tánh Tông thường chấp tánh, mê mất “chủng tử”, như chấp tánh phế tu. Kẻ học Tướng Tông lại thường chấp chủng tử nên mê muội tánh, đều là do phạm lỗi không hiểu rõ ý chỉ của kinh! 


“Như thị” [trong câu “như thị diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh”] là nói tới câu “linh nhập Vô Dư Niết Bàn” (khiến cho nhập Vô Dư Niết Bàn) trong phần trên. “Vô lượng” tức là chủng loại không có hạn lượng, bất luận căn tánh thù thắng hay kém cỏi, đều độ thoát. “Vô số” là nhiều đến nỗi chẳng thể đếm được. Nhưng hoặc chỉ độ một thế giới, độ một thế giới trong một kiếp hoặc mười kiếp, cũng có thể nói là “vô lượng vô số”. Nhưng nay chẳng phải vậy, mà là chẳng có ngằn mé! “Vô biên” là theo chiều ngang trọn khắp mười phương, theo chiều dọc tột cùng ba đời. Vì thế, vô biên là tổng, vô lượng vô số là biệt. Do diệt độ vô biên, bèn đạt được vô lượng vô số. 


“Thật vô chúng sanh đắc diệt độ giả” (Thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ): Quán chiếu lý “vô sanh, vô đắc”, thật sự chẳng có, chẳng phải là giả tưởng không có. Cổ đức dùng năm nghĩa để quán rất vi diệu: 


1) Duyên sanh: Hết thảy chúng sanh không ai chẳng do Tứ Đại và Ngũ Uẩn giả hợp, bản thể chính là Không, há có chúng sanh! 



2) Đồng thể: Ta và chúng sanh tướng tuy khác biệt, mà tánh thật sự đồng. Đó gọi là “nhất pháp giới”. Vậy thì thấy có chúng sanh tức là tự tâm giữ lấy tự tâm, chẳng phải là huyễn thành, huyễn pháp!


3) Vốn tịch: Được gọi là “chúng sanh” chính là do duyên giả hợp, hiện ra tướng Sanh, chứ tánh vốn vô sanh. Vốn vô sanh nên vô diệt, há có cái được gọi là “đắc Niết Bàn” ư? 


4) Vô niệm: Dùng ba nghĩa như trên để quán, có thể biết là thấy có chúng sanh, và thấy có chúng sanh đắc Niết Bàn, toàn là vọng niệm phân biệt. Nếu chẳng có niệm thì chúng sanh chẳng có, mà “đắc” cũng chẳng có! 


5) Bình đẳng: Nói như trên thì có thể thấy hết thảy chúng sanh vốn là Phật, hoàn toàn bình đẳng. Vì thế nói: “Bình đẳng chân pháp giới, Phật chẳng độ chúng sanh”. Nếu thấy có chúng sanh được diệt độ, sẽ là trái nghịch pháp giới bình đẳng. Nói chung, tánh chân thật, tướng hư vọng. Muốn thành vô thượng giác, phải nên chứng tánh chân thật. Tức là trong hết thảy các cảnh giới, hãy nên chẳng chấp tướng mà quy vào tánh. Hễ quy vào tánh, sẽ là chân thật. Vì thế, nói theo tánh, “chúng sanh đắc Niết Bàn” là thật sự chẳng có, chẳng phải là giả tưởng có, đã rõ lắm rồi! 


Có người nói: Đối với câu văn “ưng như thị hàng phục kỳ tâm” (hãy nên hàng phục cái tâm như thế) trong đoạn trên, hai chữ Như Thị chính là nói về khoa này, nhưng đọc rồi thật sự chẳng hiểu cái được gọi là “hàng phục” chính là hàng phục vật gì vậy? Chỉ phát cái tâm rộng lớn lìa tướng là đã đủ để hàng phục ư? Đáp: Nghĩa này hết sức tinh vi, nay sẽ vì người hỏi mà nói phân tích như sau. 


Nói “hàng phục” chính là hàng phục vọng tâm. Vọng tâm là tâm phân biệt, nhưng phân biệt là do chấp Ngã mà khởi. Do vậy, ngã kiến là cội gốc của phân biệt. Nay phải hướng về căn bản mà trừ khử. Ngã kiến đã trừ thì phân biệt, vọng tưởng tự tiêu mất. Lại nữa, đối với chánh kinh trong khoa này, hãy chú trọng nơi câu cuối cùng. Những câu trước đó đều nhằm dẫn khởi cho câu này xuất hiện. Do muốn nói “thật sự không có chúng sanh đắc độ”, nên trước đó nói “độ vô biên chúng sanh nhập Vô Dư Niết Bàn”. Do muốn nói “khiến cho nhập Vô Dư Niết Bàn”, nên trước đó nói đủ loại chúng sanh không ngoài thức, sắc, dục. Do biết lý do trở thành chúng sanh, sẽ biết nguyên do độ chúng sanh. Biết vô biên chúng sanh không ai chẳng phải là tướng hư huyễn do thức, sắc, dục huyễn hiện thành, sẽ biết diệt tướng “thức, sắc, dục” sanh diệt ấy, khiến cho chẳng lọt vào trong sanh diệt, sẽ thật sự chẳng có chúng sanh, thật sự chẳng có chúng sanh đắc độ. Cớ sao chúng sanh chỉ vì “thức, sắc, dục” mà bị chướng ngại? Bản tánh của họ vốn là bất sanh, bất diệt. Đã là đồng Thể với ta, thứ gì được gọi là “chúng sanh”, thứ gì là “đắc” vậy? Quán chiếu thuần thục như thế, thì kiến giải chấp ngã bất giác tự biến mất. Vì sao vậy? Do biết ta cũng là chúng sanh, do biết bản thể chính là Không, biết khởi niệm thì có. Nếu chẳng có niệm, hết thảy đều là Không, do biết vốn sẵn bình đẳng. Sở dĩ pháp Đại Thừa này thiện xảo chính là vì chẳng hàng phục mà hàng phục vậy. 


Ở đây, có ý nghĩa còn trọng yếu hơn, lại cần phải nói: 


1) Vọng tưởng rễ sâu, nay do mới bắt đầu giác, đạo lực mỏng ít, há có thể chống lại ư? Hơn nữa, chân tâm và vọng tâm vốn là đồng thể. Khởi tâm động niệm thì toàn thể chân thành vọng. Tâm khai, niệm dứt, tức là toàn thể vọng thành chân, còn cần phải trừ ư? Do hai thứ nguyên nhân ấy, nói “trừ vọng” chính là giả danh trừ, chứ thật sự chẳng có gì để có thể trừ. Nói “hàng phục” chính là thiện xảo chuyển dời, khiến cho quy hướng, biến đổi, trọn chẳng phải là nói do đối địch mà trừ vậy. Nay dạy họ phát khởi cái tâm lìa tướng, thật sự là phương tiện thiện xảo hòng thực hiện sự giáo hóa to lớn đó thôi! 


2) Vì sao phát đại tâm lại có thể chuyển hóa? Cần phải biết: Phàm phu tâm lượng hẹp nhỏ, cho nên chấp ngã, càng chấp càng hẹp hòi. Nếu phát tâm rộng độ vô biên, lâu ngày quán thuần thục, sẽ bất tri bất giác, chấp tình tiêu diệt!


3) Phàm phu chỉ biết có chính mình. Nếu dạy họ quán ngay vào tự thân vô ngã, ắt họ chẳng thể nhập. Nay dạy họ theo chỗ rộng rãi thuộc phương hướng đối diện, quán chẳng có chúng sanh, ắt tâm lượng đã mở rộng, trong khoảng đối chiếu ấy, [sẽ nhận biết] chính mình cũng là duyên sanh, là vốn tịch, sẽ liền rỗng rang, dễ thấu hiểu. Đấy đều là pháp môn thiện xảo dùng để giáo hóa to lớn. 


4) Căn bản của Kiến Tư Hoặc là ngã kiến. Nay dùng phương pháp chuyển dời ngấm ngầm để đoạn trừ mà chẳng hay biết, đúng là kim cang cứng chắc nhất, sắc bén nhất. 


5) Chấp ngã là Mạt Na Thức (Manas-vijñāna, Ý Căn). Hễ có ta liền có các phân biệt như “người, chúng sanh, thọ giả”. Phân biệt là thức thứ sáu. Nay chẳng chấp hết thảy, tức là chuyển biến thức thứ sáu và thứ bảy. Thức thứ sáu và thứ bảy đã chuyển, năm thức trước và thức thứ tám đều liền thuận theo mà chuyển thành trí. Đó gọi là Bát Nhã Ba La Mật. 


6) Độ tất cả chúng sanh thành Phật là ngăn  Không, thật  sự  chẳng 
có chúng sanh thành Phật là ngăn Có; tức là ngăn cả hai bên. Tuy rộng độ mà thật sự chẳng có, tuy thật sự chẳng có mà rộng độ; đó là cùng chiếu cả hai bên. Dùng quán Ngăn và Chiếu đồng thời để làm nhân, bèn đạt được cái quả Tịch Chiếu đồng thời. 


7) Phát tâm rộng độ là đại bi. Quán lý “thật sự không có” chính là đại trí. Bi và trí trọn đủ, lại chẳng trụ trong sanh tử, chẳng trụ trong Niết Bàn là cái nhân. 


8) Xét theo phương diện đại bi như trên đây để nói, thì chính là tu phước. Nói theo phương diện đại trí thì chính là tu huệ. Phước huệ song tu lại là cái nhân để thành bậc Lưỡng Túc Tôn. Có thể biết là hết thảy các pháp Đại Thừa đều được gồm trọn trong ấy, lại còn là pháp dẫn thẳng tới chỗ có của báu. Vì thế, kinh này dạy: “Nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp giai tùng thử kinh xuất” (Hết thảy chư Phật và hết thảy các pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra). 


9) Chưa thể độ mình mà muốn độ người khác trước, đó là Bồ Tát phát tâm, được gọi là “đại bi”. Nay xem ý nghĩa trong khoa này mới biết độ người khác chính là độ mình. Vậy thì trong đại bi có đại trí, thật sự thiện xảo! 


10) Khoa này nhằm dạy phát nguyện. Trước nay, người học thường khổ vì đại nguyện chẳng phát khởi, có thể dựa vào những gì đã nói trên đây từ điều một cho tới điều chín để quan sát, đại nguyện bi trí trọn đủ sẽ nẩy sanh tràn trề. 


Lại nữa, khoa trên đây nói về “hàng phục” cũng chứa đựng ý nghĩa riêng. Bởi lẽ, dạy phát đại nguyện thì phải nên lập chí kiên cường, đừng sanh lòng khiếp nhược. Đấy chính là “hàng phục cái tâm” vậy. 


Sự nêu bày, chỉ dạy, giảng giải trong hai khoa này chính là nhằm chỉ dạy chúng ta chỗ dụng công tu tập, tột bậc thân thiết, tột bậc khẩn yếu. Xét ra, những điều đã nói có tám nghĩa trọng yếu: 


1) Ngài Không Sanh (Tu Bồ Đề) trước hết hỏi về “trụ”, kế đó hỏi về “hàng phục”. Lời đáp lại nói hàng phục trước rồi đến trụ; nhưng trong lời đáp về “trụ”, lại bảo “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ vào đâu). Có thể thấy là chúng ta dụng công, chỉ cần trừ vọng. Vì sao vậy? Chân tâm chẳng hiện, hoàn toàn do vọng gây chướng. Vọng chẳng trừ sạch, mà nói “an trụ nơi Như Như chân thật” thì một niệm ấy vẫn là vọng tưởng y như cũ. Huống hồ đức Phật đã chứng đắc rốt ráo, cũng chẳng trụ trong Niết Bàn, khi tu nhân sao có thể nói là “trụ” cho được? Kinh Lăng Nghiêm dạy: “Nhân minh chiếu sanh sở, sở lập chiếu tánh vong” (Từ nơi chân tánh vốn sáng suốt, bỗng xuất hiện tác dụng chiếu hư vọng. Hễ có tác dụng chiếu thì sẽ có cái bị chiếu thành lập. Khi đã có chiếu và cái bị chiếu thì chân tánh bị mất đi)
. Lại nói: “Tri kiến lập tri, thị vô minh bổn” (Từ trên sự thấy biết [vốn sẵn có chân tánh], lại lập ra một cái thấy (tức là chấp có tác dụng thấy); đó là cội gốc của vô minh). Do vậy biết hễ có trụ liền có “sở” (đối tượng của trụ, tức đối tượng chấp trước); hễ có sở liền có lập (tức là có sự đối đãi giữa vọng tâm trụ (chấp trước) và đối tượng bị chấp trước). Có sở, có lập, tức là nơi Đại Viên Kính Trí tự dính bụi nhơ, quang minh sao có thể chiếu trọn khắp cho được? Vì thế nói: “Vô minh bổn, chiếu tánh vong” (Hễ có cái gốc của vô minh thì tánh của Chiếu sẽ bị mất đi). Do vậy, tổ sư Thiền Tông bảo: “Chỉ cầu dứt vọng, chẳng cần tìm chân”. Cổ đức cũng nói: “Chỉ sạch hết phàm tình, chứ chẳng có sự hiểu biết của thánh nhân nào khác”. Đó chính là nói: Hễ sạch hết phàm tình thì đấy chính là thánh giải (sự hiểu biết của bậc thánh). Kinh cũng có nói: “Cuồng tâm bất hiết, hiết tức Bồ Đề” (Cuồng tâm chẳng dứt, hễ dứt thì là Bồ Đề), đều nhằm nói rõ lý “dụng công chỉ cần hàng phục vọng tâm”. Do vậy, có thể ngộ “quét sạch tri kiến sai biệt” chính là công phu thấu triệt từ đầu tới đuôi, há có phải chỉ là phương pháp để thực hiện tu tập mà thôi ư? 


2) Hàng phục cần phải có phương tiện. Nếu chẳng có phương tiện, vọng tâm càng lừng lẫy. Nay gởi gắm sự hàng phục nơi phát tâm rộng lớn. Nói cách khác: Phát tâm rộng lớn chính là hàng phục; đó là nói tới sự giáo hóa rộng lớn. Chẳng có gì là “hàng phục”, mà tự nhiên hàng phục, thuận tiện tột bậc! 


3) “Hàng phục” là hàng phục vọng tâm. Cần phải biết: Vọng tâm sanh từ phân biệt. Cái gốc của phân biệt là do chấp ngã. Vì thế, nay dùng tâm rộng lớn để hàng phục bốn tướng là ta, người v.v… Lại còn độ hết vô lượng vô số vô biên chúng sanh. Đại từ, đại bi như thế, tức là trừ khử hai độc Tham và Sân. Lại còn tuy độ sanh, nhưng thật sự chẳng có ai được độ, tức là chẳng có Thường Kiến (đó cũng chính là chẳng chấp Có). Tuy không có ai được độ, nhưng độ chẳng ngừng, tức là chẳng có Đoạn Kiến (cũng chính là chẳng chấp Không). Chẳng đoạn, chẳng thường, trọn đủ diệu huệ ấy, Si Độc cũng trừ. Đấy là vì hết thảy phàm phu là kẻ ngã kiến nặng nề, Tam Độc sâu đậm, cái gốc bệnh thật sự là do tâm lượng quá hẹp hòi. Cần phải dùng cái tâm rộng lớn để trị gốc bệnh, giải quyết từ gốc bệnh, các bệnh tự nhiên dễ trừ. 


4) Hết thảy chúng sanh từ vô thỉ tới nay, chưa hề giác. Nói “bất giác” tức là nói chẳng hay biết sự phân biệt “ta, người” đều do giữ lấy tướng. Lìa tướng, dung hội tánh, vốn là đồng thể, há có phân biệt! Do chẳng biết mà chấp tướng; vì thế, càng chấp, càng mê. Mê chính là Si. Do vì ngã mà lập ra ngã sở, tham và sân đua nhau dấy lên, tạo nghiệp vô cùng. Lại cũng chẳng hiểu cái được gọi là “ngã sở” (cái thuộc về ta) không gì chẳng phải là huyễn hữu do duyên sanh. Bất luận pháp (có) và phi pháp (không), chỉ cần có cái bị chấp trước là không được rồi. Tướng của pháp và phi pháp đều do tánh khởi. Hơn nữa, dùng tánh để dung hội, tướng vốn chẳng phải là tướng, có gì là ngã sở? Có gì là ta, người? Do chẳng hiểu rõ, đến nỗi khổ sở vì nghiệp ràng buộc, chẳng có cách nào giải thoát! Nay dùng tâm rộng lớn để độ sanh, chẳng chấp giữ, sẽ là khiến cho lìa hết thảy tướng của pháp và phi pháp (tức là lìa hai bên Có và Không), đều cùng quy vào cái tánh “đồng thể”. Nếu quy hội vào tánh, há còn có các tướng “ta, người” sai khác! Đấy chẳng phải độ người   khác chính là độ chính mình hay sao? Có pháp nào thiện xảo hơn pháp này! 


5) Phàm phu dễ bị cảnh chuyển (cảnh tức là ngã sở), chẳng có gì khác, do chấp trước cảnh đó thôi! Dẫu phát đại tâm tu hành, vẫn không gì chẳng phải là cảnh để duyên vào. Ví như độ sanh, đó chính cảnh để duyên vào của bậc hành nhân đại tâm. Đã chẳng thể không có cảnh để duyên theo (“không có cảnh” tức là chấp không; cũng không thể do đâu khởi tu được), lại chẳng thể chấp giữ cảnh (chấp cảnh tức là chấp Có). Vì thế, nay đầu tiên là dùng “độ sanh mà thật sự không có ai được độ” để dạy họ đừng chấp vào hai bên, hội quy Trung Đạo, phù hợp tánh thể, đích thị là phương pháp để tiến nhập thân thiết chi bằng? 


6) Ở đây tuy nói “hàng phục”, chưa nói “trụ”, nhưng ý nghĩa trụ đã thật sự ngầm ở trong ấy. Phát đại tâm thì đầu tiên là nên độ sanh, há chẳng phải là minh thị pháp an tâm hay sao? Nhưng “độ người mà chẳng có người được độ” cũng chính là dạy hãy nên trụ mà chẳng trụ vào đâu. Đó chính là kệ tụng của ngài Di Lặc, cho nên nói “lợi ích thâm tâm trụ”. Nói chất phác, tức là dạy trụ trong chánh trí Bát Nhã. Nói “quán chiếu Bát Nhã” là quán chiếu Không và Giả, chẳng lìa Không và Giả, đồng thời là Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa Đế. Do chúng sanh vốn có căn bệnh chấp trước, cho nên chẳng nói rõ, khiến cho mọi người chẳng trụ tướng mà tự lãnh hội vậy! 


7) Trong cái nhìn thông thường, [mọi người] hay cho rằng Bát Nhã thuộc loại đàm luận lý sâu xa, thậm chí sợ Bát Nhã lệch về Không; người tu Tịnh Độ lại càng không dám nhắc tới [Bát Nhã]. Nhưng người học Bát Nhã lại thường là chấp Lý, phế Sự, tạo thành cái cớ cho kẻ khác chê bai! Nay xem [kinh này], đầu tiên là nói về hàng phục, có thể thấy: Chẳng trừ chướng ngại do tập khí hư vọng gây nên, sao có thể mở mang chánh trí Bát Nhã cho được? Lại còn trước hết nói về chuyện độ sanh, có thể thấy là trải qua sự việc để rèn luyện cái tâm, đó chính là chỗ để tiến nhập Bát Nhã, há có chuyện đàm luận lý ở ngoài Sự ư? Lại còn “hai bên Có và Không đều chẳng thể chấp”, há lệch về Không ư? Đối với các chỗ như thế này, cần phải càng thêm chú ý suy xét kỹ càng vậy. 


8) Hàng phục cái tâm phân biệt ở đây chính là chuyển biến thức thứ sáu. Hàng phục ngã tướng chính là chuyển thức thứ bảy. Cần phải biết: Chúng sanh vô thỉ bất giác, tự tánh thanh tịnh tâm chẳng hiển lộ, mà hiện ra thức. Các thức có tác dụng lớn nhất chỉ là thức thứ sáu và thứ bảy; do vậy, phải nên thực hiện từ chỗ này. Khi đó, toàn bộ là thức, nào có chân tâm để có thể trụ? Đó là lý do vì sao chỉ nói “hàng phục”, chẳng nói “trụ”. Cái được gọi là chánh trí Quán Chiếu Bát Nhã vẫn là thức. Cần phải biết thức là vật gì? Nó vốn do tự tánh biến hiện. Do dùng phân biệt chấp ngã mà trở thành thức, được gọi là Vọng. Nếu vận dụng hàng phục phân biệt ngã chấp, tức là dẫn nó trở về chánh đạo, thì gọi là “chánh trí”. Đấy chính là dùng cái mâu của ông để đâm cái thuẫn của ông, cũng là như tục ngữ nói “để cởi chuông vẫn phải cậy vào người buộc chuông”. Điều ấy có cùng một ý vị như Thiền Tông nói “lìa tâm ý thức để tham cứu”. Do chưa lìa, cho nên dạy lìa. Cần phải biết ý niệm “có thể lìa” cũng là thức, bởi chẳng thực hiện từ chỗ này, đúng là chẳng có cách nào cả! Nhưng nhà Thiền chẳng nói rõ đó là thức, giống như “chẳng nói trụ” ở đây, có dụng ý như nhau, được gọi là “có cùng một ý vị”. Có thể là nhà Thiền vì lẽ này xem nhẹ các pháp môn khác, bảo “dụng công trong nhà Thiền là lìa tâm ý thức”. Đấy chẳng phải là đã uống linh dược mà chẳng biết cội nguồn của linh dược ư? 


Pháp môn Niệm Phật cũng thế, hễ nói tới “niệm” thì đó là tâm thức. Chẳng biết “nhất tâm chánh niệm” chính là để hàng phục vọng niệm rối bời! Nếu nói: “Do họ chưa thể lìa niệm, trọn chẳng cao thượng bằng trực chỉ của nhà Thiền”. Trọn chẳng biết chỗ khác biệt to lớn giữa vọng niệm và tịnh niệm! Vọng niệm càng niệm thì ý niệm càng dấy lên; tịnh niệm sẽ có thể do niệm niệm đạt tới vô niệm. Ví như dùng bùn khuấy nước, nước càng đục ngầu. Dùng phèn quấy vào nước, nước liền trong lắng. Nếu nói “trực chỉ hướng thượng” thì nhìn vào trực chỉ hướng thượng của nhà Thiền vẫn phải là [dụng công miên mật] cho tới khi đạt được an ổn, đạt được thiện xảo. “Trực” có nghĩa là do đất vấp ngã thì phải từ đất mà bò dậy; đấy chẳng phải là thẳng chóng, thỏa đáng ư? Vì thế, phương pháp thực hiện trong pháp môn Tịnh Độ là chuyển thức thành trí. Đó chính là hàng phục, đó là chánh trí Quán Chiếu Bát Nhã, đó là từ ngay nơi niệm mà ly niệm, chẳng chấp vào hai bên. Hơn nữa, người niệm Phật còn phải phát đại tâm, nguyện trọn khắp pháp giới chúng sanh đều cùng sanh Cực Lạc. Đó chính là dùng chánh niệm ấy để ngầm xông pháp giới, rộng độ hàm linh. Đấy chẳng phải là giống hệt những điều đang được nói ở đây ư? Nếu có thể dung hội một điểm đạo lý này, há còn chẳng càng thêm khẩn thiết niệm Phật ư? Còn sợ niệm Phật chẳng đắc lực ư? Hết sức khẩn yếu! 

2.2.2.2.2.1.1.1.1.3. Trưng thích (gạn hỏi để giải thích) 


(Kinh) Hà dĩ cố? Tu Bồ Đề! Nhược Bồ Tát hữu ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, tức phi Bồ Tát. 


(經)何以故？須菩提！若菩薩有我相、人相、眾生相、壽者相，即非菩薩。 

(Kinh: Vì sao vậy? Tu Bồ Đề! Nếu Bồ Tát có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả sẽ chẳng phải là Bồ Tát). 


“Trưng” (徵) là nêu ra, tức là nêu ý nghĩa trong đoạn văn nói trước đó để giải thích cho rõ, gọi là Trưng Thích (徵釋), tức là ý nghĩa “tự hỏi, tự đáp”. 

Người, chúng sanh, thọ giả, đều do chính mình bày ra. Hễ có ngã tướng (tướng ta), bèn có cái đối đãi với nó là tướng người. Người không chỉ là một, bèn là tướng chúng sanh. Kiến chấp chấp ngã cứ nối tiếp chẳng ngừng, tức là tướng thọ giả
. Bốn tướng chẳng ra ngoài một ngã tướng. Nay tách ra để nói, nhằm nêu rõ: Chấp ngã là có tâm phân biệt, khiến cho [thính chúng] biết sáu thức sanh từ Mạt Na. Hễ có Mạt Na, bèn có sáu thức, chẳng tách lìa. Chấp ngã phân biệt như thế chính là bệnh chung của phàm phu, há có phải là Bồ Tát, nên nói “tức phi” (tức chẳng phải). Do vậy, [câu kinh này là lời] răn nhắc người phát đại tâm tột bậc sâu đậm, thiết tha vậy! 


Ngã tướng do ngã kiến sanh khởi; ngã kiến dùng ngã tướng để hiển lộ. Một trong, một ngoài, chưa hề tách rời! Phá ngã tướng tức là phá ngã kiến. Tướng có thô và tế. Thô thì chấp cảnh, còn tế thì chấp tâm. Trong đoạn [vấn đáp] thuộc phần sau cũng nói ngã tướng tức là dựa theo tâm để nói, [hay nói cách khác] chính là dựa theo thức để nói. Bởi lẽ, tám thức chính là các tướng do tâm Chân Như biến hiện. Vì thế, Duy Thức Tông còn được gọi là Tướng Tông. 


Khoa này vốn nhằm giải thích ý nghĩa “khiến [cho vô lượng người học Phật] phát đại nguyện” trong khoa trước. Sao không nói: “Vì sao vậy? Do giáo hóa rộng lớn, do đoạn Hoặc, do chuyển thức”, cho đến “độ mình trước rồi mới độ người khác”? Như thế há chẳng phải là nghĩa lý trong khoa trước càng rõ ràng, mà cứ ắt phải nói theo phương diện tương phản vậy? Bởi lẽ, đoạn Hoặc, chuyển thức v.v… đều là pháp, đều là chẳng thể chấp lấy. Hễ chấp lấy, sẽ thành ngã tướng, lại trở thành phân biệt. Vì thế, chẳng cần biểu đạt, diễn tả, mà dùng cách nói phủ định để nhất loạt trừ sạch. Đấy là ý vi tế của đức Thế Tôn, mà cũng là chánh tông của Bát Nhã vậy! 

(Bổ) Tứ tướng chỉ là một ngã tướng. Hễ có ta, liền có tướng đối đãi người khác. Đối đãi không chỉ là một người, tức chúng sanh tướng. Ngã tướng trong vọng tâm, tiếp nối trong mỗi niệm chẳng quên mất, tức là tướng thọ giả. Nếu Bồ Tát thấy có chúng sanh đắc độ, do chính ta độ, tức là có ngã tướng. Vì thế, bốn tướng cùng dấy lên. Có bốn tướng tức là có tâm phân biệt. Có tâm phân biệt thì là phàm phu, chẳng phải là Bồ Tát. Tu hành thì điều thứ nhất là phải nên xóa bỏ chữ Ngã, phát tâm vì hết thảy chúng sanh. Đấy chính là hàng phục ngã tướng. Ta đều khiến cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ, nhưng chúng sanh ương ngạnh, khiến cho họ tu hành đã chẳng dễ, huống hồ liễu sanh tử. Nhưng đều chẳng màng, bất luận nhân hay phi nhân, đều độ họ thành Phật, cũng vì họ vốn sẵn là Phật. Đấy chính là hàng phục tướng người. Diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh, trong tâm chẳng dấy lên ý niệm làm thế nào để có thể độ hết. Đấy chính là hàng phục tướng thọ giả. Thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ, đấy chính là hàng phục tướng chúng sanh. Vì sao phải hàng phục như thế? Do phát tâm vô thượng thì phải hành Bồ Tát hạnh, Phổ Hiền hạnh. Nếu có bốn tướng, sao có thể gọi là Bồ Tát cho được? 


Đức Phật muốn người tu hành từ văn tự mà khởi quán chiếu. Chẳng dùng công phu quán chiếu, sẽ chẳng thể chuyển phàm tình. Vì thế, người học cần phải thực hiện tu tập từ chỗ này. Nay đoạn kinh văn như thế này trần thuật cặn kẽ phương pháp quán chiếu. Đối với quán chiếu, cổ nhân chưa nói cặn kẽ. Quán (觀) là quan sát (thoạt đầu dịch là Tư (思), tức trong tâm suy nghĩ). Thiền Tông [quan niệm] “chẳng thể dùng tâm ý thức để tham cứu”, tức là rõ ràng dạy mọi người chớ nên suy nghĩ; nhưng lại nói “chớ nên đọa vào không suy nghĩ”, tức là lại phải sử dụng tư duy. Như vậy thì do phàm phu lắm tri kiến, ắt phải “đơn đao trực nhập” (một mình vác đao tiến thẳng vào) thì trước hết phải chặt sạch cành lá. Thiền Tông khán thoại đầu, cần phải khởi nghi tình! Nếu chẳng suy nghĩ, nghi tình do đâu mà dấy lên? Quán là tư duy, nhưng chỉ tư duy thì chẳng được! Vì thế, lại dùng chiếu. Chiếu (照) chính là Khán   (看) trong nhà Thiền. Như dựa theo văn tự để khởi quán chiếu, hễ lìa văn tự, trở về nơi tâm; sau đấy mới có thể chiếu trụ. Khi chiếu trụ, nói “có tư duy”, nhưng chẳng tư duy. Nói “chẳng tư duy”, lại chẳng phải là không có tư duy. Khi ấy, trong tâm tự nhiên mở mang trí huệ, mở như thế nào? Tức là vọng tưởng ngưng lặng, trụ trong Bổn Giác. 



Bát Nhã có Văn Tự Bát Nhã, Quán Chiếu Bát Nhã, và Thật Tướng Bát Nhã. Văn Tự là nói tới kinh văn. Thật Tướng là nói cái tánh mà ai nấy đều sẵn có. Đức Phật nói Bát Nhã, tức là hy vọng người học sẽ chứng cái tánh vốn sẵn có ấy. Như thế nào thì có thể chứng? Tức là hãy nên dựa theo văn tự để khởi quán chiếu. Nếu chẳng quán chiếu, văn tự là văn tự, chẳng thể tiêu quy tự tánh, chẳng thể thọ dụng! Chúng ta đọc tụng kinh Kim Cang, vốn là mong tiêu quy tự tánh. Đức Phật cũng vì thế mà nói kinh này. Vậy thì đạo lý quán chiếu, phương pháp quán chiếu, chẳng thể không biết. Không chỉ Bát Nhã là phải quán chiếu, mà hết thảy Phật pháp, hễ nói đến sự tu trì, hết thảy các pháp môn đều chẳng ra ngoài quán chiếu. 


Ba điều kiện trong học Phật là Giới, Định, Huệ. Chẳng có Giới, ba nghiệp thân miệng ý chẳng thể thanh tịnh. Vì thế, Giới là cơ sở tu học, là độc lập. Hai chữ Định và Huệ sanh khởi lẫn nhau. Nói theo cái quả, sẽ là Định Huệ. Nói theo cái nhân, sẽ là Chỉ Quán. Chỉ (止) là dừng vọng niệm. Quán tức là quán chiếu chân tâm. Do Chỉ có thể sanh ra Định, do Quán có thể sanh Huệ. Đấy là cách nói phối ứng. Thật ra, công phu Chỉ Quán chỉ có một chữ Quán. Hai điều ấy thuộc về cùng một sự kiện. “Chỉ” là lúc mới thực hiện, phải nhiếp tâm một chỗ, tức là Định như cổ nhân đã nói. Thật ra, lúc mới thực hiện, chẳng đáng để nói là Định, nhưng Định do đó mà sanh. Lâu ngày, sẽ do Định mà sanh ra Huệ. Vì sao vậy? Do sau khi đã quán thành tựu một loại pháp môn, trí huệ liền phát sanh, vọng tưởng liền rơi mất. Vì thế, có Huệ thì mới có thể thành tựu môn Định ấy. Lại nữa, thoạt đầu thực hiện thì nhiếp tâm một chỗ, ắt phải mười phần vận tâm thì mới có thể nhiếp được; có thể thấy là trong ấy có Quán. Do vậy, nói đi, nói lại, chỉ có một chữ Quán. Bởi lẽ đó, Bát Nhã chẳng nói Chỉ mà nói là Quán Chiếu. 



Quán chiếu có nhiều loại phương pháp. Chẳng có phương pháp, sẽ chẳng thể khởi quán chiếu. Tuy các tông phương pháp bất đồng, nhưng chỉ quy
 chỉ là một. Như tông Thiên Thai dùng Tam Quán Không, Giả, Trung. Hoa Nghiêm Tông thì là Tứ Vô Ngại Quán (Lý Vô Ngại, Sự Vô Ngại, Lý Sự Vô Ngại, Sự Sự Vô Ngại). Pháp Tướng Tông thì Ngũ Trùng Duy Thức Quán. Mật Tông thì Đạo Tràng Quán, A Tự Quán
. Thiền Tông bèn khán thoại đầu. Tịnh Độ Tông bèn quán Vô Lượng Thọ Phật. Có kẻ nói “niệm Phật chẳng phải là Quán”. Lời ấy chẳng đúng! Cần phải biết niệm chính là Quán. Nếu vọng tưởng tơi bời, tán tâm niệm Phật, sẽ chẳng được thọ dụng. Ắt phải miệng niệm Phật hiệu, tâm tưởng Phật Di Đà như ở ngay trước mắt, niệm Phật như thế, vọng tưởng sẽ không do đâu mà khởi! Đấy tức là Quán. Vì thế, dụng công không gì trọng yếu bằng tu Quán. Tu Quán là thâu nhiếp ý căn. Ý căn đã nhiếp trụ, hai nghiệp thân và khẩu cũng sẽ thâu nhiếp vào một chỗ. Vì thế, Tịnh Tông tâm tưởng Phật, miệng niệm Phật, tay cầm xâu chuỗi. Mật Tông thì tâm tác quán, miệng niệm chú, tay kết ấn. Có thể thấy bất luận dụng công như thế nào, đều là chẳng tác Quán
 thì sẽ không thể được! Trong   Giáo Hạ, Tam Quán Không, Giả, Trung và Tứ Vô Ngại Quán tợ hồ là các cách quán bất đồng, nhưng lý là một, chớ nên không biết! Nếu không, đối với kinh điển của các tông do chẳng thể dung hội, sẽ có mâu     thuẫn! 


Phương pháp để tác quán từ đời Đường trở về sau, trừ Thiền Tông ra, các tông khác nói đến điều này ngày càng ít dần. Như tông Thiên Thai khi giảng giáo nghĩa thì đối với lý Không, Giả, Trung phát huy khá tường tận, nhưng khi dụng công, chẳng nhất định sẽ dùng pháp ấy. Chỉ có Thiền Tông từ xưa tới nay, luôn nói “hướng thượng nhất trước”
, lại còn “chẳng được dùng tâm ý thức để tham cứu”. Do vậy, có người sáng lập các pháp môn khác vẫn dùng Tư, chỉ riêng Thiền Tông nói không cần dùng Tư, lại còn dẫn kinh “chẳng thể dùng cái tâm sanh diệt làm cái gốc để tu nhân” hòng chứng thực. [Người học Thiền cho rằng không cần dùng tư duy] là vì chẳng biết [cổ đức] nói “không được dùng tâm ý thức để tham cứu” chính là chẳng cho phép dùng phàm tình để suy đoán! Hễ dùng đôi chút ý thức, tức là phàm tình. Dùng tâm tình phàm phu để suy đoán lời Phật, quyết chẳng có lẽ ấy! Vì thế, chẳng cho phép. Xưa nay lại có người nói “Quán tức là Chiếu, Chiếu là chiếu trụ”, nhưng cổ nhân đối với cách nói này đã phê bình: Do coi như thế là chiếu trụ thì chính là ám chứng
. Do đã chẳng chấp thuận dùng phàm tình để suy đoán, Chiếu lại là ám chứng, nhưng nghĩa gốc của Quán lại là Tư Duy. Do vậy, người học chẳng có chỗ nào để noi theo. 


Như vậy thì rốt cuộc nên thực hiện tu Quán như thế nào? Ở chỗ này, bỉ nhân đã tham cứu trải qua nhiều năm, do sách Đại Thừa Chỉ Quán của Nam Nhạc đại sư mà ngộ được lý ấy. Cổ nhân nói “chẳng dùng cái tâm ý thức để tham cứu”, tức là “đừng lấy cái tâm sanh diệt làm gốc để tu nhân”. Ý Phật thật sự chẳng phải là như vậy, mà là nói người học Phật thoạt đầu phát tâm, chẳng thể dùng cái tâm sanh diệt làm cái nhân để tu tập. Như kinh này nói “thiện nam tử, thiện nữ nhân phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm” chính là ý đó. Tới khi dụng công trong thực tế, cần phải dùng tư duy. Như kinh này nói “tất cả hết thảy các loài chúng sanh, ta đều khiến cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ”; đó tức là tư duy. Thoạt đầu, phát Vô Thượng Bồ Đề chính là xứng tánh mà khởi tu, tức là nói “chẳng lấy cái tâm sanh diệt làm cái nhân để tu”. Còn như khi tu hành, ắt dùng quán chiếu, tức là tư duy. Thiền Tông nói “chẳng thể dùng tâm ý thức để tham cứu”; đấy chính là nỗi khổ tâm của tổ sư. Thật ra, vẫn cần phải tư duy. Chẳng tư duy sẽ chẳng thể khởi nghi tình! Còn như chẳng dùng phàm tình suy đoán, lại là một chuyện khác! 


Vì sao biết từ sau đời Đường, các tông khác phần nhiều chẳng tác quán? Chuyện này có thể dùng lời của Thiện Đạo đại sư trong Thập Lục Quán Kinh Sớ để làm chứng. Ngài nói: “Người hiện thời độn căn, tu Quán chẳng thể thành. Vì thế, chỉ đề xướng niệm Phật”. Đó là nói pháp Quán trong Quán Kinh rộng lớn, tâm lượng phàm phu chẳng thể tương ứng. Chẳng thể do Thiện Đạo đại sư có lời ấy, mà gạt bỏ quán pháp, chẳng nói tới nữa! Từ sau giữa đời Đường, Mật Tông cực thịnh một thời, chẳng lâu sau tiêu diệt. Hoa Nghiêm Tông cũng thế. Thiên Thai Tông giữa chừng cũng suy vi. Trải qua sự đề xướng của hai vị đại sư Tứ Minh và Từ Vân, các kinh sớ lại từ Nhật Bản được đưa về, có thể trung hưng. Nhưng hai vị ấy thực tế dụng công cũng dùng Tịnh Độ, chẳng phải là Chỉ Quán! Sau đời Tống, trong Tịnh Độ Tông còn có mấy vị đại sư, nhưng phần nhiều cũng chẳng nói tới phương pháp tác quán. Vì thế, chỉ có Thiền Tông vẫn còn có Quán môn, người đời sau tu hành [Thiền Tông] chưa từng chẳng nhiều, nhưng người đắc lực rất ít. Điều ấy cũng khá có quan hệ với chuyện chẳng giảng phương pháp tác quán. 


Lại nữa, người tu hành thường là lúc mới tu thì rất đắc lực, về sau biến đổi. Đấy cũng là do chẳng biết tác quán, [sẽ cảm thấy tác quán] khô khan vô vị đến nỗi như thế đó. Lại có người đọc tụng kinh điển Đại Thừa, có thể hiểu rõ lý ấy, kết quả là ngược ngạo nẩy sanh tà kiến, cũng là do không biết tác quán. Lại có người đọc tụng kinh điển rất nhiều, nhưng đạo lý là đạo lý, chẳng ăn nhập gì với thân tâm, tham, sân, si phiền não chẳng thể trừ mảy may, cũng là do chẳng biết tác quán. Quán tức là tư duy. Chiếu có hai nghĩa: Một là chiếu trụ, hai là chiếu kiến. Chiếu kiến tức là nói về lúc công phu đã tu thành, như “chiếu kiến Ngũ Uẩn giai Không” trong Tâm Kinh vậy. Đại để, chiếu kiến do chiếu trụ mà có. Chiếu trụ là do tư duy mà có. Chẳng tư duy, sẽ chẳng thể chiếu trụ. Chẳng chiếu trụ, sẽ chẳng thể chiếu kiến. Tư duy lâu ngày, tâm đã gởi gắm một chỗ, tức là chiếu trụ. Khi đó, khá nhiều vọng niệm tạm thời đình chỉ, chẳng nổi lên quấy rối. Nếu quấy rối tức là chẳng thể đình chỉ. Một niệm hiện tiền chân tâm thì ai nấy đều vốn sẵn có, chỉ do vọng tưởng quấy rối, cho nên chẳng giác. Hễ vọng tưởng ngừng lại, quang minh vốn có sẽ tự nhiên phát lộ. Đấy chính là trí huệ. Quán chiếu thì cần phải quán tâm tánh của chúng ta. Đó gọi là “tiêu quy tự tánh”. Nhưng phàm phu quán chiếu chẳng đến mức, hoàn toàn là một cái thùng sơn đen kịt, hoàn toàn là vọng tâm, sao có thể thực hiện được? Chỉ có chiếu theo lời đức Phật dạy để quán, tức là trước hết hãy dụng công nơi văn tự trong kinh Phật. 


Đức Phật nói phương pháp quán chiếu, chẳng chấp thuận chúng ta dùng phàm tình để suy đoán. Như trong đoạn kinh văn này, nếu dùng phàm tình để suy đoán, mà chẳng dùng Quán, sẽ chẳng thể hiểu rõ. Người đời đọc kinh chuyên cầu nơi văn tự, ngỡ là đã hiểu ý nghĩa, đúng là muôn vàn chẳng thể! Như đối với câu “ưng như thị hàng phục kỳ tâm” (hãy nên hàng phục cái tâm như thế), dùng phàm tình để suy lường, đương nhiên sẽ có nhiều cách giải thích. Làm như thế chẳng được, hãy nên trừ bỏ đi. Nếu tưởng lại có cảnh giới khác, lại cần phải trừ bỏ đi. Tưởng rồi lại tưởng, đều là chẳng được. Càng tưởng càng tiến, lâu dần như ngây ngốc. Chỗ hay khéo là ở chữ Ngốc này! Cổ nhân nói: “Cần phải một phen chết ngất”, tức là chết mất cái vọng tâm ấy. Dụng công như thế, hoặc nửa năm, hoặc một năm, bỗng dưng khai ngộ. Phải thỉnh cầu thiện tri thức chứng minh điều ấy có phù hợp hay không? Nếu chẳng có thiện tri thức, hãy lấy kinh Phật để chứng minh. Nếu kinh Phật chẳng có cách nói ấy, tức [sự “khai ngộ” ấy] vẫn là phàm tình suy đoán. Như thế thì vọng tưởng trong cái tâm này đã đoạn chẳng ít. Tuy chẳng thể ngay lập tức tiêu quy tự tánh, nhưng đã tiêu quy chẳng ít. Vì thế, cần phải đọc tụng kinh điển Đại Thừa cho nhiều. Kinh này chỗ nào cũng đều nói “đọc tụng, thọ trì”, tức là quán chiếu vậy! 


Lại “quán tất cả hết thảy chúng sanh” cho tới “thật sự không có chúng sanh được diệt độ”, kinh văn trong phần trước nói về hàng phục, đoạn này sao chẳng nói tới hàng phục là do ý nghĩa nào vậy? Đấy chính là dạy chúng ta hãy mở rộng tâm lượng tới mức to lớn vô lượng vô biên. Do cái gốc bệnh to lớn của chúng sanh chính là tâm lượng nhỏ hẹp. Do nhỏ hẹp, nên chấp ngã. Vì thế, đức Phật dạy mở rộng cái tâm ấy, ngấm ngầm chuyển đổi. Đó gọi là “đại nhi hóa chi” (dung hội quán thông đạo đức, đạt tới cảnh giới siêu phàm). Nếu trong sinh hoạt thường nhật, luôn luôn quán chiếu như vậy, đem tâm lượng đã được rộng mở như đức Phật đã nói chuyển thành [tâm lượng của] chính mình; đấy chính là diệu pháp để trừ ngã kiến, khử phiền não. 


Lại xem đoạn văn tự này, chỗ kết quy thật sự là câu “thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ”; đấy chính là dạy chúng ta trừ ngã kiến, nhưng hoàn toàn chẳng nói thẳng là ngã kiến, chỉ riêng chú trọng hướng về phía chúng sanh để tác quán. Vì phàm phu chấp ngã, một khắc cũng chẳng lơi lỏng. Nếu chú trọng nơi ta để tác quán, sẽ chẳng thể đắc lực. Vì thế, quán theo phía chúng sanh, quán nhân duyên tụ hợp, [nhận biết] cái Thể của nó là Không. Lại nữa, do chúng sanh đồng Thể, quán chiếu như thế, sẽ bất tri bất giác tự nhiên trừ khử, tiêu mất ngã chấp. Đấy chính là phương pháp thiện xảo để tiêu quy tự tánh. Lại quán hoặc là noãn sanh cho đến Phi Hữu Tưởng Phi Vô Tưởng, có thể thấy hết thảy chúng sanh, chẳng ai không có dục, sắc, thức. Chẳng chuyển dời ba    thứ ấy, sẽ vĩnh viễn luân hồi trong tam giới. Do biết dục chẳng thể không đoạn, sắc tướng chớ nên chấp trước, tình thức ắt cần phải chuyển dời; quán chiếu như thế, sẽ có thể bất tri bất giác trừ bỏ ba thứ dục, sắc, thức. 


Lại quán đều nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ. Chúng sanh đã nhiều như thế, nhưng loài noãn sanh ngu xuẩn, tánh cố định khó giáo hóa; Hữu Tưởng và Vô Tưởng thì kiêu căng, làm sao để có thể diệt độ trọn hết? Nhưng Phật là bậc vô duyên đại từ, chỉ cần [chúng sanh] tiếp cận ta đều sẽ đắc độ. Hãy quán chiếu như thế này: Chính mình lạm dự làm nhân loại, trên là còn chưa tu đến Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Thiên, dưới thì so ra cao minh hơn loài noãn sanh và thấp sanh, hãy nên học theo Phật mà thành Phật, cái tâm vô thượng sẽ có thể tự nhiên khởi lên, vọng tâm sẽ tự có thể chuyển. 


Lại quán câu “thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” tiếp ngay theo câu “vô lượng vô số vô biên chúng sanh”, có thể thấy là hễ có một chúng sanh chưa đắc độ, nguyện của ta chẳng tận. Quán sát lời Phật như thế, Lý chẳng lìa Sự, Sự chẳng lìa Lý, tức là Lý và Sự cùng dung hội. “Ta đều khiến cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ” tức là trừ khử chấp Không. “Thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” là trừ khử chấp Có. Hai bên đều trừ, tức là Song Giá (cùng ngăn cả hai bên, tức là cùng trừ khử cả hai bên). Hai bên lại cùng thực hiện, tức là Song Chiếu. Đấy chính là “Giá Chiếu đồng thời”. Do tu Quán như thế đó, sẽ có thể chứng cái quả “tịch chiếu đồng thời”. “Hết thảy chúng sanh đều diệt độ” là đại bi. “Thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” là đại trí. Đấy là bi và trí cùng dung thông, sẽ có thể đạt được Phật quả chẳng trụ sanh tử, chẳng trụ Niết Bàn. “Ta đều khiến cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ” là tu phước, “thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” là tu huệ. Đó là phước huệ song tu, có thể chứng quả Lưỡng Túc Tôn. 


Hai chữ Kim Cang chính là đoạn Hoặc. “Hoặc” chẳng ngoài Kiến 
Tư, Kiến Tư chính là ngã tướng. Kinh này đúng là có tác dụng đoạn ngã tướng cực lớn. Tiêu trừ ngã kiến chính là chuyển thức thứ bảy thành Bình Đẳng Tánh Trí. “Đều nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ”, chẳng dấy lên phân biệt, tức là chuyển thức thứ sáu thành Diệu Quán Sát Trí. “Thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” tức là chuyển thức thứ tám thành Đại Viên Kính Trí. Do vậy, trong đoạn sau có câu nói: “Nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai tùng thử kinh xuất” (Hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra), há chẳng phải thành Phật ở ngay trong đoạn kinh văn này hay chăng? 


Hết thảy kinh điển Đại Thừa, hễ nói tới người phát đại tâm Đại Thừa, [luôn nói] “chưa thể tự độ mà mong độ người trước đã”. Đó chính là đại bi. Nhưng độ người khác chính là tự độ! Đối với loại đạo lý này, nếu quán chiếu rành rẽ, thì Phật pháp thoạt nhìn dường như rộng lớn vô biên, thật ra là đậm vị thân thiết! Thoạt nhìn dường như cao sâu, vốn thật ra bình dị, chất phác. Gởi tâm nơi đoạn kinh văn này để luôn luôn quán chiếu, tâm gởi vào một chỗ, vọng tưởng liền dần dần tiêu trừ. Tức là do mấy câu này mà thành Phật có thừa vậy! Lại thấy đoạn kinh văn này chẳng nói hàng phục mà chính là hàng phục. Đó là muốn cho chúng ta phát khởi nguyện ấy, kiên cường ý chí, ngã chấp, ngã kiến hết thảy đều quét sạch, hàng phục liền ở ngay trong đó, tự nhiên thọ dụng. Hằng ngày hãy đặt đoạn kinh văn này trong tâm, sẽ thọ dụng vô cùng. Vì vậy, cần phải quán chiếu! 

2.2.2.2.2.1.1.1.2. Nêu rõ chẳng trụ nơi tướng chính là chánh trụ 


Chia thành bốn đoạn: 


1) Giảng thẳng vào vô trụ. 


2) Giải thích rõ nguyên do. 


3) Kết lại lời dạy về chánh trụ. 


4) Lại nêu rõ nguyên do. 


Đoạn thứ nhất lại chia thành ba tiểu tiết. 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.1. Giảng thẳng vào vô trụ 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.1.1. Nêu bày

(Kinh) Phục thứ, Tu Bồ Đề! Bồ Tát ư pháp, ưng vô sở trụ, hành ư bố thí. 


(經)復次，須菩提！菩薩於法，應無所住，行於布   施。


(Kinh: Lại này, Tu Bồ Đề! Bồ Tát đối với pháp hãy nên đừng trụ vào đâu để hành bố thí).


(Bổ) “Phục” là lại. “Thứ” là thứ tự. Chữ Pháp bao gồm muôn hình tượng, hết thảy mọi sự, mọi vật, bất luận mắt thấy, tai nghe, dẫu chẳng thể thấy, chẳng thể nghe mà hễ tâm tưởng đến, cũng gọi là Pháp. Phàm là pháp thế gian và pháp xuất thế gian đều được bao gồm trong ấy. Vì thế, nói là “nhất thiết pháp” (hết thảy các pháp). “Ưng vô sở trụ” (Hãy nên chẳng trụ vào đâu) chính là giải đáp [cho câu hỏi] “ưng vân hà trụ” (hãy nên trụ như thế nào). “Trụ” là chấp trước. Chúng sanh chỗ nào cũng chấp trước, chẳng phải chấp Đông thì sẽ chấp Tây. Lời đáp này của đức Thế Tôn chính là một gậy gõ thẳng vào đầu! Bố Thí là một môn trong Lục Độ. [Lục Độ] còn gọi là Lục Ba La Mật. Kinh Đại Bát Nhã đối với Lục Ba La Mật, mỗi mỗi đều nêu ra. Kinh này chỉ nói tới Bố Thí. Nói theo mặt văn tự thì chính là tránh rườm rà, hướng đến chỗ giản lược. Bố Thí có thể bao gồm hết thảy các pháp, Phật pháp phải hành, đừng nên “trụ”. Hai câu này còn có thể nói là “ưng đương vô sở trụ, nhi hành nhất thiết pháp” (hãy nên chẳng trụ vào đâu để hành hết thảy các pháp). 

Phàm trong kinh, hễ để hai chữ “phục thứ”, ắt là đoạn kinh văn ấy có mối quan hệ mật thiết với đoạn kinh văn trước đó. Trong ấy, có hai nghĩa: Một là bổ túc nghĩa trước; hai là nói rộng thêm nghĩa trước. Phần kinh văn trước đó giải đáp “hàng phục”, phần này đáp về “trụ”. Thoạt nhìn dường như là một nghĩa khác, nhưng thật ra là cùng một sự kiện. Bởi lẽ, trước đó nói “hàng phục” tức là đã chứa đựng ý nghĩa “trụ mà chẳng trụ”. Ở đây nói “vô trụ mà trụ” cũng chứa đựng ý “hàng phục”, soi sáng lẫn nhau! Lại nữa, phần trên là phát đại nguyện, ở đây là khởi đại hạnh. Nguyện và hạnh chẳng thể tách rời. Có nguyện ắt có hạnh, có hạnh ắt có nguyện. Lại còn chẳng phân biệt trước sau, phải thực hiện bằng hạnh thì mới chẳng phải là nguyện suông! Vì thế, có mối quan hệ mật thiết. Đấy là bổ túc ý được nói trong phần kinh văn trước đó. Lại nữa, phần trước là phát đại tâm diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh, mà chưa nói phương pháp độ sanh. Phần này chính là nói pháp độ sanh, nói rõ hơn một tầng. “Ưng vô sở trụ” (Hãy nên chẳng trụ vào đâu) tức là chẳng chấp Hữu. “Hành Bố Thí” là lại chẳng chấp Không. Đấy chính là Trung Đạo, chẳng rơi vào hai bên! 


Đối với ý nghĩa của Lục Độ, phải nên biết đại lược. Lục Độ là Bố Thí, Trì Giới, Nhẫn Nhục, Tinh Tấn, Thiền Định, và Bát Nhã. Lục Độ chẳng ngoài Giới, Định, Huệ, nhằm đối trị tham, sân, si.


1) Bố Thí có ba loại là Tài Thí, Pháp Thí, và Vô Úy Thí. Dùng các vật dụng sinh hoạt thường nhật như thức ăn, y phục, thuốc thang v.v… để thí cho người khác, ắt cần phải dùng tiền bạc, nên gọi là Tài Thí. Vì người khác giảng kinh, thuyết pháp, hoặc in tặng kinh điển. Cho đến các sách vở thế gian, chỉ cần hữu ích cho người khác, đều dùng để bố thí, đó là Pháp Thí. Vô Úy Thí tức là cứu khổ, cứu nạn. Chúng sanh trong tai nạn, ắt có nỗi kinh hoảng, ta đến cứu họ, khiến cho họ chẳng sợ hãi. Chỉ cần có thể cứu, dẫu xả thân mạng cũng chẳng đoái hoài; đó là Vô Úy Thí. Ba tức là một, một tức là ba. Như cứu người khổ nạn, khiến cho họ không sợ hãi, chẳng ngoài dùng Tài Thí và Pháp Thí. Có thể thấy là khi Tài Thí thì Pháp Thí và Vô Úy Thí cũng ở trong đó. Lại nữa, vì người khác thuyết pháp, đó là pháp tài. Trao cho người khác kinh điển, khiến cho họ tăng trưởng phước huệ, tức là Vô Úy Thí. Lại tách ra thì có nội thí và ngoại thí, cho đến cứu cánh thí (bố thí rốt ráo). Như trong kinh Hoa Nghiêm đã nói các danh mục [bố thí] cực nhiều, gộp lại thì là một. Tu bố thí nhằm phá tâm keo tham. Tham ắt keo, keo ắt tham. Điều này gây tạo đủ loại nghiệp, ở mãi trong biển khổ sanh tử. Vì thế, ắt phải phá trừ! 


2) Giới là giới luật. Chữ Trì (持) khác với chữ Thủ (守). Khăng khăng vâng giữ, chẳng lơi lỏng một khắc nào là Trì. Giới có tại gia và xuất gia khác biệt. Tại gia có Tam Quy, Ngũ Giới, Bồ Tát Giới, và Tam-muội-da giới của Mật Tông. Xuất gia có Tam Quy, Sa Di Giới, Tỳ-kheo Giới, Bồ Tát Giới. Tuy Ngũ Giới chỉ là năm điều “giết, trộm, dâm, dối, uống rượu”, nhưng là căn bản của hết thảy các giới. Ngay như giới xuất gia cũng dựa trên năm điều ấy, chỉ là chia chẻ đặc biệt tỉ mỉ mà thôi! Bồ Tát Giới của người xuất gia gồm mười giới trọng và bốn mươi tám giới khinh (đó là Phạm Võng Bồ Tát Giới), đức Phật vì hàng xuất gia mà chế định, cũng chấp thuận cho người tại gia thọ giới ấy, bất quá chính mình cần phải cân nhắc có thể thọ được thì mới nên! Nếu không, đức Phật vì hàng ưu-bà-tắc, ưu-bà-di mà chế giới Bồ Tát (Ưu Bà Tắc Giới Kinh), đơn giản hơn người xuất gia, gồm sáu giới trọng và mười hai giới khinh. Vì thế, hàng tại gia nên thọ giới này thì tốt hơn.  

Trì giới là cơ sở trọng yếu nhất trong học Phật. Như xây nhà, chẳng đắp nền móng kiên cố trước, sẽ chẳng được! Nếu không, nhà ắt sụp đổ. Vì vậy, kinh này nói người trì giới, tu phước có thể sanh lòng tin đối với chương cú này, coi đó là thật, có thể thấy hết thảy Phật pháp đều được xây dựng trên giới luật. Giới điều tuy nhiều, chẳng ngoài hai môn: Một là Chỉ Trì, hai là Tác Trì. 


a) Chỉ Trì là dụng công nơi phương diện tiêu cực. 


b) Tác Trì là dụng công nơi phương diện tích cực. 


Chỉ Trì tức là các điều ác đừng làm. Tác Trì tức là vâng làm các điều thiện. Hai từ ngữ này bị thế gian lạm dụng, thật sự phát xuất từ kinh Phật. Người học trước hết phải trì nơi phương diện Chỉ, lại tiến cao hơn là trì nơi phương diện Tác. Như “chẳng giết” cố nhiên là tốt đẹp, nhưng chỉ là Chỉ Trì. Tiến hơn nữa là khuyên người khác cũng kiêng giết, tức là Tác Trì. Không chỉ kiêng giết, còn phải phóng sanh, sẽ là Tác Trì. Có người nói: “Tôi có thể kiêng giết, kiêng trộm”. Chuyện này há dễ dàng ư? Như kiêng giết thì đối với muỗi, ruồi, nhặng cũng chẳng hại sanh mạng của chúng thì mới được! Giả sử có chuyện gì chưa từng nói rõ với người khác, mà cứ cho là [vật dụng] thuộc về mình [để tự tiện sử dụng] thì chính là phạm giới trộm cắp. Lại như ở cơ quan công cộng, do việc riêng tư mà lạm dụng một bao thư, một tờ giấy viết thư của công sở, cũng là phạm giới trộm cắp! Đối với giới dâm, đức Phật chỉ chế định người tại gia chẳng tà dâm, cũng là pháp môn phương tiện. Thật ra là ắt phải đoạn dâm, do nó là căn bản của sanh tử! Giới vọng ngữ, cộng thêm ác khẩu, nói đôi chiều, nói thêu dệt, mà tách ra thành bốn điều. Dùng lời ác để chửi bới là ác khẩu. Khuấy động thị phi là nói đôi chiều. Miêu tả tình cảm nam nữ là ỷ ngữ (nói thêu dệt), văn nhân dễ phạm nhất. Thoạt đầu, đức Phật chế căn bản đại giới, vốn chỉ có bốn điều là giết, trộm, dâm, dối. Về sau, do rượu có thể loạn tánh, lại thêm giới ấy. 


Bốn điều đầu là tánh giới, điều cuối là giá giới (遮戒, giới mang tánh chất phòng hộ, giúp cho hành nhân chẳng phạm tánh giới). Vì thế, đối với giới uống rượu, có khi “khai” (tạm thời cho phép) như khi do bệnh mà cần phải dùng rượu, đức Phật cũng cho phép. Trì giới cần phải hiểu lý “khai, giá”. “Khai” là chẳng ngăn cấm, “Giá” là không cho phép. Có khi cho phép khai, hễ khai thì chẳng phạm. Vì thế, cần phải biện định rõ ràng chuyện “khai, giá”. Nếu không, chẳng thể trì giới viên mãn! Đức Phật chế định giới luật, càng nghiêm mật hơn pháp thế gian. Như người chỉ thọ giới thuộc bước đầu, chẳng được xem giới luật thuộc bước cao hơn. Hễ xem thì là trộm pháp! Nói theo người xuất gia, sa-di chẳng được phép xem giới tỳ-kheo, tỳ-kheo cũng chẳng được xem Bồ Tát giới, vì trì pháp sai khác, cho nên chẳng thọ thì chẳng được xem! Người tại gia chẳng được xem giới luật của người xuất gia, vì giới xuất gia rắc rối, nặng nề tột bậc. Như tỳ-kheo có hai trăm năm mươi giới, tỳ-kheo-ni có ba trăm tám mươi bốn giới. Vì sao người tại gia không được xem? Đấy chính là nỗi khổ tâm của đức Phật, sợ kẻ tại gia do vậy mà tạo ác nghiệp. Bởi lẽ, chúng sanh thường phạm một loại bệnh lớn: Trách người khác thì chi ly, trách chính mình thì khoan dung. Giới tỳ-kheo thật sự khó trì, hở ra là phạm giới. Sợ cư sĩ xem giới bổn tỳ-kheo, chính mình trọn chẳng thọ, mà chỉ trích người xuất gia đâm ra sâu nặng hơn! Hơn nữa, đức Phật chế giới luật, chẳng giống như pháp thế gian chỉ có các điều khoản, như nói một giới điều nào đó, ắt trước đó đem lý đáng nên trì và sự thật nói cặn kẽ trước rồi mới ấn định điều ấy. Thuở ấy, trong Phật môn có nhiều vị đệ tử trình độ đã cao, vẫn chẳng tránh khỏi phạm giới, sợ người học nghĩ rằng “họ còn vi phạm, bọn ta có thể khoan thứ”. Do vậy, chẳng cho phép xem! Trì giới thì tham, sân, si đều bị phá trừ. Nếu nói phân biệt, giới sát nhằm đối trị kẻ nhiều sân, giới trộm nhằm đối trị kẻ nhiều tham, giới dâm nhằm đối trị kẻ nhiều tham và si. Giới nói dối cũng nhằm đối trị kẻ nhiều tham và si. Giới kiêng rượu nhằm đối trị tham, sân, si. Thoạt đầu trì giới, chú trọng nơi sự. Nếu sau khi đã thọ Bồ Tát giới, hễ dấy niệm trong tâm thì chính là phạm giới. 


3) Nhẫn Nhục còn dịch là An Nhẫn. Nhẫn Nhục là một trong các thứ An Nhẫn. Nhẫn (忍) đừng hiểu là chịu đựng, mà nên hiểu là ý “thuận thọ” (順受, thuận theo để tiếp nhận). Vì thế, An Nhẫn là an tâm tùy thuận tiếp nhận. Kẻ khác vũ nhục ta, khó thể nhẫn nhất. Nhục mà có thể nhẫn thì không chuyện gì có thể nhẫn. Vì thế, nói Nhẫn Nhục để khái quát những điều khác. Lại nữa, Nhẫn không chỉ nói đối ứng với nhục; trong kinh Phật còn có Pháp Nhẫn và Vô Sanh Pháp Nhẫn. Như đức Phật thuyết pháp, chúng ta có thể tuân theo thật hành, chẳng sai lệch mảy may, đó là Pháp Nhẫn. Lại đối với lý “sanh vốn vô sanh”, chúng ta có thể hiểu rõ, có thể thật hành chẳng sai lệch mảy may; đó là Vô Sanh Pháp Nhẫn. Nhẫn nhục nhằm phá trừ sân tâm.


4) Tinh Tấn là tiến lên trước, có hai nghĩa là tinh tế và tinh mật. Tuy tiến lên trước mà trọn chẳng tuân theo mù quáng, đó là tinh mật. Noi theo từng bước, tiến lên trước nhưng không vượt bỏ thứ tự; đó là tinh mật. Tinh tấn là phá trừ giải đãi.


5) Thiền Định là tiếng Phạn và tiếng Hán cùng dùng. Tiếng Phạn là Thiền Na (Dhyāna, Jhāna), tiếng Hán là Định, cho nên cùng nêu cả hai để kẻ khác biết là Định trong Phật môn chẳng phải là Định của ngoại đạo. Giống như sám hối, Sám là Sám-ma (kṣama) trong tiếng Phạn, Hối (悔) là tiếng Hán. Vì vậy, cùng nêu lên, nhằm nói rõ sự sám hối trong nhà Phật, có đủ loại phương pháp như lễ bái v.v… chẳng giống như sự hối lỗi bình phàm. Gởi tâm một chỗ, lâu sau đắc Định, đắc Định thì gọi là tam-muội. Thiền Định nhằm đối trị tán loạn, hôn trầm, điệu cử (掉舉, lao chao chẳng yên) v.v…


6) Bát Nhã (Prajñā) là phiên âm, nhằm nói chánh trí phát sanh từ tánh thể, chẳng giống như Thế Trí Biện Thông. Thế Trí Biện Thông là một trong tám nạn. Sợ lẫn lộn với trí huệ thế gian; do vậy, chẳng dịch là Trí Huệ, mà dùng Bát Nhã. Bát Nhã nhằm đối trị ngu si.


Nói Lục Độ, nhưng thật ra là Giới, Định, Huệ, ba Độ kia bổ trợ cho Tam Học. Tuy nói Lục Độ, nhưng chủ chốt là Bát Nhã. Vì thế, nếu Bát Nhã chẳng phát sanh, năm Độ kia cũng chẳng thể gọi là Ba La Mật. Ở đây, đức Phật nói năm Độ là chân, Bát Nhã là mắt. Từ Bố Thí cho đến Thiền Định thì pháp thế gian cũng có. Phật pháp tinh vi rộng lớn, có thể phổ độ chúng sanh thoát khỏi hết thảy các nỗi khổ, giải quyết hai tầng sanh tử (Biến Dịch và Phần Đoạn), cho tới “chẳng trụ trong sanh tử, chẳng trụ trong Niết Bàn”, không gì chẳng phải là công sức của chánh trí Bát Nhã. Vì thế, chẳng hiểu rõ Bát Nhã, sẽ chẳng thể nhập Phật   môn.


Trong kinh, đối với Lục Độ, chỉ nêu một Độ là Bố Thí, do Lục Độ có thể nhiếp vạn hạnh, Bố Thí lại có thể nhiếp năm Độ kia. Bố Thí ngoại trừ Tài Thí ra, như Pháp Thí có thể nhiếp Tinh Tấn, Thiền Định, Bát Nhã. Bởi lẽ, Phật pháp chú trọng Định và Huệ nhất, nơi nhân là Chỉ Quán, nơi quả là Định Huệ. Người thuyết pháp ắt có Chỉ Quán, có công phu tinh tấn thì mới có thể vì người khác nói. Như Vô Úy Thí có thể nhiếp Trì Giới và Nhẫn Nhục. Trì giới là đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, quyết định chẳng xâm phạm người khác, an nhẫn thuận thọ, người khác chẳng sợ hãi ta, tức là Vô Úy Thí. 


Cổ đức giảng giải đoạn kinh văn này, đều cùng nói “Bố Thí có thể nhiếp Lục Độ, vạn hạnh”, nên đức Phật nói Bố Thí là đã nhiếp trọn hết thảy các pháp. Nhưng nói “Bố Thí tức là hết thảy các pháp” thì cũng được! Ví như Pháp Thí, khiến cho người khác biết Trì Giới, Nhẫn Nhục, Tinh Tấn, Thiền Định, Bát Nhã, tức là năm Độ kia. Vô Úy Thí khiến cho người ta liễu sanh tử, có thể chẳng sợ hãi, mà để liễu sanh tử, ắt cũng phải hành năm Độ kia. Không riêng gì Bố Thí là như thế, hễ tùy ý nêu ra một Độ nào, cũng đều có thể trọn khắp các Độ. Như Trì Giới ắt cần phải thực hiện năm Độ kia như Bố Thí v.v… Nhẫn Nhục, Tinh Tấn, Thiền Định cũng thế, đều có thể nhiếp hết thảy các pháp. Lại nữa, nếu năm Độ rời khỏi Bát Nhã, đều chẳng thể thấy các thật hạnh. Có thể thấy Bát Nhã là tối cao bậc nhất, là cội gốc của các Độ. Nhưng vì sao đức Phật chẳng nêu Bát Nhã, lại riêng nêu Bố Thí? Đại Trí Độ Luận nói: “Hết thảy các pháp không gì chẳng sanh từ Bát Nhã”. Do vậy biết: Công phu thật hạnh hết thảy các pháp mà có thể chẳng chấp tướng, đấy chính là Bát Nhã. Do vậy, chẳng nêu ra Bố Thí, sẽ chẳng được! Bố Thí là thật hạnh. Có thể thấy người tu Phật pháp, không chỉ hiểu lý mà thôi, ắt cần phải thực hành thì mới được! Xét theo sự thực hành, chỉ có Bố Thí là có thể thâu nhiếp hết thảy các pháp. Chẳng tu hành hết thảy các pháp, sao có thể độ hết thảy chúng sanh? Tu hành hết thảy các pháp mà lại chấp tướng thì cũng chẳng thể độ chúng sanh được! 


“Chưa thể tự độ, mà mong độ người khác trước”, đấy là lời nói thường xuyên của người học Đại Thừa, nhưng ắt cần phải trước hết tự vấn: “Chính mình thật sự có tư cách ấy hay không?” Nếu chẳng thể thiết thực dụng công, chuyên làm chuyện độ sanh, tức là chẳng khỏi hướng ra ngoài rong ruổi mong cầu! Vì thế, Đại Luận nói: “Nếu Bồ Tát phát tâm mà liền hành độ sanh, chẳng có lẽ ấy!” Vậy thì như thế nào mới được? Chính là phải nên phát đại tâm trước đã, tu hành hết thảy các pháp, rốt cuộc từ chỗ nào khởi tu? Chính là trước hết hành bố thí. Bố Thí không chỉ đứng đầu Lục Độ, mà cũng đứng đầu Tứ Nhiếp Pháp, tức là Bố Thí, Ái Ngữ, Lợi Hành, và Đồng Sự. Đức Phật đắp y, dùng cơm, chỗ nào cũng giống như chúng sanh, chẳng ra ngoài Tứ Nhiếp. Chúng sanh tánh tình ương ngạnh, chẳng dễ nghe theo. Vì thế, ắt trước hết cần phải bố thí. Lại dùng lời lẽ khả ái khiến cho họ thích nghe (đó là ái ngữ). Lại nữa, bất luận là pháp thế gian, nếu họ muốn hành, cũng phải là lợi hành (làm chuyện có lợi cho chúng sanh), như cầu con được con, cầu tài được tài v.v… Lại còn làm việc cùng họ (đồng sự), sau đấy, chúng sanh mới có thể chịu cho ta nhiếp thọ. Vì vậy, tiết này chính là tiếp nối khít khao đoạn văn “độ sanh” trước đó, chỉ bày phương pháp thực hiện vậy. 


Hơn nữa, bố thí chính là hết thảy Phật pháp. Phật pháp từ đầu tới cuối chẳng ngoài một chữ Xả. Bố thí chính là Xả. Suy ra, trì giới xả tham, sân, si, nhẫn nhục xả sân, tinh tấn xả giải đãi, hôn trầm, điệu cử, thiền định xả tán loạn, hôn trầm, Bát Nhã xả Nhị Biên và ngã chấp, pháp chấp. Lục Độ không gì chẳng xả! Do vậy biết: Bố thí tuy một mà là hết thảy. Tu hành Phật pháp từ đầu tới đuôi, nhất quán đến tột cùng. Kinh văn đối với việc độ sanh trong phần sau chỉ nói bố thí, đúng là điều cốt lõi, trọng yếu. Tiểu Thừa cũng có công phu hành xả, nói “hễ hành liền xả”. Sau chữ Hành trong đoạn kinh văn này thêm một chữ Ư (tức câu “hành ư bố thí”), chính là để nhấn mạnh bố thí. 



Trong phần trước nói “bố thí chẳng ngoài một chữ Xả” là nói theo chiều ngang. Thật ra, dưới là học, trên thấu đạt. Nói theo chiều dọc, cũng chẳng ngoài một chữ Xả. Như người nghe kinh, bỏ sự vui sướng thế gian để học Phật, chư thiên bỏ Dục Giới liền thăng lên Sắc Giới, bỏ Sắc Giới liền thăng lên Vô Sắc Giới, bỏ ngã chấp liền chứng La Hán, bỏ pháp chấp tức là Bồ Tát, ngay cả Xả cũng xả, liền thành Phật. Vì thế, nói theo chiều dọc, bố thí cũng là công phu triệt để.


Đức Phật thuyết pháp là viên âm, phương diện nào cũng đề cập. Hành bố thí, nhìn từ bề ngoài thì chính là “chẳng giữ lấy phi pháp”. Nhưng bố thí là xả, tức chẳng giữ lấy pháp. Vì thế, nêu ra một môn Bố Thí, chính là chẳng chấp hai bên. Trong kinh này, bất luận câu nào cũng đều là như thế. Có kẻ nghi rằng đã không chấp lấy pháp, lại còn chẳng giữ lấy phi pháp, người học hở ra là phạm lỗi, tu tập bằng cách nào đây? Thật ra, chẳng khó! Cần phải biết: Chúng ta thực hiện bố thí, liền có thể chẳng chấp vào hai bên. Khi hành, trước hết chẳng trụ Không, đó là hành nơi pháp. Đức Phật bảo rằng: “Ninh khả trước Hữu như Tu Di sơn, bất khả trước Vô như giới tử hử” (Thà chấp Có như núi Tu Di, đừng chấp Không chừng bằng hạt cải). Vì thế, trước hết cần phải lấp kín “trụ trong Không môn”. Chuyên tâm tu pháp, dốc sức nơi pháp, tức là chẳng có tướng đoạn diệt. Chỉ cần vừa hành, vừa chẳng bận tâm tại đó, tức là hai bên đều chẳng chấp. Nhưng hễ bố thí mà thấy có làm, tức là trụ, tức là chấp, bất quá công đức hữu lậu, không phải là chẳng có công đức! Có người do so đo điều này mà đọa lạc. Dùng danh từ mới để nói chữ Xả thì là Hy Sinh. Làm người trong cõi đời, nếu vì xã hội hy sinh, sẽ nhất định có thể chí công vô tư, vì nước quên nhà. Có thể biết: Một pháp Bố Thí bao quát hết thảy! Do vậy, Phật pháp không chỉ là người xuất thế gian phải nên học, ngay cả kẻ làm người trong thế gian cũng chớ nên không biết! 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.1.2. Chỉ bày, giải thích 

(Kinh) Sở vị bất trụ sắc bố thí, bất trụ thanh, hương, vị, xúc, pháp bố thí. 


(經)所謂不住色布施，不住聲、香、味、觸、法布   施。

(Kinh: Tức là nói chẳng trụ vào sắc để bố thí, chẳng trụ vào thanh, hương, vị, xúc, pháp để bố thí). 


(Bổ) “Sở vị” là chỉ những điều vừa nói trong phần trước. Sợ người khác hoài nghi, rốt cuộc như thế nào là “chẳng trụ mà tu hết thảy các pháp” vậy? Đức Phật bảo: Đó chính là ta như trước kia đã nói, chẳng trụ vào Ngũ Uẩn, mười hai xứ, mười tám giới, cho đến A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề v.v… Nay nói vắn tắt, bèn nêu ra lục trần là sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp. Lục trần là Cảnh trong Cảnh Hạnh Quả của tu hành. Nêu lên những điều này, sẽ có thể gồm trọn hết thảy các pháp. Muôn hình tượng được thấy bởi mắt đều là Sắc. Những gì tai nghe được là Thanh. Những gì mũi ngửi thấy là Hương. Những gì lưỡi nếm là Vị. Những gì thân căn tiếp nhận là Xúc. Sự phân biệt do ý căn khởi tâm động niệm, có khi đối ứng với sắc, thanh, hương, vị, xúc mà dấy lên, có khi đối ứng với cái chẳng phải là sắc, thanh, hương, vị, xúc mà dấy lên, chủng loại cực nhiều, chẳng thể nêu trọn, bèn gọi là Pháp. Danh xưng Lục Trần có hai nghĩa: 


- Một là có ý nói chúng vô lượng vô biên, nhiều như vi trần. 


- Hai là có ý nghĩa “nhuốm bẩn”. Chúng ta hễ có bị thứ gì dính vào, liền bị bẩn. 


“Bất trụ” (Chẳng trụ) chính là “chẳng chấp trước”. Hễ có chấp trước, tức là tâm chẳng thanh tịnh. Như nói theo bố thí, nếu làm mà thấy chính mình đang thực hiện, tranh lấy thể diện cho chính mình, tức là trụ vào sắc. Lại muốn kẻ khác biết tới, tức là trụ nơi thanh. Lại muốn cho ai nấy nghe biết tiếng thơm ấy, tức là trụ nơi hương. Muốn cho ai nấy đều khen ngợi, tức là trụ nơi vị. Vì để đạt được quả báo mai sau, tức là trụ nơi xúc. Nếu hữu tâm mà làm, tức là trụ nơi pháp. Vì thế, ắt phải nên “trong tâm chẳng trụ vào đâu”, thì mới là Ba La Mật. Trong tiếng Ấn Độ, chữ Ba La Mật dùng khắp chốn, giống như phương này nói hai chữ “đáo gia” vậy! 


Trong câu kinh văn trên đây, “Bồ Tát ư pháp” thì Pháp chỉ hết thảy các pháp. Ở đây, riêng nêu lên lục trần, có khá nhiều diệu nghĩa trong ấy. Ở đây, cần phải vận dụng quán chiếu, tác quán từng bước một, từ ngoài vào trong, từ thô vào tế: 


1) Đức Phật chẳng nói hết thảy các pháp, mà chỉ nói lục trần, thật sự là muốn cho chúng ta biết chớ nên trụ trong hết thảy các pháp. 


2) Vì sao chẳng nên trụ trong hết thảy các pháp? Hãy nên biết, hễ trụ liền bị nhuốm bẩn. 


3) Đức Phật nêu ra lục trần, lý ấy sâu tột cùng. Vì sao vậy? Nói sắc tức là có nhãn căn trong ấy. Nói thanh bèn có nhĩ căn, cho đến nói pháp bèn có ý căn. Căn và cảnh đối ứng. Nêu ra lục trần đã hàm chứa lục căn. Kẻ nông cạn thấy nông cạn, chỉ là chẳng trụ cảnh. Người sâu xa thấy sâu, liền có thể chẳng trụ tâm! 


4) Căn là căn, trần là trần, cớ sao lại giao thoa với nhau? Cái làm môi giới trung gian chính là lục thức. Thức chẳng sanh, căn và cảnh sẽ chẳng giao thoa với nhau. Ý nói tâm chẳng đặt vào đó, nhìn mà chẳng thấy, nghe mà chẳng nghe, ăn mà chẳng biết vị. Ý Phật không chỉ là chớ nên trụ trong cảnh giới, mà ngay cả thức cũng chớ nên trụ. Dạy người học biết cái gốc họa của “trụ trong cảnh” chính là thức, tức là cái tâm phân biệt, hãy nên tu tập trong khi khởi tâm động niệm, đừng trụ vào thức. Tiến từng bước một như thế, sẽ có thể tiêu quy tự tánh. Khởi tâm động niệm, lưu ý như thế nào? Nói theo bố thí, hễ khởi tâm động niệm, chẳng ra ngoài ba loại: Một là vì bản thân, hai là mong người khác báo ân, ba là mong đạt được quả báo. Bố thí chẳng ngoài Tài Thí và Pháp Thí (Vô Úy Thí được gộp trong Pháp Thí), thường là chính mình trước hết cảm thấy chẳng nỡ xả, tức là có một cái Ngã tồn tại. Cần phải biết: Tài và Pháp chẳng ngoài lục trần, chẳng thể trụ nơi đó. Khi khởi niệm bèn dụng công, gạt bỏ bản thân, ngõ hầu có thể phá ngã chấp. Sau khi bố thí, mong mỏi người ta báo ân; cần phải biết báo đáp không gì chẳng phải là lục trần, chẳng thể trụ vào đó, hãy gạt bỏ ý niệm mong được báo đáp. Bố thí mong mỏi đắc quả báo. Quả báo cũng chẳng ngoài lục trần, chớ nên trụ vào đó, hãy gạt bỏ ý niệm quả báo! 


5) Nhiều phen quán chiếu, nhưng ngã kiến vẫn còn thì như thế nào? Hãy nên tiến hơn nữa là quán chiếu đạo “tam luân thể không”. Bố thí thì có người thí (năng thí), người nhận (sở thí), và vật để bố thí. Ta nay quán chiếu bản thể của người thí và người nhận chính là Không. Vì sao vậy? Đều do nhân duyên sanh ra. Thí và nhận đã là không, vật để bố thí cũng là không; đó gọi là “tam luân thể không”. Có thể khăng khăng dụng công vào đó, phá hai thức thứ sáu và thứ bảy, ngã kiến sẽ tự tiêu, chứng đắc tự tánh. Có người nói: Bố thí cả ba mặt đều trọn đủ, sao gọi là Luân? Chẳng biết điều này thật sự có thâm ý: Một là vận hành. Đức  Phật nói bố thí là muốn độ người. Luân có ý nghĩa “độ”. Người tu hành tùy thời bố thí, có thể nghiền nát phiền não, luân có ý nghĩa “nghiền nát”. 

Ở đây nói “chẳng trụ vào sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp mà hành bố thí”, tức là dạy chúng ta hiểu rõ đạo “tam luân thể Không”. Tài Thí chính là lục trần, Pháp Thí chính là Pháp Trần, đều là các pháp sanh bởi duyên. Đã biết bản thể của chúng là Không, cần gì phải trụ vào đó? Đã quán chiếu tam luân thể Không, đương nhiên là chẳng trụ! 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.1.3. Tiểu kết 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Bồ Tát ưng như thị bố thí, bất trụ ư tướng. 


(經)須菩提！菩薩應如是布施，不住於相。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Bồ Tát hãy nên bố thí như thế, chẳng trụ nơi tướng). 


(Bổ) Hai chữ Như Thị tức là chỉ điều đã nói trong đoạn trên: “Chẳng trụ vào sắc để bố thí, chẳng trụ trong thanh, hương, vị, xúc, pháp để bố thí”. Chẳng trụ vào tướng, hoàn toàn chẳng phải là đoạn diệt. “Chẳng trụ” tức là Xả; nhưng Xả có thể đến mức rốt ráo hay không, chẳng trụ mảy may, cũng chẳng phải là chuyện dễ dàng! Vì thế, kinh Hoa Nghiêm chia Xả thành nhiều loại, cuối cùng nói Cứu Cánh Xả (xả rốt ráo). Cần phải trong tâm chẳng chấp mảy may, chẳng rơi vào hai bên, thì mới là Cứu Cánh. Ở đây nói “chẳng trụ vào tướng” tức là đã bao hàm Nhị Biên. Đã nói “chẳng trụ vào pháp tướng” thì cũng chẳng trụ vào phi pháp tướng. Vì sao biết chữ Tướng ấy đã bao gồm cả phi tướng? Có thể dùng ngay đoạn văn trên đây để chứng minh! “Ưng vô sở trụ” là chẳng trụ vào pháp tướng, “hành ư bố thí” là chẳng trụ vào phi pháp tướng. Nói “chẳng trụ sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp để bố thí” tức là chẳng trụ Có. “Bồ Tát ưng như thị bố thí” (Bồ Tát hãy nên bố thí như thế) là chẳng trụ Không. Cần phải biết “chẳng trụ” không phải là đoạn diệt, Chẳng trụ chính là hành, hễ Trụ sẽ chẳng thể hành, Hành chính là chẳng thể trụ. Tu Bồ Tát đạo, cố nhiên chẳng thể trụ trong lục trần; nhưng nếu đoạn diệt, sẽ chẳng thể độ chúng sanh. Chúng sanh trụ ngay trong cảnh giới sáu trần; do vậy, phải nên độ họ từ chỗ này! 


Đoạn trước nói “ưng vô sở trụ hành ư bố thí” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà hành bố thí), đoạn sau liền nói “ưng như thị bố thí, bất trụ ư tướng” (hãy nên bố thí như thế, chẳng trụ nơi tướng), ý đức Phật là Bồ Tát hãy nên đúng như lời ta đã nói: Chẳng chấp vào hai bên, hành nơi Trung Đạo. Có thể thấy “chẳng trụ vào đâu” hoàn toàn chẳng phải là không làm. “Chẳng trụ tướng” chẳng phải là nói suông, phải là từ trong thực hành mà chẳng chấp Có, chẳng chấp Không thì mới phù hợp. Toàn thể bộ kinh nhằm phá tướng, chỉ ra điểm này. Ý đức Phật là như thế đó, chẳng phải là dạy quý vị chẳng trụ vào pháp, mà là chẳng trụ vào pháp tướng! 


Tu hành cố nhiên phải lìa trần cảnh, nhưng chẳng trụ trong lục trần, há dễ dàng ư? Vì thế, ý chỉ căn bản của tu hành là “chẳng trụ”, nhưng khi tu tập lại chẳng thể diệt cảnh. Chẳng hạn như niệm Phật, quán tưởng tượng Phật, đó là sắc cảnh. Nhạc trời, các loài chim sống trong nước, đó là thanh cảnh. Hoa sen thơm sạch, đó là hương cảnh. Ăn cơm xong kinh hành, đó là vị cảnh. Chỉ hưởng các niềm vui, đó là xúc cảnh. Ức niệm Di Đà là pháp cảnh. Vì thế, cần phải nhận thức rõ ràng hai chữ Bất Trụ, quyết chẳng phải là đoạn diệt. Đoạn diệt tức là Không, đó là phi pháp. Bố thí nhiếp hết thảy các pháp tướng, mà cũng nhiếp phi pháp tướng. Vì thế, nói “chẳng trụ” tức là chẳng trụ pháp, chẳng trụ phi  pháp. 


Người đời xả mạng cũng là Xả, bất quá trụ vào tướng. Như tận trung báo quốc, sát thân thành nhân
, tối đa bất quá thành thần. Nếu khi xả mạng, lại có cái tâm vị kỷ, tâm sân hận, có thể sẽ đến nỗi đọa lạc! Thanh niên nam nữ vì ái tình mà bỏ mạng, cũng dễ bị đọa lạc; hoặc kèm theo sân hận mà xả thân, lại còn đến nỗi đọa địa ngục. Địa ngục có đủ mọi quả báo thảm khốc như giường sắt, cột đồng; chính là vì lòng từ bi đối với chúng sanh mà lập ra. Những trường hợp ấy đều là trụ tướng. Nếu giữ ý tưởng đoạn diệt mà xả mạng như bọn tiêu cực cảm thấy thế gian chẳng đáng lưu luyến, liền tự vứt bỏ sanh mạng, trầm trệ nơi Không, chẳng thà không xả! Đoạn diệt chìm đắm trong Không, cũng có thể đến nỗi bị đọa lạc. Vì thế, chớ nên trụ vào pháp, mà cũng chớ nên trụ vào phi pháp. 


Cũng có khi Bồ Tát vì chúng sanh mà xả mạng, nhưng nếu trụ vào tướng độ sanh thì cũng chẳng thể thành Phật. Vì thế, kinh văn thuộc phần sau của kinh này có nói so sánh: Dùng thân mạng nhiều như cát sông Hằng để bố thí, chẳng bằng thọ trì bốn câu kệ. Dùng thân mạng nhiều như cát sông Hằng để bố thí, chẳng phải là Bồ Tát sẽ không thể làm được! Phàm phu chẳng có thân mạng nhiều ngần ấy. Nhưng phước vẫn chẳng nhiều bằng thọ trì bốn câu kệ, vì người khác nói; vì thọ trì, tụng, nói, sẽ có thể thành Phật. 


Tu hành chẳng được thọ dụng, không ngoài hai chứng bệnh: 


- Một, chẳng nắm được cốt lõi trọng yếu. 


- Hai, chẳng hiểu rõ đạo lý. 


Nếu có thể hiểu điều cốt lõi trọng yếu, hiểu lý, sẽ có thể tự thọ dụng. Chẳng thể lìa tu hành mà nói tánh được! Nếu không, sẽ là nói suông! Chẳng thể lìa tánh mà tu hành; nếu không, sẽ là mù quáng thực hiện. Kinh này chỗ nào cũng là nói về tánh, chỗ nào cũng chứa đựng thực hành! 


Phát đại nguyện, hành đại hạnh thì mới có thể nhập Phật môn. “Hàng phục” trong khoa trước tức là phát đại nguyện. Khoa này “hành bố thí” tức là hành đại hạnh. Ắt phải “chẳng trụ vào đâu” mà hành bố thí thì mới là đại hạnh. Có nguyện mà thiếu hạnh, nguyện ấy là nguyện rỗng tuếch! Có nguyện và hạnh, nguyện là trọng yếu, hạnh càng quan trọng hơn. Chẳng có đại nguyện thì đại hạnh chẳng thể khởi, dẫu có hạnh thì cũng là hạnh mù quáng! Như thế nào mới là đại nguyện? Như thế nào mới là đại hạnh? Ắt phải là đại bi đại trí thì mới được! Tất cả hết thảy các loài chúng sanh, đều khiến cho nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ; chính là đại bi. Diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh như thế, mà thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ, tức là biết chúng sanh đồng thể, không có gì gọi là Phật, không có gì gọi là chúng sanh. Đó là đại trí. Bi trí trọn đủ thì mới có thể phát đại nguyện, hành đại hạnh. Bồ Tát đối với pháp phải nên chẳng trụ vào đâu, căn bệnh của phàm phu là chỗ nào cũng chấp trước! Có thể chẳng chấp trước chính là đại trí. Hành bố thí tức là đại bi. Chẳng có bi thì đại nguyện chẳng thể phát. Chẳng có trí thì đại hạnh chẳng thể hành. Bi, trí, nguyện, hạnh, không gì chẳng to lớn, thì mới là Bồ Tát Ma Ha Tát. Ắt phải viên mãn trọn đủ như thế thì mới là Vô Thượng Bồ Đề. Đoạn văn trước đó đối với đại nguyện, bèn nói đại bi trước, tức là chẳng trụ Không. Trụ vào Không sẽ chẳng thể phát đại nguyện. Đoạn văn này đối với đại hạnh bèn nói đại trí trước, tức là chẳng trụ vào Có. Hễ trụ Có, sẽ chẳng thể hành đại hạnh. 


Đối với hết thảy các sự, phàm phu nói chung chẳng thể buông xuống được! Vì sao không buông xuống được? Chính là vì có ngã tồn tại. Đức Phật chỉ nói bố thí, hễ thực hiện bèn phá ngã. Lại tiến thêm bước nữa, phá nơi cảnh giới. Tiến hơn nữa, bèn phá nơi khởi tâm động niệm. Khoa trước nói phát đại tâm, chỗ nào cũng chẳng trụ. Đó là ngấm ngầm chuyển đổi, hóa trừ ngã kiến. Phàm phu có ý niệm vì mình nặng nhất, nay vì chúng sanh, gạt bỏ cái ta. Bất luận noãn sanh cực ngu, hay vô tưởng cực cao, thảy đều khiến cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ. Đó chính là tiêu trừ cái tâm phân biệt, chính là đối với thức thứ sáu và thứ bảy mà bốc thuốc. Sở dĩ phàm phu luân hồi lục đạo, chẳng thể xuất ly, cũng do thức thứ sáu và thứ bảy sai khiến, nay chuyển dời chúng, liền thành Ba La Mật.


Phát tâm phải rộng lớn; chẳng rộng lớn sẽ chẳng thể hóa trừ ngã kiến. Tu hành thì phải tế mật, trước là phát tâm rộng lớn rồi mới có thể tu hạnh tế mật. Vì thế, ắt trước hết phải quán hết thảy chúng sanh là duyên sanh, lại còn vốn là tịch và đồng thể, trước là biết chính mình tập khí nặng mà ngầm chuyển dời thì mới có thể tu hành.


Phát đại tâm, vì sao dựa theo hàng phục cái tâm để nói? Khởi đại hạnh vì sao dựa theo “chẳng trụ vào đâu” để nói? Đấy chính là muốn hàng phục thì phải nên trước hết biết gốc bệnh ở đâu. Biết chúng sanh sở dĩ trở thành chúng sanh là vì có dục, sắc, thức; vì thế, trong phần phát tâm nói lời này. Do vậy dụng công, tự nhiên có thể chuyển hóa thức thứ sáu và thứ bảy. Nói đến tu hành tế mật, tức là tha thiết nói đừng trụ vào đâu, cũng cần phải biết tu hành đương nhiên là phải hành mà đừng nên trụ. Thực hiện công phu này, chính là khiến cho thức thứ sáu và thứ bảy chẳng còn tồn tại ở chỗ nào khác, chân tâm tự nhiên hiển lộ. Đấy là chẳng trụ mà trụ; vì thế, tiếp đó nói “ưng như sở giáo trụ” (hãy nên trụ đúng như lời dạy). 


Đức Phật dạy mọi người “tất cả hết thảy chúng sanh đều khiến cho nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ”. Vị Bồ Tát ấy phát tâm, chưa thể tự độ mà trước đã độ người khác. “Thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” là khiến cho mọi người biết duyên sanh, bình đẳng, đồng thể v.v… Độ người khác chính là độ chính mình. Đúng là “ta và người cùng độ”. Nhưng đức Phật trọn chẳng nói độ chính mình, vì chúng ta ngã chấp nặng nề, cho nên Ngài chẳng nói. Độ chúng sanh thì độ như thế nào? Phải khởi hạnh. Bố thí chính là phá trừ thức thứ bảy chấp ngã, phá thức thứ sáu phân biệt, đấy rõ ràng là độ chính mình! Vì thế, phát tâm phải lớn, độ mình thì trước hết phải độ người, độ người chính là độ mình. Nói đến tu hành, trước là trừ gốc bệnh của chính mình. Độ người thì trước phải độ chính mình, độ chính mình tức là độ người khác. Nhưng phương diện “độ chính mình” của bố thí thật ra là độ người khác; ở đây, đức Phật chỉ nói ý nghĩa tinh vi của việc hành bố thí mà thôi! Cổ nhân nói một câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm) có thể xuyên suốt toàn bản kinh. Thật ra, bất luận câu nào cũng đều có thể xuyên suốt. Như câu “chẳng trụ vào tướng” bao gồm phi tướng, chẳng rơi vào Nhị Biên, hành Trung Đạo, há có bao giờ chẳng thể xuyên suốt cả bản kinh? Sự xảo diệu trong Đại Thừa Phật pháp có thể tùy thuận mỗi người lãnh hội theo từng khía cạnh, do vậy gọi là “viên dung”. Không chỉ là thấy sâu hay thấy cạn, mỗi người khác nhau, dẫu ngay trong những người thấy sâu, cũng lại là thấy khác nhau! 


Chữ Tướng trong đoạn văn trước đó là nói theo ngã tướng. Còn chữ Tướng trong đoạn này là nói theo phi pháp tướng. Kinh này thường là phần sau không gì chẳng phải là để chú giải cho phần trước. Như “ưng vô sở trụ hành ư bố thí” (hãy nên chẳng trụ vào đâu để hành bố thí) chính là chú giải cho “độ sanh” trong phần trước. “Chẳng trụ sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp để bố thí” tức là chú giải cho “chẳng nên trụ vào đâu”. “Chẳng trụ vào tướng” lại là chú giải cho “chẳng trụ vào sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp để bố thí”. Có người nghi kinh Kim Cang ý nghĩa trước sau trùng lặp tức là chẳng khéo đọc kinh Kim Cang! Nếu biết mối quan hệ giữa kinh văn trong phần sau và phần trước, sẽ thấy không chỉ là chẳng trùng lặp, lại còn thấy thông suốt mạch lạc của kinh. 


Đọc đoạn kinh văn này, lại cần phải dụng công nơi quán chiếu. Phật pháp chỗ nào cũng đều chẳng lìa quán chiếu, ắt phải thời thời khắc khắc tư duy thì mới được! Cần phải biết “chẳng trụ tướng” là triệt để. Từ thoạt đầu tu tập cho tới khi thành Phật mới thôi, đều là “chẳng trụ vào tướng”. Nếu trong khi bố thí, hễ còn đôi chút cái tâm mong thấy tốt đẹp, sẽ bất tri bất giác trụ trong lục trần. Vì thế, chẳng tác quán sẽ không thể được! Nếu chẳng giữ cái tâm mong thấy tốt đẹp, chỉ nhận biết có sự bố thí ấy, tức là trụ nơi pháp. Vì thế, chẳng tác quán sẽ là trụ mà chẳng tự nhận biết vậy! 


Lại nữa, quán hành bố thí, tức là dạy chúng ta thành Phật. Nếu chẳng quán chiếu, sao có thể thành cho được? “Ưng như thị bố thí” (Hãy nên bố thí như thế), cũng chính là đức Phật nói một câu pháp: Như khi hành bố thí, trong tâm [có ý niệm] “hãy nên bố thí như thế”, cũng tức là trụ nơi pháp. Chúng ta mọi chuyện đều chiếu theo lời Phật dạy để hành, nhưng trong tâm chẳng có chuyện ấy thì mới là chẳng trụ nơi pháp tướng. Trong tâm tuy chẳng có chuyện ấy, vẫn y như cũ tinh tấn mà hành thì mới là chẳng trụ nơi phi pháp tướng. Hãy nên bố thí như thế, vẫn là bề ngoài. “Chẳng trụ vào tướng” là hướng vào trong truy cầu. Đấy chính là chỗ dụng công khẩn yếu. Lại nữa, quán “chẳng trụ vào tướng”, tuy trong tâm chẳng có chuyện gì, nhưng hễ giữ cái tâm ấy, lại là trụ tướng! Vì thế, khi tác quán, trong tâm nhập từng tầng sâu hơn. Cảnh và tâm, pháp và phi pháp, chẳng chấp vào hai bên, cùng chiếu cả hai bên. Tâm tuy tiến nhập vi tế hơn, vẫn thuộc đối đãi. Cần phải biết: Hễ cái thấy đối đãi chưa mất thì vẫn chưa thể xuất thế gian! Hết thảy cảnh giới thế gian, không gì chẳng là đối đãi, như sống, chết, già, trẻ, cao, thấp, dài, ngắn, lớn, nhỏ v.v… Không gì chẳng phải là tâm phân biệt. Vì thế, pháp xuất thế gian ắt cần phải tách rời tâm phân biệt, tác quán nơi tuyệt đối. Chuyển quan niệm phàm phu đạt đến cảnh giới tuyệt đối chính là chứng tánh. Chứng tánh thì cần phải vô niệm. “Niệm” là cái tâm phân biệt. Hễ có tâm phân biệt, sẽ rơi vào đối đãi. Rơi vào đối đãi, sẽ là thời thời khắc khắc phân biệt, bị nhốt trong cái lồng ý thức. Ắt phải quán tới mức vô niệm thì mới được. Nhưng trong tâm vẫn còn có hai chữ “vô niệm” thì vẫn là “trụ tướng”. Ắt ngay cả ý niệm “vô niệm” cũng chẳng có, tác quán khít khao, ngõ hầu tánh đức viên minh thì mới là thật sự chẳng trụ tướng. Đức Phật nói người có thể quán vô niệm tức là hướng tới Phật trí. Do vậy, biết quán vô niệm chẳng phải là nhất thời mà có thể đạt được, chỉ nên hướng theo đó mà tấn tu. Vì thế nói là “hướng theo Phật trí”.

Niệm chính là quán, quán chính là niệm, có thể quán vô niệm thì nói cách khác, chính là dạy chúng ta niệm mà vô niệm. Niệm mà vô niệm, ắt phải dùng tư duy, tư duy sẽ có thể chuyển cái tâm phân biệt. Tâm phân biệt là hướng ra ngoài rong ruổi truy cầu. Tư duy là hướng vào trong truy cầu cảnh giới thù thắng mầu nhiệm. Trong khi khởi tâm động niệm, trừ khử cái tâm phân biệt, lại nương theo phương pháp của đức Phật, hướng vào trong tư duy, đấy là niệm mà vô niệm. Như niệm Phật cũng thế, lâu ngày tương ứng, sẽ có thể vô niệm.

2.2.2.2.2.1.1.1.2.2. Giải thích rõ nguyên do

2.2.2.2.2.1.1.1.2.2.1. Trưng thích (nhắc lại nghĩa trước rồi giải thích) 

(Kinh) Hà dĩ cố? Nhược Bồ Tát bất trụ tướng bố thí, kỳ phước đức bất khả tư lượng. 


(經)何以故？若菩薩不住相布施，其福德不可思量。


(Kinh: Vì sao vậy? Nếu Bồ Tát chẳng trụ vào tướng để bố thí, phước đức ấy chẳng thể suy lường). 


(Bổ) “Trưng” (徵) là nêu ra, [tức là] nhắc lại ý nghĩa trước đó để tự hỏi, tự đáp. 


“Phước đức” chính là phước huệ song tu. Phước và huệ như hai bánh của một cái xe, chẳng thể lệch tí nào! Có kẻ nói “đức Phật dạy mọi người chẳng trụ, cớ sao lại dạy người ta tu phước?”, [nói như vậy là] sai lầm mất rồi! Nếu chẳng tu phước, dẫu cho thành Bồ Tát, thành Phật, đến hóa độ chúng sanh, nhưng chúng sanh ương ngạnh, chưa chắc đã có thể độ được! Vì thế, ắt trước hết phải kết duyên với chúng sanh! Do vậy, kinh này chỗ nào cũng nói đến tu phước, nhưng đối với thật hạnh, chỉ nói bố thí, tức là dạy mọi người hãy phước huệ song tu. “Tư” (思) là thăm dò, phỏng đoán. “Lượng” (量) là đo lường. Ý nói: Chẳng thể dùng tâm suy nghĩ để phỏng đoán, chẳng thể dùng số lượng để tính đếm. “Bất trụ tướng bố thí”: Chẳng trụ vào tướng tức là chẳng trụ vào pháp; cũng chính là chẳng chấp Có. Bố thí chẳng trụ trong phi pháp; cũng chính là chẳng chấp Không. Chẳng trụ tướng mà bố thí, bố thí mà chẳng trụ tướng; như vậy là chẳng chấp vào hai bên. Đó chính là cảnh giới của Phật. Do đó, phước đức to lớn chẳng thể suy lường được! Phước đức ấy chính là nói “thành Phật”. “Phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm” trong phần kinh văn trước đó chính là [phát khởi] cái tâm thành Phật, đối ứng khít khao với câu này. Có thể thấy: “Chẳng trụ tướng bố thí” chính là pháp môn để thành Phật! 


“Pháp vi diệu rất sâu vô thượng” tức là nói đến Bát Nhã, cực sâu, cực vi tế! Vì thế, từng câu trong kinh này giống như bóc từng lớp nơi thân cây chuối, chẳng dễ liễu giải! Người nói cần phải nhiếp tướng, quán tâm; người nghe cũng phải nhiếp tướng, quán tâm thì mới được. Kinh văn chỗ nào cũng nói “chẳng trụ tướng”, nhưng lại chỗ nào cũng nói “phước đức”, quả đúng là chẳng rơi vào nghĩa Nhị Biên. Chẳng trụ tướng thì phước đức ấy chẳng thể suy lường, ắt phải bố thí mà chẳng trụ vào tướng thì mới là phước đức chẳng thể suy lường! 


Đại Thừa Phật pháp, nói theo vi trần, nói theo cõi nước, nói theo chiều ngang, nói theo chiều dọc, phương diện nào cũng đều viên mãn. Điều trọng yếu nhất là phải phá chấp! Hễ có chấp, sẽ rơi ngay vào Nhị Biên: Chẳng chấp Có, sẽ liền chấp Không, chẳng phải là Trung Đạo! Nghe pháp, xem kinh, cũng cần phải xem xét mọi phương diện. Nếu chấp vào một bên, sẽ chẳng được thọ dụng! Đức Phật nói liễu nghĩa, chẳng nói bất liễu nghĩa. Nói triệt để, vẫn sợ người nghe chẳng hiểu rõ. Nếu nói chẳng triệt để, sao có thể khiến cho người nghe liễu giải? Người nghe cũng thế. Nếu không, sẽ chẳng thể liễu giải lý Bát Nhã. Vì thế, cần phải nói từng phương diện. Lại nói mà chẳng nói, lưu lại một chút để người nghe suy tưởng. Nếu đem đạo lý cực sâu, mỗi mỗi đều nói trọn hết, người nghe sẽ chẳng còn dụng công nữa! Vì thế, xưa nay tổ sư Thiền Tông khi khai thị cho học nhân, luôn chừa lại nửa câu đợi người nghe tự ngộ. Nếu không, [học trò sẽ] chuyên chú trọng sao chép lời giảng nghĩa [của thầy], chính mình chẳng dốc sức vào đó, ngã nhào vào đó (té vào trong ngôn ngữ, văn tự), có tác dụng gì đâu? 


Xem kinh văn trong phần trên của kinh này, [đức Phật] đã nói rõ ràng “bất trụ lục trần nhi hành bố thí” (chẳng trụ trong lục trần để hành bố thí). Bởi lẽ, hễ trụ trong cảnh, tâm chẳng thanh tịnh; cần phải chẳng trụ vào đâu thì mới được! Ở đây, nói “phước đức ấy chẳng thể suy lường”, há chẳng phải là mâu thuẫn ý nghĩa với các đoạn kinh văn trước và sau đó hay sao? Phước đức chẳng phải chính là tướng ư? Vì sao chỗ nào cũng đều nói “chẳng trụ”, mà lại nơi nào cũng nhắc tới phước đức vậy? Cần phải biết: Đoạn trước nhằm dạy mọi người đừng trụ trong lục trần, tức là dạy mọi người chớ chấp trước, trọn chẳng phải là diệt sạch lục trần! Đoạn sau lại nói “đối với pháp, chẳng nói tướng đoạn diệt để có thể chứng”, bởi lẽ, hễ tu hành, sẽ lập tức có cảnh giới, chẳng phải là chẳng cần đến cảnh giới! Vì phải nhờ vào cảnh thì mới có thể khởi tu. Đối với bố thí mà nói tới phước đức, chính là chỉ dạy mọi người phương pháp để thực hiện. Vì thế, dạy người học Phật ắt phải nhờ vào cảnh thì mới có thể thực hiện. Chính mình học Phật, cũng ắt phải nhờ vào cảnh thì mới có thể tu tập. 


Kinh này dạy “chẳng trụ trong lục trần”, thế mà kinh Di Đà toàn là miêu tả lục trần trong thế giới Cực Lạc, thoạt nhìn dường như tương phản, nhưng thật ra, giống hệt nhau. Do vậy, có thể thấy cảnh giới Tịnh Độ cao lắm! Chúng sanh khổ não, khởi tâm động niệm chẳng lìa lục trần. Cái mầu nhiệm của pháp môn Tịnh Độ là ở chỗ biến đổi cái tâm của chúng sanh [để họ đừng chấp vào lục trần của Sa Bà], mà quán tưởng lục trần nơi thế giới Cực Lạc, tức là chẳng trụ vào Không. Do vậy, thoát ly lục trần nơi ngũ trược, tức là chẳng trụ vào Hữu. Vì thế, Phật pháp đối trị cái tâm, chẳng chú trọng hàng phục, mà coi trọng chuyển dời, khiến cho cái tâm của chúng sanh chuyển hướng sang lục trần nơi Phật cảnh, liền thoát lìa lục trần nơi ngũ trược. Phương pháp thực hiện để chẳng chấp vào Nhị Biên ở ngay chỗ này! 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.2.2. Nêu thí dụ để minh thị 

(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Đông phương hư không khả tư lượng phủ?” “Phất dã, Thế Tôn!” “Tu Bồ Đề! Nam, Tây, Bắc phương, tứ duy, thượng, hạ hư không khả tư lượng phủ?” “Phất dã, Thế Tôn!”


(經)須菩提！於意云何？東方虛空可思量不？不也，世尊！須菩提！南西北方四維上下虛空可思量不？不也，世尊！


(Kinh: “Này Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Hư không ở phương Đông có thể suy lường hay chăng?” “Bạch Thế Tôn, không ạ!” “Này Tu Bồ Đề! Hư không ở các phương  Nam, Tây, Bắc, bốn  góc, trên, dưới  có 
thể suy lường hay chăng?” “Bạch Thế Tôn! Không ạ”). 


(Bổ) Đối với chữ Bất (不) trong câu “bất dã Thế Tôn”, cổ đức chú thích phải đọc thành âm Phất (弗), nhưng trong tự điển không có cách đọc ấy. Bởi lẽ, cổ nhân dịch kinh, đối với những chữ Phạn không có chữ Hán tương đương, thường là dùng chữ tương cận [để thay thế], nhưng đọc thành âm khác để tách biệt; đó cũng là nỗi khổ tâm trong chuyện dịch kinh. Như trong các kinh, hễ gặp chữ Giải (解, Jiě) đều đọc như âm Giải (懈, Xiè). Do vậy, [điều này] biểu thị: Đối với văn tự, không chỉ nên liễu giải, mà còn nên tiêu quy tự tánh, [tức là thấu hiểu] “chẳng chính   là văn tự, chẳng lìa văn tự” thì mới được! Ở đây, Bất đọc thành Phất, nhằm nêu rõ: Không chỉ hiểu là có nghĩa là “phủ quyết”, mà còn chứa đựng “tuy phải mà chẳng phải”. Đại khái là nếu tiếp đó, không có    kinh văn giải thích, thì hiểu là “phủ định”. Nếu tiếp đó có kinh văn giải thích, thì phải hiểu [chữ Phất ấy] chẳng hoàn toàn có nghĩa là “phủ quyết”. 

Hư không vô tướng, nhưng chẳng cự tuyệt các tướng được nêu bày, tỏ rõ! Cần phải ghi nhớ thật kỹ lời này! Trong cái nhìn bình phàm, luôn cho rằng hư không là “hết thảy đều chẳng có”. Đấy chính là [cách hiểu] Ngoan Không (頑空, cái Không trơ trơ) của Tiểu Thừa vậy! Thật ra, hư không chứa đựng muôn hình tượng. Hư không được nói trong kinh điển Đại Thừa chính là nói theo phương diện “chứa đựng muôn hình tướng”, có vô số tướng ở trong ấy thì mới hiển thị hư không to lớn. Đối với Không do đức Phật đã nói, hãy đều nên lãnh hội như thế. Cần phải biết: “Không gì chẳng chứa đựng” chính là Đệ Nhất Nghĩa Không. Đó gọi là “Không mà chẳng Không”. Nói “bất khả tư lượng” chẳng phải là nói nó vô tướng chẳng thể suy lường, mà chính là nói nó không gì chẳng chứa đựng, thì mới là “bất khả tư lượng”. Nêu lên một phương Đông, lại ắt phải nêu ra Nam, Tây, Bắc, bốn góc, trên, dưới, hoàn toàn chẳng phải là nói thừa thãi, mà nhằm hiển lộ: Đức Phật tùy tiện nêu ra một pháp, đều gồm trọn mười phương! 


Đức Phật thuyết pháp, phương diện nào cũng đều trọn vẹn, chớ nên nhìn từ một khía cạnh! Như kinh Hoa Nghiêm chuyên biểu thị ý nghĩa “trùng trùng vô tận”, bởi lẽ, đức Phật thuyết pháp từ vô lượng vô biên tánh hải lưu xuất, cho nên tầng tầng vô tận! Hư không chẳng thể suy lường, nếu cho rằng chỉ dùng nó để sánh ví phước đức, vẫn chỉ là nhìn từ một khía cạnh. Thật ra, đó là để sánh ví “chẳng trụ tướng bố thí” vậy! 


Nhưng đức Phật dùng hư không để sánh ví, chỉ nói phương Đông là [người nghe] cũng đã có thể liễu giải, cớ sao lại nói bốn phương, thượng, hạ? Điều này có năm nghĩa: 


1) Hễ nêu ra một pháp, bản thể của nó chính là Không, đều là “chẳng nên trụ tướng”, dẫu là hư không thì cũng thế. 


2) Cần phải biết: Đông, Nam, Tây, Bắc, bốn góc, trên, dưới, đều là giả danh. Do đối ứng với Đông mà thành Tây, so với Nam mà thành Bắc, vốn chẳng nhất định! Có thể biết: Hết thảy các pháp cũng đều là  giả danh, chẳng có pháp nhất định để hòng đạt được! Do vậy, chẳng thể trụ! 


3) Mười phương đã đều là giả danh, mà giả danh là tướng; cho nên chẳng thể trụ. Ta và chúng sanh cũng là giả danh, cũng chẳng thể trụ. Nhưng hết thảy các pháp đều là đồng Thể, nơi tánh thể vốn là một. Lãnh hội như thế thì mới là “tâm, Phật, chúng sanh, cả ba chẳng sai biệt”. Phước đức như thế chẳng thể suy lường. Chẳng trụ tướng để bố thí như thế chính là cảnh giới Phật, phước đức to lớn, phàm tình há có thể suy đoán được chăng? 


4) Mười phương đều ở trong hư không, thật ra, đều thuộc trong một niệm tâm. Tuy nói “mười phương” mà chẳng trở ngại hư không đồng nhất. Tuy hư không đồng nhất mà chẳng trở ngại mười phương pháp giới, khiến cho mọi người lãnh hội “nhân quả đồng thời, chẳng trở ngại một pháp giới. Một pháp giới chẳng trở ngại nhân quả”. 

5) Nêu lên mười phương tức là lý “hư không vô tướng, nhưng chẳng cự tuyệt các tướng nêu tỏ” được hiển lộ. Quán chiếu từ nơi ấy, sẽ là Không và Có đồng thời, tuy là Không và Có mà viên dung tự tại, thì mới có thể tỏ rõ ý nghĩa “bố thí chẳng trụ tướng, phước đức ‘chẳng trụ tướng’ chẳng thể suy lường” (đoạn văn dưới đây do Giang cư sĩ đích thân viết; do vậy, chẳng ngại trùng lặp, cũng ghép vào đây). 


Dùng hư không làm thí dụ, lại nêu ra Đông, Tây, Nam, Bắc, bốn góc, trên, dưới để nói, hoàn toàn chẳng phải là văn từ thừa thãi, mà thật sự là ý nghĩa trọng yếu có liên quan, chớ nên xem nhẹ!


1) Mười phương đều ở trong hư không, [nêu ra mười phương] là để khiến cho [thính chúng] biết mười pháp giới đều ở ngay trong một niệm tâm của mỗi người.


2) Tùy ý nêu ra một phương, đều là hư không, khiến cho [thính chúng] biết: Tùy ý nêu ra một pháp, bản thể của nó chính là Không. 


3) Vậy thì Đông, Nam, Tây, Bắc, bốn góc, trên, dưới, đều là giả danh, khiến  cho [thính  chúng] biết  ta, người, chúng  sanh,  cho  tới  hết 
thảy các pháp, không gì chẳng là giả danh. 


4) Đã đều là giả danh; do vậy, hư không vốn là một, khiến cho [thính chúng] biết ta, người, chúng sanh, cho tới Phật, đủ loại sai biệt, đều là nói theo tướng giả danh đó thôi; chứ nói theo tánh thể thì là một. Vì thế nói: “Tâm, Phật, chúng sanh, cả ba chẳng sai biệt”. Do vậy nói là “một pháp giới”. Cần phải biết: Chúng sanh do chẳng thấu đạt một pháp giới, cho nên bất giác tự động có vô minh! 


5) Tuy có mười phương, nhưng chẳng trở ngại hư không đồng nhất. Tuy hư không đồng nhất, mà chẳng trở ngại có mười phương, khiến cho [thính chúng sẽ] biết: Nhân quả trong mười pháp giới dày đặc, nhưng chẳng trở ngại cùng là một tánh Không. Tuy cùng một tánh Không, nhưng chẳng trở ngại nhân quả dày đặc trong mười pháp giới. Đấy chính là tỏ lộ rõ rệt lý “hư không vô tướng, nhưng chẳng cự tuyệt các tướng nêu tỏ”. Như vậy thì Không và Có đồng thời, tồn tại và diệt mất tự tại. Đấy mới là hư không chẳng thể suy lường, mới đáng dùng để sánh ví “bố thí mà chẳng trụ tướng”. Phước đức do bố thí mà chẳng trụ tướng chẳng thể suy lường! Nếu chỉ nói hư không, sẽ là Thiên Không, há có phải là Đệ Nhất Nghĩa Không trong Bát Nhã, sao đủ để nói “hư không chẳng thể nghĩ bàn suy lường” cho được? Do vậy, hễ nói đến hư không, ắt phải nói kèm Đông, Nam, Tây, Bắc, bốn góc, trên, dưới, lý nằm ngay nơi đó, hãy nên biết như thế. Biết như thế mới là chánh tri vậy! 

2.2.2.1.2.1.1.1.2.2.3. Pháp hợp (kết hợp thí dụ với lý vừa nói trong câu trước đó để giải thích lần nữa chủ đề vừa được nêu ra trước đó) 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Bồ Tát vô trụ tướng bố thí, phước đức diệc phục như thị bất khả tư lượng. 


(經)須菩提！菩薩無住相布施，福德亦復如是不可思量。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Bồ Tát chẳng trụ tướng để bố thí, phước đức cũng lại chẳng thể suy lường như thế). 


(Bổ) Mười phương hư không vô tướng, nhưng chẳng trở ngại các tướng tỏ lộ; đúng là giống như bố thí mà chẳng trụ tướng. Bố thí mà chẳng trụ tướng đúng là giống như hư không chẳng thể suy lường. Bồ Tát có thể “có mà chẳng có, không mà chẳng không” như vậy, thì mới là trái nghịch trần lao, hợp với giác ngộ. Kinh văn trong phần trước nói “chẳng trụ tướng để bố thí”, đoạn này đổi chữ Bất thành Vô, có thâm ý sâu xa. Bởi lẽ, thiện nam tử, thiện nữ nhân đã phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, tức là có tư cách thành Phật. Vì thế, dạy họ chẳng trụ tướng để bố thí. Ở đây là dạy dụng công: Phải có thể thật sự đạt tới vô trụ, chẳng có mảy may nào chẳng tận thì mới được! 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.3. Kết lại lời dạy về chánh trụ 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Bồ Tát đản ưng như sở giáo trụ. 


(經)須菩提！菩薩但應如所教住。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Bồ Tát chỉ nên trụ như đã dạy). 


(Bổ) Quy kết vào “vô trụ thì mới là chánh trụ”, tức là nói “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ vào đâu). Lại nữa, để đáp [câu hỏi] “ưng vân hà trụ” (hãy nên trụ như thế nào), kinh văn trong các phần trước đều nói “chẳng trụ, vô trụ”; ở đây bỗng dưng nói “như sở giáo trụ” (theo đúng như lời dạy mà trụ), có ý nói: “Hãy nên theo đúng lời ta (Phật Thích Ca) đã dạy mà trụ”, nhằm chỉ rõ “trụ mà vô trụ, vô trụ mà trụ”, chẳng phải là đoạn diệt! Nghiền ngẫm hai chữ “đản ưng” (chỉ nên), sẽ có thể thấy: Ngoại trừ nương theo “chẳng trụ, vô trụ” của ta ra, chẳng còn có cách trụ nào khác! [Hai chữ ấy] lại còn chứa đựng ý nghĩa “hàng phục”. “Hàng phục” tức là hàng phục cái “trụ” ấy. Lại nữa, “đản ưng” có nghĩa là hãy nên theo đúng như lời ta dạy, “chẳng trụ vào Nhị Biên để trụ” thì mới là chánh trụ. “Trụ” lại có nghĩa là Chủ, [hàm ý] chỉ nên nương vào “chẳng trụ Nhị Biên” như ta đã dạy mà tu hành, vốn coi Bất Trụ là Chủ. Nếu không, sẽ chẳng phải là Đại Thừa Phật pháp.


Đoạn này nhằm phát khởi hai khoa là “ly tướng tâm” và “chẳng trụ vào tướng”, soi tỏ lẫn nhau. Trong phần trước đã nói “hàng phục” chứa đựng ý nghĩa “chẳng trụ vào đâu”. Ở đây nói “chẳng trụ” chứa đựng ý nghĩa “hàng phục”. Do đó, hai chuyện “hàng phục” và “chẳng trụ” chính là một! Để thực hiện sự tu hành thì chính là một chữ Xả! Xả chẳng được là vì chấp có ngã kiến! Đức Phật dạy Xả, tức là phá ngã chấp. Có thể xả một phần ngã chấp, tức là phá được một phần. Cứ phá vỡ từng tầng một cho đến rốt ráo xả, ngã chấp mới phá hết sạch. Đẳng Giác Bồ Tát còn có một phần Pháp Chấp chưa phá, ắt phải đạt tới Phật quả thì mới là rốt ráo xả! Vì thế, Phật pháp từ đầu tới cuối, chỉ là một chữ Xả. Xả chính là “chẳng trụ Không, chẳng trụ Hữu”, tức là “ly tướng tâm” (tâm lìa tướng). Tâm lượng lớn tới mức vô lượng vô biên thì mới là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Nếu tâm lượng hẹp nhỏ, sao có thể xả cho được? Đức Phật chẳng nói “trụ”, thành Phật còn chẳng trụ vào Phật tướng mà! Vì vậy, tổ sư Thiền Tông hoàn toàn dùng phương pháp trong kinh Kim Cang, đối với người học chỉ nói nửa câu, chẳng nói toạc ra để người học tự tư duy: “Trái cũng chẳng đúng, mà phải cũng trật luôn!” Đánh cho vọng niệm hoa rơi, nước chảy, bỗng dưng rơi mất. Đó chính là diệu trụ.

2.2.2.2.2.1.1.1.2.4. Nói rõ nguyên do


Chia làm hai phần: 


1) Vấn đáp để giải thích rõ. 


2) Xiển dương nghĩa lý để ấn chứng, hứa khả. 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.4.1. Vấn đáp để giải thích rõ 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.4.1.1. Hỏi han 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Khả dĩ thân tướng kiến Như Lai phủ? 


(經)須菩提！於意云何？可以身相見如來不？

(Kinh: Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Có thể dùng thân tướng để thấy Như Lai hay không?) 


(Bổ) Cổ đức nói: “[Cho tới câu] ‘Bồ Tát đản ưng như sở giáo trụ’ (Bồ Tát chỉ nên đúng như lời dạy mà y trụ), ý nghĩa to lớn trong cả bộ kinh Kim Cang đã trọn hết. Tiếp đó là đoạn nghi từng tầng một”. Cố nhiên đúng là đoạn nghi, nhưng ý nghĩa vẫn chưa trọn hết. Nay tôi chia thành từng khoa để giảng rõ thêm nguyên do của bốn chữ; dốc trọn tâm tư cân nhắc. Bởi lẽ, do chẳng hiểu rõ nguyên do nên mới có nghi. Nếu hiểu rõ nguyên do, nghi sẽ tự đoạn! 


Đối với hai chữ “thân tướng”, theo cách giải thích xưa kia thì là nói về thân ứng hóa có ba mươi hai tướng. Nếu hiểu như vậy thì “ba mươi hai tướng” trong đoạn sau há chẳng phải là trùng lặp ư? Từng chữ, từng câu trong kinh Kim Cang đều có thâm ý, quyết chẳng phải là trùng lặp! Hai chữ “thân tướng” phải nên hiểu là nói về bản thân của chúng sanh, còn hai chữ Như Lai là nói về Pháp Thân mà chúng sanh vốn sẵn có. Trong các đoạn kinh văn trước đó, chỗ nào cũng đều nói “chẳng trụ tướng”, nói “chẳng trụ” nhằm khiến cho mọi người thấu hiểu, dung hội tướng về tánh. Cái tâm của chúng sanh được gọi là Như Lai Tạng, tức là nói đến pháp tánh mà chúng sanh vốn sẵn có. Bất quá [tánh ấy] ẩn tàng trong Nhân Ngã và Pháp Ngã. Đức Phật dạy “chẳng trụ tướng” nhằm dạy chúng sanh tự thấy Như Lai được ẩn tàng [trong tâm tánh của họ]. Giải thích như thế so ra thân thiết hơn. Ý của đức Phật là: Chúng sanh các vị có thể từ nơi thân tướng mà thấy được bổn tánh của quý vị hay không? 


Khoa này lại nhằm nêu rõ nguyên do của cái lý được diễn tả trước đó. Trong đủ loại đạo lý được nói trong các đoạn kinh văn trước đó, điều khẩn yếu nhất là nhiều lượt trần thuật “chẳng trụ vào tướng”, đều được quy kết vào một câu “có thể dùng thân tướng để thấy Như Lai hay không?” Trong đoạn văn trước đó, [đức Phật đã dạy] Bồ Tát chẳng trụ vào tướng để bố thí, thì phước đức ấy sẽ chẳng thể suy lường. Đức Phật đã nói rõ điều ấy, nhưng chưa giảng rõ nguyên do. Bởi lẽ, chẳng trụ vào tướng, điều quan trọng chính là chứng tánh. Hết thảy phàm phu từ vô thỉ tới nay, chỉ nhận biết tướng. Do vậy, họ hướng ra ngoài rong ruổi tìm cầu, trái nghịch giác, xuôi theo trần lao, quên bẵng diện mục sẵn có! Kinh văn trong phần trước nói “chẳng trụ pháp tướng, chẳng trụ phi pháp tướng”. “Pháp” là nói đến hết thảy mọi sự, mọi vật. Cái túi da thối hoắc của chúng ta chính là vật bị chấp trước nặng nhất trong hết thảy các sự vật! Từ vô thỉ tới nay, cứ chấp nó chính là thân tướng, coi giả là thật, nào có biết đấy là vô thường sanh diệt! Dẫu người kiến giải hơi cao, biết thân này như huyễn, nhưng vẫn cứ chấp các thứ “mừng, giận, buồn, vui” đã phát ra là tình, coi [những cảm xúc] “chưa phát, bất động” là tánh. Họ cho rằng chức năng chủ yếu của tâm là suy nghĩ, hễ suy nghĩ sẽ có cái được bẩm thọ. Do suy tìm cội nguồn của cái tâm chẳng được, bèn ngỡ những điều ấy được nhận lãnh từ trời! Vì thế nói: “Mạng trời được gọi là Tánh”. Thế gian đều có kiến giải như thế, hoàn toàn bất đồng với Phật pháp. Cái “vô động tác” như họ đã nói chính là cái được Phật pháp gọi là Tướng. Phật pháp nói “bất động” thì bất luận thức thứ bảy và thức thứ tám luôn thẩm định, suy lường, nhìn bề ngoài hoàn toàn là vận hành dấy lên, diệt mất, nhưng tánh thì bất động, tức là “mừng, giận, buồn, vui” vẫn là vận hành dấy lên rồi diệt mất. Nếu lầm lẫn coi các [thứ tình cảm] chưa phát khởi là tánh, ắt sẽ bị trói buộc. Thế gian thì từ trên là thánh nhân cho đến [dưới là] ngu phu, hoàn toàn có chấp trước loại này; nói chung, chẳng ra ngoài sanh diệt! Vì thế, cần phải nhận rõ vị chủ nhân ông bất sanh bất diệt thì mới có thể chẳng bị tướng chuyển, mà tướng là do ngã chuyển. Chẳng thuận theo sanh diệt, vô thường để rong ruổi, sẽ có thể liễu sanh tử.


Đức Phật dạy mọi người “chẳng trụ tướng”, khăng khăng dụng công tại chỗ này. Phật pháp ngàn lời vạn lẽ, vẫn chẳng nói ngoài điều này! Kinh này vừa khởi đầu liền nói “chẳng trụ tướng” nhằm dạy chúng ta nhận rõ điểm này! Chấp tướng tức là chấp Có, chẳng chấp tướng tức liền chấp Không; đấy là bệnh chung của hết thảy phàm phu. Tiểu Thừa tương phản với phàm phu, biết rõ thân tướng là huyễn, ngay cả “mừng, giận, buồn, vui” chưa phát cũng là tướng, chứng đắc Thiên Không, liễu sanh tử, thoát khỏi tam giới. Nhưng họ lại mắc phải một bệnh, tức là bệnh Chấp Không. Cái Không ấy vẫn là tướng! Đại Thừa Khởi Tín Luận nói: “Không là rỗng không vọng niệm, ắt phải ngay cả khởi tâm động niệm, mừng, giận, buồn, vui chưa phát cũng rỗng không; đó chính là trụ trong vô tướng. Do coi Thiên Không là liễu sanh tử, chẳng biết chấp Không thì lại trụ trong phi pháp tướng. Do vậy, đức Phật quở trách, bảo đó là chẳng phù hợp”. Cần phải biết: “Hễ có Thể, ắt có Dụng. Có Tánh, ắt có Tướng”. Trước nay nói “phàm phu chấp trước”, chẳng ngoài thuận theo tướng mà truy cầu, chỉ cần biết tướng hư vọng là được rồi! Nếu lại chấp trước Không, tức là đọa vào Đoạn Diệt. Tánh và tướng chẳng phải là một. Tánh là tánh, tướng là tướng, Thể là Thể, Dụng là Dụng. Do vậy, chẳng thể diệt tướng. Diệt tướng tức là như một vật có đáy mà chẳng có mặt. Tánh và tướng lại chẳng khác. Tướng chính là biểu hiện của tánh, tánh tức là căn bản của tướng. Có căn bản mà chẳng có biểu hiện, tức là có Thể mà không có Dụng. Vì thế, Phật chẳng trụ Niết Bàn. Vì sao vậy? Hết thảy chúng sanh chính vì chấp trước tướng ấy, nếu đức Phật chẳng biểu hiện tướng ấy, sẽ chẳng thể độ họ. Do vậy, chứng tánh thể vốn là để khởi hạnh. Như đối với Tiểu Thừa, sở dĩ đức Phật quở trách là “mầm cháy, hạt lép, đọa vào hầm vô vi” [là vì họ vẫn chấp Không]. Kinh văn thuộc khoa này chính là để nêu tỏ lý này, ngõ hầu [mọi người] biết nguyên do đức Phật dạy ai nấy đừng trụ vào pháp tướng, mà cũng chẳng trụ vào phi pháp tướng. 


Đức Phật dạy mọi người tu hành, vốn vì độ chúng sanh. Nếu họ đọa vào hầm vô vi, làm sao có thể độ được? Do vậy, Bát Nhã cốt yếu là chẳng trụ trong Nhị Biên, ắt chẳng trụ Hữu, chẳng trụ Không, thì mới có thể xứng tánh. Lại nữa, tánh là “vô tướng, vô bất tướng”. Do vô tướng, chớ nên chấp Có, chẳng thể trụ vào pháp. Do vô bất tướng, chẳng thể chấp Không, chẳng thể trụ phi pháp, chính là chỉ có tánh là “vô tướng, vô bất tướng”. Do vậy, phàm phu chấp vào bên Hữu, chẳng thấy tánh. Tiểu Thừa chấp vào bên Vô, cũng chẳng thấy tánh. Ngàn kinh vạn luận, không gì chẳng nhằm nói rõ lý ấy. Đại đức chú sớ, cũng không gì chẳng nhằm nêu rõ lý ấy. 


Vì vậy, chớ nên hiểu “thân tướng” ở đây là thân Phật, mà phải hiểu là nói theo thể tướng nơi bản thân chúng sanh. Trên đến Phật, dưới tới hết thảy chúng sanh, đều là tướng ấy. Đức Phật chứng đắc Pháp Thân, nên gọi là Như Lai. Hết thảy chúng sanh mừng, giận, buồn, vui, khởi tâm động niệm, vốn là bất giác; nhưng có thể thành Phật thì cũng chính do cái tâm chúng sanh này! Bởi lẽ, tâm này chính là Như Lai, bất quá bị vô minh phủ lấp, nên gọi là Như Lai Tạng. Đức Phật hỏi lời này là thử xem Tu Bồ Đề và đại chúng, cho tới chúng sanh trong đời vị lai, rốt cuộc đối với “chẳng trụ tướng” như ta đã nói trong phần trước, [có hiểu] như thế nào thì có thể dùng tướng để thấy tánh hay không? Nếu đáp “có thể thấy Như Lai”, tức là trụ trong pháp tướng, là phàm phu. Nếu đáp “chẳng thể thấy Như Lai” tức là trụ trong phi pháp tướng, chính là Tiểu Thừa! 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.4.1.2. Trả lời 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.4.1.2.1. Cùng nêu ra 


(Kinh) Phất dã, Thế Tôn! Bất khả dĩ thân tướng đắc kiến Như Lai.


(經)不也，世尊！不可以身相得見如來。

(Kinh: Bạch Thế Tôn, không ạ! Chẳng thể dùng thân tướng để được thấy Như Lai). 


(Bổ) Trước nay, khi đọc kinh Kim Cang, đối với câu “bất khả dĩ thân tướng đắc kiến Như Lai” (chẳng thể dùng thân tướng để được thấy Như Lai) [đa số mọi người] thường đọc như một câu. Diệu Hú trì tụng kinh này hơn bốn mươi năm, tới mười bốn năm trước mới ngẫu nhiên ngộ rằng “phải nên đọc thành hai câu”, nhưng vẫn chưa dám quyết! Về sau, đọc lời giảng kinh Pháp Hoa của Nam Nhạc đại sư có nói đối với đoạn kinh “duy Phật dữ Phật nãi năng cứu tận chư pháp Thật Tướng, sở vị chư pháp như thị tướng, như thị tánh, như thị thể, như thị lực, như thị tác, như thị nhân, như thị duyên, như thị quả, như thị báo, như thị bổn mạt cứu cánh đẳng” (chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu suốt tột cùng Thật Tướng của các pháp, tức là các pháp tướng như thế, tánh như thế, thể như thế, lực như thế, tác như thế, nhân như thế, duyên như thế, quả như thế, báo như thế, đầu đuôi rốt ráo như thế) có ba cách chấm câu, mới dám quyết định chia đoạn này thành hai câu. Nhưng phương pháp này chỉ có thể áp dụng cho kinh của Không Tông và các bản dịch của La Thập đại sư. 


Các bản chú giải cũ coi “thân tướng” đương nhiên là Không. Nói theo Pháp Thân, Ứng Hóa Thân cũng là huyễn tướng, cho nên nói “chẳng thể thấy Như Lai”. Nhưng nghĩa chưa trọn hết, chiếu theo cách giải thích ấy, sẽ là trụ trong phi pháp tướng. Cần phải biết: Chữ Phất trong “phất dã, Thế Tôn” [hàm nghĩa] “là phải, mà chẳng phải”, chẳng thể hoàn toàn hiểu là “phủ quyết” được! Đã đáp là “chẳng thể”, lại nói là “có thể”; do vậy là “cùng nói”. Hơn nữa, nếu thật sự toàn là “phủ quyết”, sao câu kế đó lại thêm chữ “đắc”? Ngài Tu Bồ Đề có ý nói: Chẳng thể coi tướng là tánh, dựa theo thân tướng để thấy Như Lai; nhưng tướng do tánh hiện, nên cũng có thể dùng thân tướng để thấy Như Lai. Vì thế, trong câu kinh tiếp theo lại giảng rõ “thân tướng” do Như Lai vừa nói đó. 


Đọc đoạn này thành một câu thì xét theo sự thật, theo đạo lý, theo văn tự, sẽ có đủ mọi lẽ nói chẳng suông! Nếu hiểu lời đáp như thế là “chẳng thể dùng thân tướng để thấy Như Lai”, [hóa ra] ngài Tu Bồ Đề vẫn chỉ ngộ “tướng là tướng, tánh là tánh”, vẫn là kiến giải của Tiểu Thừa, rơi vào Thiên Không, chẳng phải là Đệ Nhất Nghĩa Không, sao có thể gọi là “giải Không đệ nhất” cho được? Huống chi, trong tám hội trước, ngài Tu Bồ Đề đều là đương cơ, lại còn từng thay mặt đức Thế Tôn nói lý “chẳng chấp Nhị Biên”, vì sao tới đây lại đâm ra chẳng hiểu rõ? Đấy là chẳng phù hợp sự thật. Trong phần Phát Khởi Tự của kinh này, đức Thế Tôn mặc áo, dùng cơm, thị hiện Đại Không tam-muội, mọi người đều chẳng biết, [chỉ riêng] ngài Tu Bồ Đề đã ngộ lý ấy, vừa mở miệng liền tán thán “đức Thế Tôn hy hữu, Như Lai khéo hộ niệm các Bồ Tát, khéo phó chúc các Bồ Tát”. Rõ ràng là đã thấy Như Lai thị hiện tướng phàm phu, thấy rõ tướng chẳng chướng ngại tánh. Lẽ nào sau khi đức Thế Tôn đã hai phen khai thị, Ngài vẫn chỉ thấy một bên, tánh và tướng chẳng dung hội? Như thế thì hai chữ “hy hữu” trong phần trước chẳng có lai lịch! Hai câu “Như Lai thiện hộ niệm, [thiện phó chúc]” cũng trọn chẳng có ý vị chi hết! Đấy là chẳng phù hợp đạo lý. Lại xét theo cách đọc ấy, [nếu hiểu là] hoàn toàn là phủ quyết, tức một câu “phất dã Thế Tôn” (bạch Thế Tôn, chẳng phải vậy) là được rồi, cần gì phải rườm lời “dĩ thân tướng kiến Như Lai” (dùng thân tướng để thấy Như Lai), cần gì phải chèn  thêm  chữ  Đắc? Đó  là  xét  theo  văn  tự  thì 
chẳng phù hợp! 

2.2.2.2.2.1.1.1.2.4.1.2.2. Giải thích và tiểu kết 

(Kinh) Hà dĩ cố? Như Lai sở thuyết thân tướng, tức phi thân tướng.


(經)何以故？如來所說身相，即非身相。

(Kinh: Vì sao vậy? Như Lai nói thân tướng, tức chẳng phải là thân tướng). 


(Bổ) “Như Lai sở thuyết thân tướng, tức phi thân tướng” (Như Lai nói thân tướng, tức chẳng phải là thân tướng) chính là cùng chiếu Nhị Biên. Tánh chính là cái Thể của tướng, tướng chính là Dụng của tánh. Tướng mà chẳng có tánh, sẽ chẳng dung thông. Tánh mà chẳng có tướng, sẽ chẳng hiển lộ. Lìa tướng sẽ chẳng có cái gì gọi là tánh. Lìa tánh sẽ không có gì để gọi là tướng, chỉ tùy thuộc chấp trước hay không! Hễ chấp tướng, tướng liền thành chướng ngại, chẳng thể thấy tánh. Vì thế đáp rằng “chẳng thể”. Nếu chẳng chấp trước, sẽ có thể từ tướng mà thấy được tánh. Tướng như bề ngoài của một vật. Nếu bề ngoài của một vật như pha lê trong suốt, sẽ có thể thấy bên trong. Vì thế đáp rằng: “Dùng thân tướng để thấy Như Lai”. Bởi lẽ, chẳng chấp trước, sẽ chẳng rơi vào Nhị Biên, sẽ chẳng cần như Tiểu Thừa diệt Sắc để hiển lộ Không, diệt tướng để thấy tánh, tức là như phần sau của chánh kinh chẳng nói “đoạn diệt tướng”. Lý Bát Nhã hoàn toàn ở chỗ này, cần phải quán chiếu, cẩn thận dụng công.

Nói theo tướng thì là thân tướng. Nói theo tánh, bản thể chính là Không, tánh vốn chẳng có tướng. Nói theo tướng, thì “tướng là tướng, tánh là tánh”, tướng là hư vọng, tánh là chân thật, cho nên nói “chẳng thể”. Nói theo tánh, bản thể của tướng vốn là Không, tánh có thể dung thông tướng, lý chân thật liền hiển lộ, cần gì phải lìa tướng hư vọng để thấy được tánh chân thật? Do vậy nói “đắc kiến Như Lai” (được thấy Như Lai). Có thể biết: Hễ tướng là Không, liền được thấy tánh. Giải thích như thế thì mới phù hợp với ngài Tu Bồ Đề là bậc đương cơ thỉnh pháp. Mọi người thấy đức Phật mặc áo, dùng cơm, thị hiện tướng phàm phu, liền chấp tướng phàm phu, chẳng thấy Như Lai. Ngài Tu Bồ Đề do tướng mà thấy tánh, biết Phật chẳng trụ tướng, liền thấy Như Lai. Vì vậy, đây chính là cùng nêu lên cả hai đằng [tánh và tướng] để giải thích nhằm kết lại. 

2.2.2.1.2.1.1.1.2.4.2. Xiển dương ý nghĩa, ấn chứng, hứa khả 

2.2.2.1.2.1.1.1.2.4.2.1. Nói rõ tánh vốn chẳng phải là tướng 


(Kinh) Phật cáo Tu Bồ Đề: - Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng. 


(經)佛告須菩提：凡所有相，皆是虛妄。

(Kinh: Đức Phật bảo ngài Tu Bồ Đề: - Phàm tất cả các tướng đều là hư vọng). 


(Bổ) Người kết tập kinh chèn câu “Phật cáo Tu Bồ Đề” (đức Phật bảo ngài Tu Bồ Đề) nhằm minh thị đoạn văn tiếp theo đó là đạo lý trọng yếu. Câu này chính là ấn chứng, hứa khả, sau đó mới nói rộng ra. Một phen hỏi đáp vừa rồi chỉ nói tới thân tướng. Thật ra, tất cả các tướng đều là hư vọng. Ông nói “chẳng thể” rất đúng! Bởi tánh vốn chẳng phải là tướng. Chữ Vọng (妄) ở đây hiểu theo nghĩa rộng. “Hư vọng” giống như nói “hư giả” vậy. Đã biết là hư giả, hãy nên hồi quang phản chiếu, chớ nên hướng ra ngoài rong ruổi cầu tướng, hãy mau quay về tánh. Tánh vốn chân thật, há có thể dùng cái hư giả để thấy cái chân thật ư? Biết đấy là căn bệnh của phàm phu, hãy nên tránh để khỏi đến nỗi đọa nhập luân hồi!

2.2.2.1.2.1.1.1.2.4.2.2. Từ ngay nơi tướng mà thấy tánh 

(Kinh) Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai.


(經)若見諸相非相，則見如來。

(Kinh: Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, sẽ thấy Như Lai). 


(Bổ) “Chư tướng” tức là hết thảy các tướng, tức là “phàm tất cả các tướng”. Chỉ cần triệt để hiểu rõ hết thảy các tướng đều là hư vọng, sẽ chẳng đuổi theo vọng, tức là biết có Chân. Vì thế, thấy các tướng chẳng phải là tướng, tướng sẽ chẳng thể chướng ngại tánh, liền thấy Như Lai, cần gì phải diệt tướng, do sẽ từ ngay nơi tướng mà có thể thấy tánh. Ông đáp “được thấy Như Lai” hết sức đúng! Chữ “tắc” (則) trong các bản lưu thông ghi là Tức (即); ở đây, tôi dựa theo bản chép tay của người đời Đường mà sửa thành Tắc. Tắc và Tức vốn có thể dùng lẫn cho nhau, chỉ hiểu là Tiện (便, liền, bèn là) thì hợp lý, nếu hiểu là Tựu (就, tùy thuộc) thì chẳng thể thông suốt! 


Phàm tất cả các tướng đã là hư vọng, đều chớ nên trụ. Vì thế, phần trên nói “pháp tướng” hay nói “phi pháp tướng” liền bao quát hết thảy các tướng. Đức Phật nói “chẳng trụ tướng”, tức là dạy mọi người thấy Như Lai. Nếu chấp vào thân Ứng Hóa, sẽ chẳng thể thấy Pháp Thân. Do đó, “chẳng trụ tướng” nhằm khiến cho mọi người kiến tánh. Lại nữa, “chẳng trụ tướng” chính là chẳng chấp trước. Chẳng chấp trước chính là chẳng bị tướng chuyển, hoàn toàn tương phản với “vị ngã sở chuyển” (bị ngã xoay chuyển). Vì vậy, chỉ cần biết rõ là hư vọng, chẳng cần phải đoạn diệt, mà cũng chẳng thể đoạn diệt! Bởi lẽ, tướng vốn do tánh hiện. Đức Phật dạy mọi người chớ nên chấp trước pháp thế gian, cũng chớ nên ghét bỏ. Phàm phu chấp tướng tức là trụ trong tướng của pháp rồi nẩy sanh phiền não. Người tu hành chán ghét pháp thế gian, lại trụ trong phi pháp tướng mà nẩy sanh phiền não. Cần phải biết: Tánh vốn “vô tướng, vô bất tướng”, chẳng thể đoạn diệt. 


Chúng ta dụng công, trước hết, cần phải quán chiếu, lâu ngày rồi mới có thể chiếu trụ, cuối cùng là có thể chiếu kiến. Nương theo lời đức Phật dạy, chẳng chấp Nhị Biên để tu hành, hành tới, hành lui, cho tới khi công phu thuần thục, đã sâu lại càng sâu hơn, thì mới là Bát Nhã Ba La Mật, mới thật sự thấy các tướng chẳng phải là tướng, tức là như Tâm Kinh nói “chiếu kiến Ngũ Uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách” (soi thấy Ngũ Uẩn đều là Không, vượt khỏi hết thảy các khổ ách). Sắc trong Tâm Kinh chính là Tướng trong kinh này. Thọ, Tưởng, Hành, Thức chính là “mừng, giận, buồn, vui, khởi tâm động niệm”. Chiếu soi chúng đều là Không thì mới là “các tướng chẳng phải là tướng”. “Giai không” (Đều là Không) tức là Tam Không (ngã không, pháp không, ngã pháp câu không), chẳng phải là Đản Không
 của Tiểu Thừa. Vì thế lại nói “Sắc bất dị Không, Không bất dị Sắc” (Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc). Nói như thế thì Sắc và Không vẫn là hai thứ, cho nên lại nói: “Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc” (Sắc tức là Không, Không tức là Sắc). Đấy chính là Không và Hữu đồng thời; điều này thông với cả bốn câu “phàm sở hữu tướng” (phàm tất cả các tướng). Phàm tất cả tướng đều là hư vọng, thông với câu “Không tức thị Sắc”. Hết thảy giả danh, bản thể của chúng chính là Không. “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, liền thấy Như Lai) thông với câu “Sắc tức thị Không”. Do Sắc tức là Không, có thể thấy Không chẳng ở ngoài Sắc, cần gì phải diệt Sắc để nói rõ Không? Vì thế nói là “tắc kiến Như Lai” (liền thấy Như Lai). “Kiến Như Lai” chính là kiến tánh. Chẳng chấp trước tướng, liền có thể độ hết thảy các khổ ách! 


Khổ ách vô lượng, nêu ra điều to lớn, thì là Phần Đoạn sanh tử của phàm phu và Biến Dịch sanh tử của Tiểu Thừa. Thân phàm phu có cao, thấp, mạng có thọ, yểu, lưu chuyển sanh tử; đó gọi là Phần Đoạn sanh tử. Tiểu Thừa chứng đắc tánh vô tướng, đã đạt được cái Thể, vốn có thể hiện tướng, nhưng họ sợ khổ, chẳng chịu nhập thế độ sanh, trong tâm dấy lên sanh diệt vi tế. Đức Phật gọi đó là Biến Dịch sanh tử. Nếu thấy Như Lai, liền có thể vượt thoát các khổ ách ấy. Vượt thoát khổ ách do thấy Như Lai. Thấy Như Lai do chiếu kiến; do vậy, điều khẩn yếu nhất trong dụng công là tác quán. Kinh văn trong khoa này nếu tiêu quy tự tánh, chính là khi gặp hết thảy các tướng, bước công phu đầu tiên chính là quán “phàm tất cả tướng đều là hư vọng”, còn đối với sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, bèn quán các tướng chẳng phải là tướng. 


Chắc có người nghi “ở trong trần lao, chẳng dễ tác quán”. Xin hãy lấy ngay Thượng Hải để nói, chúng ta suốt ngày nghe tiếng xe, tiếng người, đủ loại tiếng ồn quấy nhiễu. Cần phải biết: Các âm thanh ấy dấy lên, diệt mất chẳng ngừng. Các chúng sanh tất bật đến đi, đều bươn bả vì cơm áo, chẳng do chính mình làm chủ. Nhưng thật ra chẳng phải là tiếng xe, tiếng người, hay đủ loại tiếng ồn quấy nhiễu, mà chính là âm thanh vô thường, khổ, không, vô ngã, bản thể của chúng là Không. Rõ ràng là tiếng động, nhưng tác quán như thế, liền chẳng chấp Có, chẳng chấp Không, chúng sẽ là âm thanh Bát Nhã Ba La Mật Đa. Do vậy, đối với bất luận câu nào trong kinh văn, cũng đều có thể tác quán, đi, đứng, ngồi, nằm, đều chẳng lìa điều ấy, sẽ thọ dụng vô cùng. Nương vào văn tự mà khởi quán chiếu như thế, trước hết, ta cần phải đọc kinh, đó là kinh chuyển ta. Còn tác quán tức là ta chuyển kinh. “Kinh chuyển ta” tức là dùng kinh để chuyển dời phàm tình. “Ta chuyển kinh” lại là công phu càng trọng yếu hơn. Kinh văn trong khoa này nhằm nói rõ nguyên do của câu trên, tức là tổng kết “hàng phục cái tâm này, hãy nên chẳng trụ vào đâu”. Vì thế, nương theo kinh văn này để quán chiếu, sẽ chẳng khác quán chiếu đoạn văn trước đó. 


Phàm tất cả tướng đều là hư vọng. Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, liền thấy Như Lai. Thấy Như Lai tức là thấy tánh. Thấy tánh là do chẳng trụ vào tướng. Thấy tánh một phần tức là Sơ Địa Bồ Tát, tức chẳng thoái chuyển tâm A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Thấy rốt ráo, liền thành Phật; đó chính là nguyên do của “phước đức chẳng thể suy lường” trong đoạn kinh văn trước đó. Thành Phật thấy tánh, Pháp Thân hiển hiện trọn khắp hư không; đó chính là nguyên do dùng hư không để tỷ dụ trong đoạn kinh văn trước đó. Cần phải biết: Kinh này nói đi, nói lại, đều nhằm nói “vô trụ”. Kinh văn trong phần trước nói “chẳng trụ vào tướng” chính là để giải thích “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ vào đâu). Do đó, vừa mở miệng, liền nói “hàng phục cái tâm” trước, “khiến cho hết thảy chúng sanh đều nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ”; đấy chính là dạy chúng ta chẳng trụ. “Diệt độ vô lượng chúng sanh thành Phật”, chính là chỉ dạy chúng ta pháp môn để phát tâm. “Thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” lại là quét sạch pháp này, đấy chính là chỉ dạy chúng ta đừng trụ vào pháp tướng. Sau đó nói “Bồ Tát hãy nên chẳng trụ vào đâu”, cũng là dạy mọi người chớ trụ vào pháp tướng. “Hành bố thí” là dạy mọi người đừng trụ vào phi pháp tướng. Tuy lại nói “đản ưng như sở giáo trụ” (chỉ nên trụ đúng như lời dạy), vẫn nhằm ý nghĩa dạy mọi người trụ trong vô trụ, chính là như cổ đức bảo “chỉ cầu dứt vọng, đừng nên tìm chân”. “Chân” tức là chân tâm, lại chính là Chân Như. “Ưng” (Hãy nên) là Như Như bình đẳng. Vì sao Như Như bình đẳng? Tánh thể vốn sẵn như thế! Có tánh thể ấy, liền có thể hiện tướng. Vì thế, người chứng đắc sẽ chẳng thể tồn tại cái chân tâm ấy! Nếu tìm kiếm chân, sẽ chính là thức thứ sáu và thứ bảy, liền trở thành vọng. Cổ đức nói “chấp dị”, chấp dị tức là phán định chân và vọng thành hai thứ, chẳng phải bình đẳng. Do đó nói “ưng như ngã sở giáo trụ” (hãy nên đúng như lời ta đã dạy mà trụ) nhằm hàng phục vọng tâm. Phàm phu toàn là vọng tâm, ắt vọng tâm trừ từng phần, chân tâm sẽ hiện ra từng phần. “Chỉ cầu dứt vọng, đừng tìm kiếm chân” chính là ý này vậy! 

Phàm tất cả các tướng đều là hư vọng, hễ trụ thì là vọng. Vì thế, kinh văn trong phần trước vừa mở đầu liền nói “hàng phục” mà chẳng nói “trụ”. Cớ sao lại nói “nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, liền thấy Như Lai”? Đấy là nói tới lợi ích do chẳng trụ. Nếu có thể thấy “các tướng chẳng phải là tướng” chính là thấy chân tánh. Đó chính là tổng kết ý nghĩa “chẳng nói trụ mà nói hàng phục, chỉ nên trụ như ta đã dạy” trong kinh văn thuộc phần trước. Từ chỗ này, có thể biết cách hành văn trong kinh Kim Cang như ngựa trời chạy trên hư không, nói lý thì kín kẽ chẳng lọt, mở ra ở chỗ nào thì sẽ kết lại ở chỗ đó. Đọc kinh văn thuộc khoa này, như ngọn núi lạ chợt nổi lên. Thoạt nhìn tưởng như chẳng thừa tiếp ý đoạn trước; nhưng thật ra, nó là tổng kết của đoạn trước. Đúng là như nước non trùng điệp, tầng tầng bao quanh. Chỗ nào cũng đều có long mạch vây bủa, chỗ nào cũng có nơi kết huyệt! Nói theo phương diện văn tự, sẽ là vừa nói, vừa quét sạch, đúng là “chẳng trụ vào pháp tướng, chẳng trụ phi pháp tướng”, thật sự đủ làm Văn Tự Bát Nhã. Khi đọc kinh này, giảng kinh này, phần kinh văn trước cần phải nhiếp nhập phần kinh văn sau, từ phần kinh văn sau mà nhìn lại phần kinh văn trước. Như “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng” (phàm tất cả các tướng đều là hư vọng) chiếu ứng với bốn câu kệ “nhược dĩ sắc kiến ngã, dĩ âm thanh cầu ngã” (nếu dùng sắc thấy ta, dùng âm thanh cầu ta) trong phần sau. “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, tức là thấy Như Lai) cũng là từng hơi thở liền mạch với “ư pháp, bất thuyết đoạn diệt tướng” (nơi pháp chẳng nói tướng đoạn diệt) thuộc kinh văn trong phần sau (đoạn văn dưới đây do Giang lão cư sĩ đích thân viết). 

Để giảng rõ đoạn nêu nguyên do này, có bốn ý nghĩa trọng yếu: 


1) Trên đây, chỉ dùng hư không để sánh ví phước đức chẳng thể suy lường, nhằm giải thích lý do “chớ nên trụ tướng mà hành bố thí”. Ở đây lại nói “nếu chẳng trụ tướng, sẽ có thể thấy tánh thể của Như Lai”. Đấy chính là nguyên do của phước đức như hư không chẳng thể suy lường vậy. 


2) Trên đây nói “chẳng trụ tướng” để ngăn ngừa kẻ chẳng hiểu, sẽ ngờ là diệt tướng. Ở đây càng nói rõ hơn là “chẳng giữ lấy tướng” hoàn toàn chẳng phải là đoạn diệt tướng ấy. Đó gọi là “nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, sẽ thấy Như Lai”. Đó là nguyên do chẳng trụ tướng vậy! 


3) Trên đây, nói về nhân hạnh thì [dạy hành nhân] chớ nên trụ vào tướng để ngăn ngừa nỗi nghi “không chỉ hết thảy chúng sanh đều có thân tướng là khổ quả thuộc Tứ Đại, Ngũ Uẩn, mà ngay cả đối với thân tướng ba mươi hai tướng hảo, cao một trượng sáu thước nơi cực quả của đức Thế Tôn, cũng vì sao chẳng trụ?” (cổ nhân chỉ nêu ra thân tướng thuộc quả đức của Như Lai, nay cũng có thể nói là “chung cho hết thảy chúng sanh” thì ý nghĩa viên mãn hơn. Bởi lẽ, kinh văn trong phần sau đó nói “phàm tất cả các tướng”. Lại trong phần sau nữa, cũng có câu hỏi “có thể dùng ba mươi hai tướng để thấy Như Lai hay không?” Chính là chuyên chỉ quả đức vậy). Nay nói rõ “đều chẳng thể trụ”. Nói theo quả đức, hễ trụ, sẽ chẳng thể thấy Như Lai. Nói theo khổ quả, hễ trụ, sẽ chẳng thể thấy Như Lai Tạng vốn sẵn có. Đấy chính là nguyên do “đản ưng như sở giáo trụ” (chỉ nên trụ đúng như lời dạy), mà cũng chính là nguyên do “ưng bất trụ tướng” (hãy nên chẳng trụ tướng).  

4) Tiểu Thừa thì tánh và tướng chẳng dung hội, đã coi âm thanh và sắc tướng là Phật, sự tự tu của họ lại đọa vào chấp vô vi. Nay nói rõ: Cúng Phật, cần phải đừng chấp trước sắc tướng để thấy Như Lai; tự tu cũng đừng nên Thiên Không. Chỉ cần chẳng chấp vào tướng, Sắc sẽ chính là Không, tướng chính là tánh, tánh và tướng viên dung, vô ngại tự tại. Đó chính là nguyên do đức Thế Tôn nói pháp Bát Nhã khiến cho [mọi căn cơ Tiểu Thừa] hồi Tiểu hướng Đại vậy. 

2.2.2.2.2.1.1.2. Sanh lòng tin


Chia thành bốn đoạn: 


1. Chỉ bày phân biệt căn cơ. 


2. Nêu rõ phước đức. 


3. Kết lại để hiển thị Trung Đạo. 


4. Gạn hỏi, giải thích, chứng minh để kết lại. 

2.2.2.2.2.1.1.2.1. Chỉ bày, phân biệt căn cơ

2.2.2.2.2.1.1.2.1.1. Thưa hỏi 

(Kinh) Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn: - Thế Tôn! Phả hữu chúng sanh đắc văn như thị ngôn thuyết chương cú, sanh thật tín phủ? 


(經)須菩提白佛言：世尊！頗有眾生，得聞如是言說章句，生實信不？

(Kinh: Ngài Tu Bồ Đề bạch cùng đức Phật rằng: - Bạch đức Thế Tôn! Há có chúng sanh nào được nghe chương cú ngôn thuyết như thế mà sanh lòng tin chân thật hay không?) 


(Bổ) Kinh này hễ [chỗ nào] có câu “Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn” đều nhằm trịnh trọng [nhấn mạnh] chuyện sẽ nói, vì những điều sẽ nói đều là đạo lý khẩn yếu nhất. “Phả” (頗) là nhiều. “Như thị” chỉ điều vừa được minh thị trong đoạn kinh văn trên đây. “Ngôn thuyết” là pháp vừa được nói trong đoạn kinh văn trước đó. “Chương cú” chẳng phải là một chương (chapter), hay một câu. La Thập đại sư tùy thuận thành ngữ ở phương này (Trung Hoa). Người Hán khi giải nói kinh điển, phần nhiều gọi đó là “chương cú”. Hai chữ này chỉ những đạo lý được nói trong phần kinh văn trước đó. “Thật tín”: Chẳng phải là nói về lòng tin hời hợt, vu vơ, mà là có thể liễu giải ý nghĩa chân thật trong chương cú, ngôn thuyết như thế. Lời hỏi này của ngài Tu Bồ Đề chú trọng nơi thật tín, tức là khai thị bọn chúng ta: Đối với ngôn thuyết chương cú như thế, ắt phải sanh lòng tin chân thật thì mới được! Những điều đức Thế Tôn đã nói trên đây quá ư sâu xa, hết thảy chúng sanh nghe rồi đương nhiên là sanh lòng tin; nhưng người có thể sanh lòng tin chân thật có nhiều hay không? Sợ rằng chẳng nhiều lắm! Đạo lý sâu như thế, người sanh lòng tin chân thật, nếu chẳng phải là bậc thượng căn lợi trí sẽ không làm nổi, nhưng căn khí như thế ấy chẳng gặp được nhiều! Rốt cuộc cần phải là bậc thượng căn lợi trí ư? Hay chẳng bắt buộc phải là bậc thượng căn lợi trí? 

2.2.2.2.2.1.1.2.1.2. Giải đáp 

2.2.2.2.2.1.1.2.1.2.1. Phân biệt các căn cơ có thể sanh lòng tin 


(Kinh) Phật cáo Tu Bồ Đề: - Mạc tác thị thuyết. Như Lai diệt hậu, hậu ngũ bách tuế, hữu trì giới, tu phước giả, ư thử chương cú, năng sanh tín tâm, dĩ thử vi thật. 


(經)佛告須菩提：莫作是說。如來滅後，後五百歲，有持戒修福者，於此章句，能生信心，以此為實。

(Kinh: Đức Phật bảo ngài Tu Bồ Đề: - Đừng nói như vậy. Sau khi Như Lai diệt độ, năm trăm năm sau, có người trì giới, tu phước, đối với chương cú này có thể sanh tín tâm, coi đấy là thật). 


(Bổ) Người kết tập kinh đặt thêm câu “Phật cáo Tu Bồ Đề” với dụng ý chỉ rõ: Lời dạy này là trọng yếu. Bằng câu “mạc tác thị thuyết” (đừng nói như vậy), đức Thế Tôn chặn họng ngài Tu Bồ Đề, bảo tôn giả chẳng thể nói như thế được! Không chỉ là đại chúng trong hiện tại có thể sanh lòng tin chân thật, mà kể cả sau khi đức Như Lai diệt độ, tới năm trăm năm sau, vẫn có người có thể trì giới, tu phước sanh khởi tín tâm đối với chương cú này. Người ấy có thể sanh tín tâm, liền coi chương cú này là nghĩa chân thật. Chỉ có hai loại người trì giới và tu phước là có thể sanh lòng tin đối với chương cú này, chứ những kẻ khác sẽ chẳng thể! Chữ Thử trong “dĩ thử” cũng nhằm nói đến “ngôn thuyết chương cú”. “Vi thật” (Coi là thật) nghĩa là có thể hiểu rõ đạo lý trong kinh này. Từ đấy dụng công, cho nên có thể sanh tín tâm, hoàn toàn nhờ vào “dĩ thử vi thật” (coi đó là thật). Xưa nay, có khá nhiều bậc đại văn nhân từng xem Tam Tạng, không chỉ là một lượt, nhưng hỏi đến tu hành thì chẳng hề có mảy may, chính là do căn bệnh “chẳng coi đấy là thật”! “Coi đấy là thật” chính là lời giải đáp cho câu hỏi về sanh lòng tin chân thật của ngài Tu Bồ Đề. 


Dụng ý trong lời hỏi của ngài Tu Bồ Đề, một đằng là mong cho mọi người sẽ sanh lòng tin chân thật, đằng khác là lo ngại lý quá sâu, chẳng phải là bậc đại căn khí, sẽ chẳng thể tin tưởng chân thật; dụng ý là như thế đó. Vì sao đức Phật chặn họng tôn giả [Tu Bồ Đề]? Trong ấy, chứa đựng ba ý nghĩa trọng yếu, từ các câu kinh văn sau đó, sẽ có thể thấy: 


1) Chớ nên coi thường chúng sanh! Năm trăm năm sau mà vẫn có người như thế, huống hồ hiện tại ư? 


2) Đừng nên ngăn trở thiện niệm của kẻ khác, khiến cho họ sanh tâm thoái khuất! Cứ xem câu kinh văn trong phần sau nói [người như vậy] đã gieo các thứ thiện căn nơi vô lượng ngàn vạn chư Phật thì biết ngay. 


3) Chẳng bắt buộc là bậc thượng căn, lợi trí! Chỉ cần là hai loại người trì giới và tu phước, thì sẽ có thể sanh lòng tin. 


Nghĩa thứ nhất và thứ hai sanh từ nghĩa thứ ba. Bởi lẽ, hai loại người trì giới và tu phước, trí huệ đều chẳng cao. Trì giới, tu phước đều là người cầu phước báo. Họ đối với pháp môn rất sâu này vốn có ý thoái khuất; vì thế, đức Phật răn đừng nói lời ấy! 


Trên đây là nói nông cạn; trong đó, còn chứa đựng thâm ý. Câu “mạc tác thị thuyết” (đừng nói lời ấy) chính là nói với người hoằng dương Đại Thừa Phật pháp. Không chỉ đối với người trong thuở ấy, mà còn là nói với người hoằng dương Đại Thừa Phật pháp trong mai sau. Không chỉ răn ngài Tu Bồ Đề chớ nên nói như thế, mà hiện thời chúng ta cũng chớ nên nói như thế. Bổn ý của đức Phật là mong [các đệ tử Phật hãy] dốc cạn sức lực hoằng dương pháp môn Bát Nhã. Kinh này do ngài Tu Bồ Đề khải thỉnh, trong tám hội trước, Ngài đã thay mặt đức Phật tuyên nói; có thể thấy ngài Tu Bồ Đề là người hoằng dương Bát Nhã. Trong phần sau, [chánh kinh] nhiều lượt nói “thọ trì, đọc tụng, vì người khác nói”, có thể thấy niềm mong mỏi hoằng dương Bát Nhã của đức Phật từ chỗ này! Nếu nói như vậy, há có phải là bổn ý hoằng dương ư? Nhưng hoằng dương Bát Nhã, đúng là chẳng dễ!  
Như Trung Hoa từ đời Tống đến nay, các cổ đức thấy pháp môn Bát Nhã khó tu, phần nhiều chẳng muốn giảng, cho rằng chúng sanh nghiệp sâu, chướng nặng, chấp tướng đủ thứ, chẳng dễ gì lãnh hội. Lại sợ người nghe pháp môn này, đâm ra đọa vào Thiên Không, thậm chí trở thành ác thủ không
, chẳng thà không giảng! Đức Thế Tôn đã sớm thấy điều này. Vì thế, răn “đừng nói lời ấy”. Các chứng bệnh như do [nghe] giảng Bát Nhã mà đâm ra đọa vào Thiên Không, chính là vì người giảng chẳng khéo hoằng dương, chẳng phải là lỗi của người nghe! Cần phải biết: Bát Nhã chính là Phật chủng. Kinh này nói: “Nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai tùng thử kinh xuất” (hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra). Nếu chẳng giảng, đạo lý Bát Nhã vĩnh viễn chẳng thể tỏa rạng, há chẳng phải là đoạn Phật chủng ư? Vì vậy, chẳng thể không dốc cạn sức lực hoằng dương! Phần sau có nói “hà đảm Như Lai Tam Miệu Tam Bồ Đề” (gánh vác Chánh Đẳng Chánh Giác của Như Lai) vậy! 


Các vị đại đức cận đại phần lớn chẳng giảng Bát Nhã, mà giảng Tam Đế viên dung; thật ra, [Tam Đế] chẳng dễ liễu giải! Đức Phật nói Tam Đế trong hội Pháp Hoa, chính là sau khi đã tuyên nói Bát Nhã. Vì thế, đức Phật răn trước “mạc tác thị thuyết” (đừng nói lời ấy) vì muốn ngài Tu Bồ Đề hoằng dương pháp môn này. Ý nói: Ông chẳng hoằng dương, sao có thể khiến cho người khác liễu giải, sanh lòng tin chân thật? Ông chỉ lo chúng sanh chẳng dễ sanh lòng tin, quên bẵng đại sự hoằng dương Bát Nhã, há có nên chăng? Không chỉ như vậy! Ông chẳng hoằng dương, chính là ngăn trở thiện niệm của kẻ khác! Vì thế, hãy nên dốc cạn sức hoằng dương. Nhưng hoằng dương mà nếu chẳng thận trọng, lại càng chớ nên! Đức Phật giảng Bát Nhã đã nhằm lúc tuổi già. Khi Ngài mới thành đạo, trước hết nói kinh Hoa Nghiêm. Vì trong Hiền Kiếp, Thích Ca Mâu Ni đã là vị Phật thứ tư, cách [quá khứ] Phật đã lâu xa, chẳng thể không hoàn toàn nói ra cảnh giới Phật. Ngài quay lại giảng A Hàm; đó là khiến cho mọi người tự tận lực thực hành thực tiễn. Đợi cho căn cơ của mọi người dần dần chín muồi, liền giảng Phương Đẳng, nói rõ lý Đại Thừa, khiến cho họ hồi Tiểu hướng Đại. Kế đó mới giảng Bát Nhã. Có thể thấy: Cần phải thận trọng đối với pháp môn này! Đã cần phải hoằng dương, lại còn phải thận trọng. Do đó, ắt phải chọn lấy căn cơ trì giới và tu phước. Ý đức Phật là: Ông sợ người ta chẳng dễ sanh lòng tin chân thật, lại sợ người sanh lòng tin chân thật chẳng nhiều. Chỉ cần vâng theo lời ta nói mà hoằng dương, từ thực tiễn mà dụng công, người nghe sẽ chẳng đến nỗi mắc sai lầm! Chỉ tùy thuộc phương pháp hoằng dương như thế nào, há lo chẳng sanh lòng tin chân thật ư? “Mạc tác thị thuyết” là một câu khẩn yếu nhất, cho đến tột cùng đời vị lai, người hoằng dương Phật pháp đều nên như thế! 


“Như Lai diệt hậu” (Sau khi Như Lai diệt độ): “Diệt” là diệt độ. Diệt độ có hai nghĩa: 


- Ý nghĩa căn bản là nói đến cái tâm chẳng sanh diệt, thường nói “sanh diệt đã diệt, tịch diệt hiện tiền”, được gọi là Niết Bàn. 


- Sau này, từ ngữ này được mượn dùng, phàm hết thảy Phật, Bồ Tát viên tịch cũng gọi là “nhập diệt”. 

“Diệt hậu” là nói sau khi hết thảy các tướng sanh diệt của Phật đã diệt; đấy là thân Ứng Hóa diệt. Như Lai là Pháp Thân, vì sao nói diệt? Trong ấy, có đạo lý tinh áo, đức Phật mong chúng ta liễu giải, đặc biệt nói “Như Lai diệt”, có ba ý nghĩa trọng yếu [như sau]: 


1) Báo Thân và Ứng Hóa Thân đều là tướng. “Diệt” là Báo Thân và Ứng Thân diệt. Như đức Thế Tôn mặc áo, dùng cơm, thị hiện tướng phàm phu bị diệt; đó là Ứng Hóa Thân diệt. Báo Thân cũng từ Pháp Thân hiển hiện. Đã có hiển hiện thì cũng có diệt. Ở đây, chẳng nói Ứng Thân và Báo Thân diệt; tức là nói rõ Như Lai chẳng còn hiện Ứng Thân và Báo Thân vì muốn cho chúng ta cảnh giác. Cần phải biết: Báo Thân và Ứng Thân do Như Lai hiển hiện vẫn là sanh diệt. Đó gọi là “phàm tất cả các tướng đều là hư vọng”, huống hồ cái túi da hôi thối của chúng ta! Hơn nữa, thân tướng của chúng ta sanh thì chẳng biết vì sao mà sanh, diệt thì chẳng biết cớ sao lại diệt, hoàn toàn bị nghiệp lực lôi kéo, chính mình chẳng thể làm chủ. Phật thì chẳng phải vậy, tuy Ứng Thân và Báo Thân là sanh diệt, nhưng Như Lai tự mình làm chủ, muốn sanh liền sanh, muốn diệt liền diệt. Chúng ta đều có Như Lai Tạng, phải nên nhanh chóng trở về diện mục vốn sẵn có. 


2) Chứng đắc bản tánh thì gọi là Như Lai, nhưng Pháp Thân vô tướng, có thể thấy bằng cách nào? Cái có thể thấy chính là tướng, tức là thân mà Bồ Tát trông thấy bất quá là Báo Thân do Pháp Thân hiện khởi, thân mà phàm phu trông thấy chính là thân Ứng Hóa do Pháp Thân hiện khởi. Nếu có thể thấy Ứng Thân và Báo Thân chẳng phải tướng, tức là thấy Như Lai. Do vậy, muốn kiến tánh, tức là từ “chẳng phải tướng” mà thấy, chớ nên nhập vào đoạn diệt. Vì thế, cảnh cáo chúng ta: Thấy Như Lai chẳng dễ dàng! Cần phải dũng mãnh, tinh tấn để chứng đắc. Chúng ta muốn thấy Như Lai, phải cầu từ nơi tánh. Nói đến tánh thì ta và Như Lai tự và tha chẳng hai, có thể từ tánh thể của chính mình mà lãnh hội đôi chút. Đó chính là cơ duyên để thấy Như Lai. 


3) Báo Thân và Ứng Thân của Như Lai còn phải nhập diệt, do vẫn là tướng; nhưng chẳng phải là vĩnh viễn diệt, còn sẽ thị hiện. Cần phải biết: Báo Thân và Ứng Thân chính là hình bóng của Pháp Thân. Chúng ta biết Pháp Thân chẳng diệt, tức là Báo Thân và Ứng Thân lại có cơ hội thị hiện. Xưa nay, có người thấy kim thân một trượng sáu thước. Có người dũng mãnh, tinh tấn, như La Hán thấy thân Phật cao ngàn thước. Có người thấy thân Phật to như núi Tu Di. Đó chính là Báo Thân được thấy bởi Bồ Tát. Lại như Trí Giả đại sư chú giải kinh Pháp Hoa xong, đích thân thấy hội Linh Sơn nghiễm nhiên chưa tan, đều là các chứng minh cho điều này. 


Vì vậy, nghĩa thứ nhất là nói “Như Lai chẳng còn thị hiện Báo Thân và Ứng Thân nữa”, hòng cảnh tỉnh chúng ta. Nghĩa thứ hai là khiến cho mọi người biết: “Muốn thấy Như Lai, cần phải dụng công nơi tự thân”. Nghĩa thứ ba là nói “Như Lai bất diệt, chỉ cần dụng công, vẫn có thể trông thấy”. 


Câu “hậu ngũ bách tuế” có ba cách giải thích: 


1) Dùng ý nghĩa “về sau” để giảng chữ Hậu trong câu “Như Lai diệt hậu”, tức là năm trăm năm sau khi Như Lai diệt độ. 


2) Coi năm trăm năm thứ nhất sau khi Như Lai diệt độ là Tiền, coi năm trăm năm thứ hai là Trung, coi năm trăm năm thứ ba là Hậu. 


3) Nói tới năm trăm năm thứ năm sau khi Như Lai diệt độ (tức hai ngàn năm trăm năm sau khi đức Phật nhập Niết Bàn). Bởi lẽ, Chánh Pháp và Tượng Pháp mỗi thời là một ngàn năm, Mạt Pháp một vạn năm. “Hậu ngũ bách tuế” là nói đến năm trăm năm đầu tiên trong thời Mạt Pháp. Sau khi Như Lai diệt độ, Chánh Pháp một ngàn năm, năm trăm năm đầu là Giải Thoát Kiên Cố, năm trăm năm kế tiếp là Thiền Định Kiên Cố. Nói “giải thoát” tức là chứng đắc Bát Nhã Ba La Mật, độ hết thảy các khổ ách. “Kiên cố” tức là căn khí của chúng sanh vững vàng. Năm trăm năm kế đó, căn khí kém hơn, nhưng vẫn có thể trụ trong Thiền Định. Giải thoát và Thiền Định chính là Định, Huệ, nên gọi là Chánh Pháp. Năm trăm năm đầu trong một ngàn năm của thời Tượng Pháp, tuy vẫn có giải thoát và Thiền Định, nhưng đã rất ít, [đệ tử Phật] chuyên chú trọng nói Lý, chẳng đặt nặng thực hành. Vì thế nói là Đa Văn Kiên Cố. Cần phải biết: Xem kinh trọng tại tác Quán. Nếu chỉ chú trọng đa văn, sẽ như đếm vật báu của người khác, chính mình chẳng có nửa phần, còn gọi là “nói chuyện ăn sẽ chẳng no”. Đức Thế Tôn bảo ngài A Nan: Nhiều kiếp trước kia, ông cùng ta đồng tu, tới nay ông vẫn làm thị giả của đức Phật, căn bệnh là do chuyên chú trọng đa văn. Năm trăm năm kế tiếp, ngay cả người đa văn cũng ít, chúng sanh chỉ biết dựng chùa, tạo tháp; nên gọi là Tháp Tự Kiên Cố. Trong một ngàn năm ấy, Phật pháp chỉ còn hình thức, đã đánh mất bổn ý của đức Phật, bất quá gần giống mà thôi, nên gọi là Tượng Pháp. Tới năm trăm năm đầu thời Mạt Pháp, Phật pháp càng suy, chúng sanh chỉ biết đấu tranh, nói theo danh từ mới là “phấn đấu”. Phật pháp tại Ấn Độ đã sớm diệt, nguyên nhân là do trong thời Tượng Pháp đã có nhiều đấu tranh. Ở Trung Hoa cũng thế, vào giữa đời Đường, Thiền Tông, Tịnh Tông, Tướng Tông đều dấy lên sự tranh chấp môn hộ. Vì thế, gọi là Đấu Tranh Kiên Cố. “Hậu ngũ bách tuế” trong kinh này chính là chỉ lúc ấy. Hiện thời, lại là sau “năm trăm năm” trong thời Mạt Pháp. Vì thế, đức Phật nói lúc này mà nếu có người có thể xem kinh, đúng là chẳng nhiều cho mấy! 


“Dĩ thử vi thật” (Coi đó là thật) chính là người có thể trì giới, tu phước; ở đây có bốn nghĩa: 


1) Bát Nhã là chánh trí huệ, Huệ sanh từ Định, Định sanh từ Giới. Vì thế, muốn khởi chánh trí Bát Nhã, cần phải dụng công từ Giới. Nếu không, sẽ chẳng thể do đâu mà sanh Định và Trí được! Phàm phu có thể trì giới thì mới có thể lìa ô nhiễm từ bên ngoài. Nếu chẳng trì giới, tâm chẳng thanh tịnh, chẳng thể nhiếp tâm một chỗ, chẳng thể tác quán, sao có thể sanh ra Bát Nhã? Nếu chẳng do trì giới mà muốn sanh trí, ắt đọa nhập Ác Thủ Không cũng chưa biết chừng! Vì thế, phước huệ song tu như hai bánh của cái xe, khuyết một chẳng thể được! Người tu hành có thể như thế thì mới có thể thành Lưỡng Túc Tôn. Hơn nữa, hai đằng cần phải bình đẳng, chẳng thể nặng nhẹ. Có người nói “chỉ cần trí huệ”; trọn chẳng biết “trọng huệ, khinh phước” tức là thiếu khuyết đại bi, muôn vàn chớ nên! Vì thế, chư Phật dạy mọi người phát tâm đại bi. Kinh này hễ mở miệng ra là nói tới bố thí, đủ thấy tu huệ chẳng thể nào không tu phước! Nếu chẳng tu phước, sẽ vô duyên với chúng sanh. Không chỉ là vô duyên, ngay cả tướng hảo của người tu hành cũng chẳng thể đầy đủ! Đối với người hoằng dương Phật pháp, tướng hảo cũng trọng yếu. Vì thế, trong kinh Phật, chỗ nào cũng đều nói đến tướng hảo của Phật, Bồ Tát. Tướng của La Hán chẳng bằng Phật, điều ấy có đạo lý! Trong phần trước đã nói: Sau khi chứng Thể, phải hiện tướng, đều vì chúng sanh. Chúng sanh trông thấy người tướng hảo, sẽ dễ thân cận. Pháp môn Bát Nhã chính là dạy mọi người thành Phật. Trì giới, tu phước chính là căn bản để thành Phật. 


2) Cần phải biết người trì giới, ắt thiểu dục, biết đủ, tham dục ít hơn! Loại người này tu Bát Nhã mới chẳng nẩy sanh khuyết điểm. Bởi lẽ, tu Bát Nhã cần phải lìa tướng. Kẻ tham dục nhiều, quyết chẳng thể lìa được! Người tu phước ắt tin sâu nhân quả. Người đời mong được danh lợi, chiếu theo pháp thế gian để cầu, còn hạng người này chiếu theo Phật pháp để cầu. Do vậy, người tin sâu nhân quả sẽ chẳng đến nỗi lệch về phía tướng đoạn diệt. Chẳng trụ nơi tướng thì người trì giới thích đáng nhất. Chẳng nhập tướng đoạn diệt thì người tu phước thích hợp nhất. Như kẻ lắm tham dục, vừa nghe Bát Nhã, sẽ phạm các lỗi lầm rất nhiều. Có kẻ hiểu “chẳng trụ tướng” cong vạy, cho rằng làm ác chẳng trở ngại, thốt lời cao luận bừa bãi, không chuyện gì chẳng làm, cứ ngược ngạo tự cho mình đã hiểu sâu xa lý Bát Nhã, thậm chí sát sanh, dâm loạn, mà luôn cho là “chẳng trụ tướng”. Do vậy, đức Phật chẳng chọn loại người này, mà ắt chọn lựa người thiểu dục, tri túc. 


3) Trong kinh văn thuộc phần trên đã nói phát tâm hành Bát Nhã, hãy nên hành bố thí. Bố thí tức là Xả. Hai loại người này chính là người có thể Xả: Trì giới có thể bỏ thế gian dục, người tu phước bèn bỏ tài sản, tinh thần của chính mình, dùng tài, pháp, vô úy để thí cho người khác, hết sức phù hợp đạo lý Bát Nhã. 


4) Tu pháp môn này, trước hết, hãy nên lấp bít một môn “phi pháp tướng”. Trì giới, tu phước chính là lấp bít phi pháp tướng. Chỉ cần lại đối với pháp tướng, quán chiếu lâu ngày, chẳng chấp trước pháp tướng, sẽ có thể thành tựu. Vì thế, đức Phật chọn lấy hai loại người ấy, có thể thấy trì giới, tu phước chẳng khác gì nói đến người học pháp môn Bát Nhã. Lại chính là nói với chúng ta: Nếu muốn học Bát Nhã, cần phải “đừng làm các điều ác, vâng hành các điều thiện”. Chẳng làm ác là giới, hành thiện là phước, thiết thật thực hiện, củng cố cơ sở ấy thì mới được. Hai loại người ấy sẽ cẩn thận trong mọi điều nhỏ nhặt, có thể buông xả hết thảy. Nếu không, sẽ chẳng thể nhập Bát Nhã. Người có thể sanh tín tâm, dùng Tín làm cửa nẻo để nhập đạo. Ắt phải thật hành như thế thì mới có thể nhập môn. Nếu không, chỉ là giảng thuyết, chẳng thể nhập môn.


Có người nói trì giới và tu phước là căn bản của tu Bát Nhã. Trước là ngăn chặn Thiên Không, chuyện này là cố nhiên, nhưng vẫn còn nghi. Trong kinh đã nói rõ “dĩ thử vi thật” (coi đó là thật), hai loại người này rốt cuộc trí thức chẳng đủ, sao có thể hiểu rõ nghĩa chân thật trọng yếu của kinh này? Ở đây có một đạo lý khẩn yếu. Vì sao? Do được Phật gia bị. Loại người này là căn cơ được đức Phật chọn lựa quyết định. Nếu có thể vâng theo lời đức Phật dạy, trì giới, tu phước mà hành, ắt được Phật gia bị, liền có thể coi đó là thật. Người học Phật nhất định cần phải đi, đứng, ngồi, nằm, thời thời khắc khắc cầu Tam Bảo gia bị. Bất luận tu môn công phu nào, cũng đều là như thế. Ngay cả khi giảng kinh, cũng cần phải quăng bỏ tri kiến lúc bình thời, cầu Tam Bảo gia bị. Nếu lìa sự quán niệm ấy, tức là chưa khởi tín tâm. Như niệm Phật thì trong lúc niệm nếu chẳng vứt bỏ hết thảy tri kiến lúc bình thường, trong tâm chẳng có gì để chuyên dốc ý cầu Phật Di Đà gia bị thì sẽ chẳng thể! 


Nhưng lại có người nói: “Như thế thì học theo bọn ngu phu ngu phụ là được rồi, sao đức Phật lại nói cần phải đọc tụng kinh điển Đại Thừa vậy?” Điều này có hai nghĩa: 


1) Hiểu rõ kinh điển, công phu sẽ càng thêm thù thắng. Chất chứa đạo lý trong ruộng thức thứ tám, một khi tương ứng, Tam Minh và Lục Thông sẽ có thể đồng thời phát sanh. 


2) Người thật sự có thể tin, hãy nên học theo ngu phu, ngu phụ tín tâm kiên định. Hiềm rằng hạng người bậc trung trong thế gian đông lắm, chẳng tự chấp nhận mình là ngu. Do vậy, cần phải buộc họ hiểu lý! 


Cổ đức soạn sách, mở đầu phần nhiều có lời cầu Tam Bảo gia bị. Đại Bồ Tát soạn luận, đầu bộ luận cũng có câu “nương vào sức oai thần của Phật”. Điều này chân thật, chẳng dối, chẳng phải là có tánh chất dựa dẫm, mà cũng chẳng phải là mê tín. Nếu không có quan niệm như vậy, tức là có một cái ngã kiến tồn tại, khiến cho tánh linh của chính mình bị chướng trụ, [hễ bị ngăn chướng thì] soạn sách, tạo luận sao có thể triệt để cho nổi? Vì thế, chẳng hoàn toàn quăng vứt ngã kiến, sẽ không thể được! Pháp thế gian như Khổng Tử, hễ hở ra là quy vào trời, cũng do thấu hiểu ý này. Người học Nho từ đời Hán trở về sau chẳng biết điều này! 

2.2.2.1.2.1.1.2.1.2.2. Chỉ bày túc căn sâu dày

(Kinh) Đương tri thị nhân, bất ư nhất Phật, nhị Phật, tam, tứ, ngũ Phật nhi chủng thiện căn, dĩ ư vô lượng thiên vạn Phật sở, chủng chư thiện căn.


(經)當知是人，不於一佛二佛三四五佛而種善根，已於無量千萬佛所，種諸善根。


(Kinh: Hãy nên biết người ấy chẳng phải là gieo thiện căn nơi một đức Phật, hai đức Phật, ba, bốn, năm đức Phật, mà là đã gieo thiện căn nơi vô lượng hết thảy chư Phật). 


(Bổ) Khoa trước là “trì giới, tu phước” cho tới “coi đó là thật”, còn khoa này chính là để chú giải cho khoa ấy. “Thị nhân” (Người ấy) tức là người trì giới, tu phước, chỉ rõ người như thế, chẳng nói “nhân đẳng” (những người), cho thấy trì giới và tu phước, tuy nói thành hai sự, nhưng thật ra là một chuyện. Hai đằng đều chẳng thể thiếu khuyết! Từ một vị Phật cho tới vị Phật thứ hai, thời gian đã tột bậc dài lâu, chẳng biết là bao nhiêu kiếp số, huống hồ ba, bốn, năm vị Phật! Có thể thấy là người ấy đã gieo thiện căn cực xa, nhưng đức Thế Tôn lại chẳng chỉ nói như vậy, mà nói là “đã gieo thiện căn nơi ngàn vạn chư Phật”. Đã vượt ngoài ngàn vạn, lại thêm hai chữ Vô Lượng, tức là thời gian dài lâu chẳng thể nói, chẳng thể diễn tả được! Người ấy không chỉ tu một điều thiện, mà còn tu các điều thiện. “Chư thiện” chỉ Lục Độ, vạn hạnh, có thể thấy người ấy đã tu Bát Nhã tột bậc lâu dài! “Chủng căn” (Gieo căn) chính là nói đối ứng với “trì giới, tu phước”. Người ấy đã gieo căn cội cực sâu, tức là các điều thiện hợp thành cội rễ, đúng là “khó thực hiện, đáng quý”. 


Đối với vô lượng chuyện trong quá khứ, đức Thế Tôn đều biết, lời này là chân thật chẳng dối! Trong cái nhìn của lũ phàm phu chúng ta, người ấy trì giới, tu phước đã hợp đạo diệu; vì sao vậy? Trong kinh văn thuộc phần trước, đức Thế Tôn vừa mở miệng, đã bảo ngài Tu Bồ Đề, liền nói “đều khiến cho hết thảy tất cả các loài chúng sanh nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ. Diệt độ vô lượng, vô số, vô biên chúng sanh như thế, nhưng thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ”. Đó là phát đại tâm. Trước hết, hãy nên độ sanh, tức chẳng rớt vào Không. Kế đó, thật sự không có chúng sanh đắc độ, tức chẳng trụ vào tướng. Kế đó là nói đại hạnh “hãy nên chẳng trụ vào đâu”. Trước là nói chẳng trụ tướng, kế đó nói hành bố thí. Nếu trụ mà chẳng hành, tức là rơi vào Không. Trong hai đoạn kinh văn ấy, đức Thế Tôn ra rả bảo ban, răn nhắc, “ắt đừng rơi vào Không” thì mới có thể phát tâm tu hành. Người ấy thực hiện trì giới, tu phước, há chẳng phải là ngầm phù hợp lời dạy “trước hết chẳng rơi vào Không” của đức Thế Tôn ư? Hơn nữa, trong phần Phát Khởi Tự, lúc sắp nói Bát Nhã, đức Thế Tôn trước hết thị hiện giống như phàm phu, đắp y, cầm bát v.v… Đó tức là trì giới. Lại còn khiến cho chúng sanh sanh tâm hổ thẹn, tức là tu phước! Người ấy trì giới, tu phước, há chẳng phải lại ngầm hợp bổn ý của đức Thế Tôn ư? Có thể thấy: Chẳng phải là bậc đã gieo thiện căn từ lâu xa, sẽ chẳng thể ngầm hợp diệu đạo như thế được! Nhìn vào ngữ khí của đức Thế Tôn, tựa hồ Ngài cực lực tán thán hạng người như thế; thật ra là Ngài cổ vũ, khích lệ chúng ta, khiến cho người nghe ngôn thuyết, chương cú ấy, sẽ liền thật hành. Vì thế, Ngài mới có lời răn ngài Tu Bồ Đề “đừng nói như thế”. Bởi lẽ, nếu đúng như ngài Tu Bồ Đề nói, người đời sau ắt sẽ nghĩ Bát Nhã khó tu, thậm chí đề cao thánh cảnh, [cho là chính mình chẳng có phần]. Thật ra, chẳng khó! Chính là thực hiện ngay trong trì giới và tu phước. Đấy là đức Thế Tôn đại từ, đại bi. Há ngài Tu Bồ Đề chẳng biết phát tâm tu hành, tu sao cho chẳng rơi vào Không ư? Bất quá, Ngài thưa hỏi thay cho chúng sanh, cũng là lòng đại từ đại bi vậy! 


Bọn chúng sanh khổ não chúng ta nay được nghe ngôn thuyết, chương cú ấy, cũng là hy hữu, cũng là đã gieo các thiện căn nơi vô lượng ngàn vạn chư Phật. Nếu không như vậy, sẽ chẳng thể được nghe Bát Nhã vi diệu rất sâu này. Dẫu được nghe thì cũng như chẳng nghe. Lũ chúng ta lại ở trong năm trăm năm sau, đấu tranh càng kiên cố, có thể tới đây đọc tụng, thọ trì, ắt là người chẳng mong tranh giành, ít ham muốn, biết đủ, có tư cách trì giới. Như vậy thì bọn chúng ta đừng nên lầm lạc coi rẻ chính mình. Người đã trì giới, hãy càng nên dụng công, lại cầu kiên cố. Người chưa trì giới, hãy nên chiếu theo lời đức Phật dạy để hành trì, ắt chư Phật sẽ hết sức hoan hỷ. Dùng điều ấy khiến cho thiện căn đã gieo được nẩy mầm. Bọn chúng ta đã có tư cách ấy, lại được đức Thế Tôn gia bị, há chẳng nên tự gắng công ư? 



“Dĩ thử vi thật” (Coi đó là thật) tức là đã hiểu rõ nghĩa chân thật, lại còn có thể tu hành. Trong Lục Độ, bất luận Độ nào, đều quy vào tu phước. Bố thí chẳng cần nhất định phải bỏ sạch tài sản, chỉ cần lượng sức bỏ ra một ít tài vật, hễ có ích cho người khác, tức là Tài Thí. Vì người khác thuyết pháp, hoặc tặng kinh điển cho người ta, tức là Pháp Thí, hoàn toàn chẳng phải là chuyện khó! Lại khuyên người khác học Phật, ắt khuyên họ trì giới, tu phước. Thấy người chẳng trì giới, lại càng phải khuyên. Lại thấy người đã trì giới, nhưng còn chưa biết Bát Nhã, càng phải khuyên sao cho họ hiểu Bát Nhã. Phước đức ấy to lớn, chẳng thể suy lường; vì sao vậy? Do chính là tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật. Lại còn phải khuyên người ta mau chóng tu tập Tịnh Độ, cầu sanh Tây Phương. Cần phải biết: Bát Nhã và Tịnh Độ có mối quan hệ sâu xa vô cùng. Phần trước đã nói: Để học Bát Nhã thì trước hết cần phải “chẳng trụ tướng”. Chẳng trụ tướng thì mới có thể từ Văn Tự Bát Nhã mà khởi Quán Chiếu. Công quán chiếu đã sâu, bèn hiện Thật Tướng Bát Nhã. Đấy chính là tánh. Tu hành thì trước là thực hiện quán chiếu, cuối cùng là phải hiện Thật Tướng, điều này rất khó! Trong thế giới Sa Bà, đủ loại sự ác dụ dỗ, sao có thể liền hiện Thật Tướng cho được? Vì thế, đại Bồ Tát tu hành, phát nguyện tu ba đại A-tăng-kỳ kiếp, chẳng biết trải qua bao nhiêu lượt luân hồi! Người ấy thiện căn vững dày, nhưng cho tới thời gian dài lâu vô lượng kiếp của ngàn vạn vị Phật, vẫn chỉ là có thể sanh tín tâm. Có thể thấy là nghiệp chướng sâu nặng! Do vậy, ắt phải phát nguyện cầu sanh Tây Phương thì mới được. Lại như phát đại tâm đã nói trong các phần kinh văn trước đó: Khiến cho hết thảy các loài chúng sanh đều nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ. Các chúng sanh được độ ấy, trên là tới Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Thiên, dưới là tới địa ngục, dẫu chúng ta phát đại tâm ấy, làm thế nào để có thể độ họ được? Đấy thật ra là nhằm dạy chúng ta: Trước hết, hãy quán chiếu lý “duyên sanh bình đẳng”. Nếu muốn mãn nguyện, chẳng chứng tánh trước đã, thì sẽ không thể! Muốn chứng tánh, trước hết phải cầu sanh Tây Phương. Sanh Tây chẳng phải vì để chính mình giải thoát, mà vốn vì độ chúng sanh thì mới ứng hợp bổn nguyện của Phật Di Đà, mới mãn đại nguyện, có thể chứng tánh. Vì thế, phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện nói: “Hư không vô tận, thế giới vô tận, chúng sanh vô tận, ngã nguyện vô tận” (Hư không vô tận, thế giới vô tận, chúng sanh vô tận, nguyện của tôi vô tận). Đấy chẳng phải là hoàn toàn giống như nguyện “quảng độ chúng sanh” trong kinh này ư? Có thể thấy pháp môn Bát Nhã và pháp môn Tịnh Độ là một, chẳng hai. Ắt phải có đại nguyện ấy, Phật Di Đà mới đến tiếp dẫn. Vãng sanh chẳng vì để chính mình liễu thoát. Có pháp môn vãng sanh thì mới có thể thành tựu pháp môn Bát Nhã!


Người ấy trì giới, tu phước cũng cực khó, [tuy trong đời quá khứ] đã thân cận nhiều vị Phật ngần ấy, [thế mà] chỉ gieo thiện căn! Có thể thấy: Để thành tựu pháp môn Bát Nhã, phải nên thân cận Phật Di Đà thì Thật Tướng Bát Nhã mới có thể hiện tiền. Thiền sư Vĩnh Minh nói: “Chỉ được thấy Di Đà, lo chi chẳng khai ngộ”. Do vậy, người học Bát Nhã phải nên mau tu pháp môn Niệm Phật. Người tu Tịnh Độ cũng nên mau tu pháp môn Bát Nhã. Nếu chẳng hiểu rõ nghĩa bậc nhất này, chỉ niệm Phật suông, sợ rằng chỉ sanh trong hạ phẩm. Vì thế, đề xướng pháp môn Tịnh Độ, không thể chỉ nói niệm Phật mà thôi! Cần phải biết: Tu Tịnh Độ chính là để mãn đại nguyện, chỉ niệm Phật sanh trong hạ phẩm thì chẳng thể mãn nguyện được! Thiền sư Vĩnh Minh dạy: “Chẳng Thiền, có Tịnh Độ, vạn người tu vạn đến; chỉ được thấy Di Đà, lo chi chẳng khai ngộ?” Lời kệ ấy chỉ có thể khuyên kẻ ngu, chẳng thể khuyên người lợi căn. Người đời coi thường câu “được thấy”, ngỡ chẳng cần tu Quán theo Thập Lục Quán Kinh; đấy là sai lầm! Nghĩa bậc nhất được nói trong Quán Kinh chính là Bát Nhã. Nếu chỉ sanh hạ phẩm, sẽ  chẳng  thể 
thấy Phật. 

2.2.2.2.2.1.1.2.2. Nói về phước đức 

2.2.2.2.2.1.1.2.2.1. Giảng rõ về phước ấy 


(Kinh) Văn thị chương cú, nãi chí nhất niệm sanh tịnh tín giả, Tu Bồ Đề! Như Lai tất tri tất kiến thị chư chúng sanh đắc như thị vô lượng phước đức.


(經)聞是章句，乃至一念生淨信者。須菩提！如來悉知悉見，是諸眾生，得如是無量福德。

(Kinh: Nghe chương cú này, thậm chí một niệm sanh tín tâm thanh tịnh thì Tu Bồ Đề, Như Lai đều thấy, đều biết các chúng sanh ấy sẽ đạt được vô lượng phước đức như thế ấy). 


(Bổ) “Văn thị chương cú” (Nghe chương cú này) là nói tới người trì giới, tu phước. Chữ Văn này tương ứng với chữ Văn trong câu “đắc văn như thị ngôn thuyết, chương cú” (được nghe ngôn thuyết, chương cú như thế) trong phần trước. Được nghe ngôn thuyết, chương cú như thế, coi đấy là thật, thì mới có thể sanh lòng tin. Hai chữ “tịnh tín” chính là nói đến “thật tín”. “Tịnh” là gì? Chính là như kinh văn trong phần sau nói “tín tâm thanh tịnh tắc sanh Thật Tướng” (tín tâm thanh tịnh liền sanh Thật Tướng). Người ấy thiết thực dụng công quán chiếu, tu hành như thế đã lâu, chẳng chấp trước tí nào! Tịnh tín liền sanh, cũng chính là Thật Tướng. Chữ Tịnh này chẳng phải là nói tương phản với nhiễm, mà là thanh tịnh tuyệt đối. Hai bên Không và Hữu đều chẳng chấp trước, cho nên là Thật Tướng. “Nãi chí” chính là từ ngữ để giản lược. Sanh tịnh tín, có tịnh niệm tiếp nối, có nhiều niệm, nhưng mức độ tối thiểu là một niệm sanh tịnh tín, chưa thể có nhiều niệm, vẫn chưa thể là niệm niệm tiếp nối. Hai chữ “nãi chí” ở đây bao gồm nhiều loại người [có mức độ] công phu sai khác. Vì thế, tiếp đó bèn nói “chư chúng sanh”. Bất luận công phu cạn hay sâu, Như Lai đều thấy, đều biết. “Nhất niệm” tức là khởi tâm động niệm. “Sanh” là như Long Thọ Bồ Tát đã nói “hết thảy các pháp bất sanh mà Bát Nhã sanh”. Có thể thấy: Nếu chẳng mười phần dụng công, sẽ chẳng thể sanh được! 

Hơn nữa, một niệm tương ứng chính là cái gốc của tịnh niệm tiếp nối. Tịnh niệm tiếp nối do một niệm tương ứng mà có! Một niệm thanh tịnh ấy, không ai biết được, chỉ có Như Lai là có thể thấy, có thể biết, bởi lẽ tịnh tâm vô tướng, nhục nhãn và thiên nhãn đều chẳng thể thấy. Nhưng nói như vậy vẫn chưa phải là ý nghĩa căn bản! Cần phải biết câu này chính là chú giải của “sanh tịnh tín”. Như Lai là Pháp Thân, người ấy hễ một niệm tương ứng sẽ cùng với Như Lai tâm in vào tâm, quang minh chiếu lẫn nhau. Vì thế, “Như Lai đều biết” tức là cái biết nơi tánh, chính là triệt ngộ Phật tánh. “Như Lai đều thấy” chính là quang minh nơi tánh chiếu soi, chính là vừa mới mở bừng Phật nhãn. Công phu ấy cao tuyệt, cho nên cổ nhân nói: “Một niệm tương ứng thì một niệm là Phật”. Đã là Phật, phước đức há có thể suy lường được chăng? 


Hai khoa nhỏ này chính là chú giải cho câu “năng sanh tín tâm, dĩ thử vi thật” (có thể sanh tín tâm, coi đó là thật). Hãy nên biết: Bắt đầu từ chữ “thị nhân” (người ấy) cho tới “dĩ ư vô lượng thiên vạn Phật sở chủng chư thiện căn” (đã gieo các thiện căn nơi vô lượng ngàn vạn đức Phật) nhằm nói rõ cái nhân trì giới, tu phước. Khởi đầu từ “văn thị chương cú” (nghe chương cú này) cho tới “đắc như thị vô lượng phước đức” (đạt được vô lượng phước đức như thế) là nói rõ cái quả của trì giới, tu phước. Đức Thế Tôn cực lực tán thán người ấy, chính là để cổ vũ, khích lệ chúng ta phát vô thượng tâm, phát đại nguyện, hành đại hạnh, hòng đạt được vô lượng phước đức.


Lại nữa, khởi đầu từ “Tu Bồ Đề! Mạc tác thị thuyết” (Tu Bồ Đề! Đừng nói lời ấy) cho tới “đắc như thị vô lượng phước đức” (đạt được vô lượng phước đức như thế) chính là chú giải minh thị cho đoạn “ưng như thị hàng phục kỳ tâm” (hãy nên hàng phục cái tâm như thế) cho tới “tắc kiến Như Lai” (liền thấy Như Lai) trong phần trước. Phần trước nhằm nêu ra cái lý này, ở đây bèn nêu ra “người ấy” để chứng thực. Cần phải biết: Chỉ có người trì giới, tu phước thì mới có thể sanh lòng tin như thế. Sanh tịnh tín như thế, sẽ đạt được vô lượng phước đức như thế. Văn nghĩa trong kinh này chỗ nào cũng tương ứng, mạch lạc nhất quán như thế đó! 

2.2.2.2.2.1.1.2.2.2. Giải thích và nêu rõ nguyên do

2.2.2.2.2.1.1.2.2.2.1. Chánh thích (trực tiếp giải thích)



(Kinh) Hà dĩ cố? Thị chư chúng sanh, vô phục ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng. Vô pháp tướng, diệc vô phi pháp tướng. 


(經)何以故？是諸眾生，無復我相、人相、眾生相、壽者相。無法相，亦無非法相。

(Kinh: Vì sao vậy? Các chúng sanh ấy chẳng còn tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả. Chẳng có tướng pháp, mà cũng chẳng có tướng không phải pháp). 


(Bổ) Đây là trực diện giải thích nguyên do “sanh tín, đắc phước”. Làm thế nào để có thể sanh tín tâm thanh tịnh? Làm thế nào để có thể đạt được vô lượng phước đức? Cần phải trừ khử cái tâm phân biệt thì mới được! Đã trừ phân biệt thì chánh tín tự hiện, tức là như ngài Long Thọ đã nói “hết thảy các pháp bất sanh, chỉ có Bát Nhã sanh”. Tuy người ấy chưa thể hoàn toàn hiện tiền Bát Nhã, nhưng đã sanh tín tâm thanh tịnh, đã “tâm in vào tâm, quang minh chiếu lẫn nhau” với Như Lai, liền đạt được vô lượng phước đức. Điều này thật sự chẳng dễ dàng! Do phân biệt, vọng tưởng đã trừ, bèn có thể chẳng còn có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả. Câu “thị chư chúng sanh” (các chúng sanh ấy) bao quát rất rộng. “Nhất niệm sanh tịnh tín” trong đoạn kinh văn trước đó là nói theo mức độ thấp nhất. Hãy còn có các trường hợp như nhiều niệm tương ứng, tịnh niệm tiếp nối… cho nên nói là “chư chúng sanh”. Phải nên chú ý chữ Phục trong hai chữ “vô phục”    (chẳng còn), ý nói người ấy ngã chấp đã không, lại chẳng còn có [ngã chấp] nữa! Hai câu “vô pháp tướng…” ngụ ý: Người ấy chẳng có pháp chấp. 


Tứ tướng đều do chấp ngã tướng mà khởi. Trong kinh, đức Phật nói về tứ tướng có rất nhiều ý nghĩa, nay nêu ra các ý nghĩa phù hợp với kinh này, bèn có hai nghĩa rộng và hẹp:  

- Nghĩa hẹp tức là nói về chấp trước sắc thân Ngũ Uẩn. Đấy chính là ngã tướng. Phàm phu đều cùng phạm lỗi chấp trước này, hết thảy đều quên chẳng được! Không chỉ trong hiện tại, mà còn so đo tới vị lai. Chết đi, dù sanh lên trời, hoặc sanh lên Phạm Thiên, thường gọi [cái ngã chấp ấy] là Bổ Đặc Già La (Pudgala). Do vậy, dấy lên đủ loại vọng tưởng. Tướng Tông gọi đó là Biến Kế Sở Chấp (徧計所執). Vị lai và hiện tại là đối đãi. Nhìn từ phương diện đối đãi thì là tướng người. Do cái thân này, khởi lên đủ thứ như thịnh, suy, sướng, khổ v.v… Đó là tướng chúng sanh. Lại chấp trước sắc thân Ngũ Uẩn, mạng căn chẳng đoạn, đó là tướng thọ giả. Đấy đều là đủ thứ so đo, phân biệt đối với Ngũ Uẩn của chính mình. 


- Nghĩa rộng: Đủ loại phân biệt do so đo cái ngã. Đối đãi thì là Nhân. Không chỉ một người thì chính là chúng sanh. Sự so đo chấp tướng ấy liên tục chẳng ngừng, chính là thọ giả. Hễ dấy lên chấp trước, liền có năng chấp (người chấp trước) và sở chấp (cái bị chấp trước). Năng chính là ta, Sở tức là người khác. Đủ loại phân biệt tức là chúng sanh tướng. Năng chấp và sở chấp chẳng dứt chính là thọ giả tướng. Phải biết tứ tướng chính là từ ngã kiến mà tách ra. Tách ra thành tứ tướng, hợp lại chính là ngã tướng. Vì sao đức Thế Tôn tách ra để nói? Có diệu nghĩa trong ấy. Ngã kiến tức là phân biệt. Chấp ngã tức là thức thứ bảy, dấy lên phân biệt chính là thức thứ sáu, Bát Nhã là chánh trí. Nếu muốn Thật Tướng Bát Nhã hiện tiền, nếu chẳng chuyển dời thức thứ sáu và thứ bảy, sẽ chẳng thể! Thức thứ sáu và thứ bảy đã chuyển, năm thức trước và thức thứ tám cũng chuyển. Vì vậy, đức Thế Tôn nhiều lượt nói tứ tướng. Tứ tướng đã không, tức là Ngã Chấp không, còn gọi là Nhân Không. 


Ngã tướng là chấp trước dấy từ nơi thân. Pháp tướng là chấp trước khởi từ ngã. “Vô pháp tướng” tức là Pháp Chấp rỗng không, còn gọi là Pháp Không. Phi pháp tức là vô, tức là không, cũng chẳng có tướng “chẳng phải pháp”. Cái Không ấy cũng là Không, nên gọi là Trùng Không (重空), còn gọi là Câu Không (俱空, đều là không). Bát Nhã hiển lộ lý Tam Không, chủ yếu nhằm trừ chấp. Sau khi Nhân Ngã đã không, lại chấp Pháp Không, vẫn chưa được! Vì thế, ắt phải trừ khử từng tầng một, ngay cả Không cũng phải không! Cổ nhân nói là “Không tột bậc đến tận cùng”, khác biệt rất lớn với Thiên Không, cho nên gọi là Thắng Nghĩa Không, còn gọi là Đệ Nhất Nghĩa Không.


Đây là giải thích “dĩ sanh tịnh tín” (đã sanh lòng tin thanh tịnh) trong khoa trước, tức là có thể đạt tới Tam Không. Tam Không chứa đựng khá nhiều đạo lý, rộng vô lượng, sâu không đáy. Phổ Hiền Hạnh Nguyện nói là “thậm thâm giáo hải” (biển giáo rất sâu). Nương vào Tam Không để nói “chẳng có tứ tướng” tức là Ngã Không, chẳng có pháp tướng tức là Pháp Không, chẳng có tướng phi pháp tức là Không Không. Thật ra, đó chính là trừ Ngã Chấp và Pháp Chấp. Chẳng có pháp tướng là không Pháp Chấp, chẳng có tướng phi pháp cũng là trừ Pháp Chấp. Phi pháp vốn chẳng có pháp, nhưng chấp vào đó thì chẳng được! Hễ chấp thì cũng trở thành chấp vào phi pháp. Vì thế, Pháp Chấp đối với “không có pháp tướng” cũng không có; đó là tầng thứ nhất. Chấp trước đối với “chẳng có tướng phi pháp” cũng không; đó là tầng thứ hai. Gộp cả hai lại, đều là Pháp Chấp. Cùng với tứ tướng được nói trong kinh văn trước đó, sẽ là nói đối ứng với Ngã Chấp và Pháp Chấp. Người ấy sanh lòng tin thanh tịnh, tức là Ngã Chấp và Pháp Chấp đều dứt trừ, nhưng Ngã Chấp và Pháp Chấp do phân biệt mà dấy lên, chỉ là thô chấp. Hãy còn có tế chấp là Câu Sanh Ngã Chấp và Câu Sanh Pháp Chấp do khởi tâm động niệm mà có. Chúng được gọi là Tùy Miên (隨眠), lại còn gọi là Trụ Địa Vô Minh. Người ấy chỉ có thể trừ phân biệt Ngã Chấp và Phá Chấp, chưa thể trừ Câu Sanh Ngã Chấp và Câu Sanh Pháp Chấp. 


Lại còn chứa đựng một nghĩa trọng yếu. Nói tách ra thành Tam Không, nói gộp lại thì là Ngã Chấp và Pháp Chấp. Nhưng lại có thể nói theo hai bên Không và Hữu, tướng phi pháp chính là Không, thuộc về bên Không. Có thể nói Ngã và Pháp cùng thuộc vào bên Có. Người ấy sanh lòng tin thanh tịnh, lại có thể chẳng chấp vào Nhị Biên. Bên Hữu gọi là Tục Đế, bên Không gọi là Chân Đế. Trong ấy lại chứa đựng Nhị Đế. Trong các kinh khác, đức Phật nói Tam Đế, có Đệ Nhất Nghĩa Đế. Do Bát Nhã trừ chấp, chỉ nói Nhị Đế. Phải nên biết: Ngăn và chiếu đồng thời, tức là hợp với Trung Đạo. Nói Nhị Đế, thật ra chứa đựng Tam Đế. Trừ khử Nhị Biên chính là Song Giá (雙遮, cùng ngăn cả hai). Ngăn cả hai chính là cùng chiếu cả hai (雙照, song chiếu), lại còn cần phải “giá, chiếu đồng thời”. Người ấy chưa đạt tới mức độ này, chỉ có thể chẳng chấp Nhị Biên, nghiền ngẫm kỹ kinh văn cũng có thể biết. Phàm lời đức Phật nói đều là thông triệt từ đầu đến đuôi, thấu triệt từ đầu tới cuối, chẳng thể xem lướt qua. Tức là trong đoạn kinh văn trước đó, “sanh tịnh tín đắc vô lượng phước đức” (sanh lòng tin thanh tịnh, đạt được phước đức vô lượng) cũng có sâu và cạn. Nói tóm lại, người ấy chỉ trừ thô chấp, chưa trừ tế chấp. Vì thế, đức Phật càng nói càng sâu, nhằm nêu rõ: Người ấy trừ chấp vẫn mới là bước đầu, cần phải dụng công hơn; nhưng người ấy đạt tới mức độ này, đã chẳng dễ dàng! Chỉ một niệm tương ứng là đã tuyệt diệu rồi! Phàm người dụng công sẽ thường có loại cảnh giới như sau: Cảm thấy trong tâm rỗng rang, sạch sành sanh, có lúc tới nửa tháng, hoặc nửa năm, đều là loại cảnh tượng này. Cần phải biết loại công phu này còn kém rất xa, chớ nên tự mãn! Nếu không, sẽ sanh ra hai loại bệnh: 


1) Đối với các ý nghĩa trong kinh, sẽ coi sâu là cạn. 


2) Đối với chính mình, lại coi cạn là sâu, trọn chẳng biết còn cách xa lắm! 


Như “người ấy” được nói trong kinh, đã trừ phân biệt Ngã Chấp, tuy chưa khử trừ hết sạch tham, sân, si, nhưng chúng đã rất mỏng, vẫn cần phải dụng công thêm. Chúng ta dụng công, có thể tự mình thẩm định, cân nhắc, rốt cuộc có ứng hợp với những điều kinh đã dạy hay không. Nói tới chỗ này, tôi bỗng nhớ tới một đoạn nhân duyên thời cổ. Vào thời cha con Đường Túc Tông và Đường Đại Tông, sau khi dẹp yên loạn An Lộc Sơn, Đại Tông cực lực hoằng dương Phật pháp. Ngài Bất Không Tam Tạng của Mật Tông cũng đến Trung Hoa vào thời này. Phật giáo hưng thịnh cùng cực nhất thời. Có một hôm, Đại Tông cùng Tông quốc sư
 đàm luận Phật pháp, Ngư Triều Ân
 ở bên cạnh, liền chen miệng hỏi: “Đức Phật nói hết thảy chúng sanh đều là Phật, vậy thì vô minh dấy lên như thế nào?” Quốc sư liền nói: “Ngươi không xứng để hỏi câu này!” Triều Ân hết sức tức giận; nhưng do Đại Tông đang có mặt tại đó, chẳng dám quát tháo, chỉ lộ vẻ căm giận. Tông quốc sư liền nói: “Vô minh từ đó mà khởi”. Từ chuyện này, chúng ta có thể thí nghiệm. Nếu gặp kẻ khác tới hủy báng mình, có thể chẳng nổi sân hay chăng? Nếu gặp sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp v.v… có thể chẳng khởi niệm hay chăng? Như gặp lúc bần hàn, túng thiếu, hôm nay cũng chẳng có cơm mà ăn, trong lòng có thể chẳng buồn sầu hay chăng? Ắt phải là như không có chuyện gì thì mới được! Nếu không, liền chấp tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả. Chỉ cần rỗng rang, cố nhiên cũng rất tốt, nhưng chẳng ngừng ở đó, hãy nên hành bố thí. Lục Độ vạn hạnh đều phải thực hiện. Nếu coi rỗng rang là xong việc, tức là chấp tướng phi pháp. Nếu tâm nghĩ chính mình đang độ sanh, chính là chấp pháp tướng. Vì thế biết người ấy sanh lòng tin thanh tịnh, trừ khử cái tâm phân biệt, đúng là chẳng dễ! Do vậy, Như Lai đều thấy, đều biết, cho thấy người ấy có tâm giống như Phật, đã mở mang Phật nhãn, đạt được vô lượng phước đức như thế đó. 


Phần này không chỉ nhằm giải thích khoa trước, lại còn phải nên hiểu là nó dạy rõ cả một khoa lớn do kinh văn trong các phần trước chưa nói rõ. Ở đây chính là chỉ điểm nhằm cảnh tỉnh! Từ “sở hữu nhất thiết chúng sanh chi loại” (tất cả hết thảy các loài chúng sanh) cho tới “ngã giai linh nhập Niết Bàn nhi diệt độ chi” (ta đều khiến cho nhập Niết Bàn để diệt độ), hoàn toàn phù hợp pháp tướng. “Thật vô chúng sanh đắc diệt độ giả” (Thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ) chính là ứng hợp tướng phi pháp. Nếu Bồ Tát có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả, thì chẳng phải là Bồ Tát, tức là [Bồ Tát] chẳng còn có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả. “Bồ Tát ưng vô sở trụ hành ư bố thí” (Bồ Tát hãy nên chẳng trụ vào đâu để hành bố thí) tức là xả, tức là phá ngã, mong cho chúng ta trước hết rỗng không ngã tướng. Chẳng trụ vào tướng, tức là chẳng trụ vào đủ loại tướng, tức là chẳng có pháp tướng. Lại dùng hư không, bốn phương, trên, dưới làm thí dụ, tức là không có phi pháp tướng. “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, sẽ thấy Như Lai); đó chính là cùng dung hội Nhị Biên. Bởi lẽ, chỉ thấy các tướng chính là chấp Có, chỉ thấy phi tướng chính là chấp Không. Thấy các tướng chẳng phải là tướng tức là cùng dung thông Nhị Biên, tức là vô tướng, vô bất tướng, được thấy Thật Tướng, nên nói là “tắc kiến Như Lai” (tức là thấy Như Lai). Do thấy Như Lai, đạt được vô lượng phước đức như thế, tức là “phước đức bất khả tư lượng” (phước đức chẳng thể suy lường) trong đoạn kinh văn trước đó. Đức Phật có ý nói: Người ấy có thể hiểu rõ pháp do ta nói trong đoạn kinh văn trước đó, trì giới, tu phước, có thể sanh lòng tin thanh tịnh, lại còn coi đó là thật, đương nhiên chẳng có bốn tướng như tướng ta, người v.v… Do vậy, đạt được vô lượng phước đức như thế. Đây cũng là nhằm cổ vũ, khích lệ chúng ta: Nếu như muốn tu Bát Nhã, hãy nên thực hiện như thế, chớ nên rơi vào Không. Trước hết, phải đóng lấp nơi phương diện phi pháp, chân đặt vững trên Thật Địa, đích thân thực hiện. Pháp tướng lẫn phi pháp tướng đều chẳng chấp, đó là yếu quyết để dụng công  vậy! (phần  dưới  đây  do 
Giang cư sĩ đích thân viết). 

2.2.2.2.2.1.1.2.2.2.2. Phản hiển (dùng cách nói tương phản để giảng  rõ) 


(Kinh) Hà dĩ cố? Thị chư chúng sanh, nhược tâm thủ tướng, tắc vi trước ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả. Nhược thủ pháp tướng, tức trước ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả. Hà dĩ cố? Nhược thủ phi pháp tướng, tức trước ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả.


(經)何以故？是諸眾生，若心取相，則為著我、人、眾生、壽者。若取法相，即著我、人、眾生、壽者。何以故？若取非法相，即著我、人、眾生、壽者。  

(Kinh: Vì sao vậy? Các chúng sanh ấy nếu tâm giữ lấy tướng tức là vướng vào ta, người, chúng sanh, thọ giả. Nếu giữ lấy pháp tướng, tức là vướng vào ta, người, chúng sanh, thọ giả. Vì sao vậy? Nếu giữ lấy phi pháp tướng, tức là vướng vào ta, người, chúng sanh, thọ giả). 


Khoa trước được gọi là Chánh Thích, tức là nói theo phương diện thuận để giải thích như thế nào là tịnh tín, và vì sao đạt được vô lượng phước đức, do người ấy đã thấy lý Tam Không. Không có các tướng ta, người v.v… chính là Nhân Không (còn gọi là Ngã Chấp Không). Chẳng có pháp tướng là Pháp Không (còn gọi là Pháp Chấp Không). Không có tướng phi pháp, lại là ngay cả cái Không ấy cũng là Không (còn gọi là Câu Không); đó là Tam Không. Do thấy Tam Không, từ đấy mà tinh tấn, tịnh niệm tiếp nối, bèn chứng Pháp Thân thanh tịnh, nên nói là “đắc vô lượng phước đức”. 

Khoa này được gọi là Phản Hiển (反顯), nghĩa là từ phương diện trái ngược để hiển thị lẽ “ắt phải do Tam Không” nhằm nói rõ: Hễ có mảy may chấp tướng, sẽ là cái tâm phân biệt, sẽ chẳng phải là tánh thanh tịnh. Vì sao vậy? Phàm tất cả các tướng đều là hư vọng. Do vậy, chấp tướng là đuổi theo vọng. Hễ đuổi theo vọng, sẽ mê chân tánh. Chân tánh đã mê, vẫn là phàm phu luân hồi khởi Hoặc tạo nghiệp, hứng chịu khổ báo y như cũ, há có thể đạt được vô lượng phước đức ư? 


Do vậy có thể biết dụng ý “đã chánh thích rồi lại phản hiển thêm”, không gì chẳng nhằm khiến cho chúng sanh mau chóng giác ngộ, nương theo ý chỉ “vô trụ” của kinh này để một mặt là siêng hành Lục Độ, mặt khác là quán chiếu vô tướng, phát sanh tịnh tín, hòng chứng đắc tánh thể của Tam Không, siêu phàm nhập thánh. Đấy là ý nghĩa chung của chuyện ắt cần phải phản hiển vậy. 


Còn có một nghĩa riêng, tức là ngăn ngừa người đọc đoạn kinh văn trước đó mà sanh lòng nghi. Khởi nghi gì vậy? 


1) Các tướng ta, người v.v… từ Thân Kiến mà sanh khởi. Thân là cái gốc của sự khổ, chớ nên chấp tướng, lý này dễ hiểu. Pháp thì chẳng vậy, tự độ và độ người khác thì ắt phải có pháp. Như Bố Thí, Lục Độ, há chẳng phải là rành rành có pháp? Hễ có pháp, liền có tướng của pháp ấy. Nay nói “chẳng có pháp tướng”, pháp mà chẳng có tướng, tức là pháp cũng ở trong khoảng “dường như có, dường như không”. Nếu vậy thì pháp tướng sao có thể là Không cho được? 


2) Nếu có Thân Kiến, bắt buộc sẽ phân biệt ta, người. Hễ có phân biệt, ắt phải tạo nghiệp, thọ báo. Vì thế, chớ nên có Thân Kiến, chớ nên phân biệt ta và người. Nhưng pháp vốn chẳng phải thân, trong đó há có ta, người ư? Nếu khởi phân biệt nơi pháp, sẽ là phân biệt ta và người. Còn như hai chữ “phi pháp” chẳng khác gì tên gọi khác của Không mà? Đã gọi là Không, há có tướng ư? Vậy thì tại sao lại đánh đồng “pháp, phi pháp” với bốn tướng “ta, người” do Thân Kiến dấy lên để cùng luận định rồi một mực nói là “không có” vậy? 


Vì muốn đoạn các loại nghi hoặc này, cho nên từ phương diện tương phản mà nói rõ thêm vậy! “Thị chư chúng sanh” (Các chúng sanh ấy) tức là nói tới các chúng sanh đã sanh tịnh tín, thấy Tam Không trong đoạn trước. Chữ Tâm trong “nhược tâm thủ tướng” (nếu tâm giữ lấy tướng) quan trọng lắm! Cần phải biết: Tâm vốn vô tướng. Chữ Tướng không nhất thiết để chuyên chỉ sắc thân, mà là chỉ chung hết thảy các tướng cảnh giới. Tâm vốn vô tướng, nếu có một loại tướng, sẽ là chấp giữ cảnh giới. Nếu chấp giữ tướng cảnh giới, há chẳng phải đã mê cái tâm của chính mình ư? Đó chính là tướng trạng trái nghịch giác, xuôi theo trần lao! Vì vậy, trở thành phàm phu. Do vậy, cần phải biết chấp trước tướng cảnh giới là ai giữ lấy? Hoàn toàn chẳng phải là ai khác, chính là mình! Có thể thấy: Nếu cái tâm giữ lấy tướng, liền thành ngã tướng. Cái tướng bị giữ lấy chính là do cái ngã có thể chấp giữ (năng thủ ngã) mà có. Ví như tướng người là do ngã tướng mà sanh. Vì thế, cái cảnh bị giữ lấy liền trở thành tướng người khác. Cái tướng bị chấp lấy lại trùng điệp sanh khởi tưng bừng, liền thành tướng chúng sanh. Tướng ấy chẳng đoạn, liền thành tướng thọ giả. Do vậy nói: Bất luận chấp tướng gì, bèn có cái có thể chấp giữ (năng thủ) và cái bị chấp giữ (sở thủ) sanh khởi đông đảo chẳng ngừng! Vì thế nói: Nếu tâm giữ lấy tướng, sẽ là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả. “Tắc vi” (則為) cũng giống như nói “tiện thị” (便是, chính là). Ý nói: Hễ giữ lấy, liền trở thành vướng mắc. Do vậy, nếu giữ lấy pháp tướng, cũng chính là vướng vào bốn tướng ta, người, chúng sanh, thọ giả. Sao lại nói pháp chẳng giống như thân, trong ấy vô ngã? Hễ giữ lấy, sẽ có Năng (cái chấp giữ) và Sở (cái bị chấp giữ) phân biệt, sao có thể nói phân biệt nơi pháp chẳng phải là phân biệt ta, người ư? 


Do vậy có thể biết, khoa trước nói “chẳng có pháp tướng” tức là nói “đừng chấp giữ”, chẳng phải là rốt ráo không có pháp, không có tướng. Nếu rốt ráo chẳng có, chính là tướng đoạn diệt! Còn như “phi pháp” cố nhiên là tên gọi khác của Không, Không vốn chẳng phải là tướng, nhưng hễ chấp giữ, sẽ liền có cái “ta” để chấp giữ [cái Không ấy], có cái bị chấp giữ (tức là chính cái Không ấy), đó là “người”, sanh khởi ồ ạt chẳng ngừng, bốn tướng rành rành tồn tại. Vì thế nói: “Nếu giữ lấy tướng phi pháp, tức là chấp vào ta, người, chúng sanh, thọ giả”. 


Tôi từng thấy một loại bản in [của kinh này], chẳng biết bị ai gạt bỏ ba chữ “hà dĩ cố” trước câu “nhược thủ phi pháp tướng” (nếu giữ lấy tướng phi pháp) vì cho rằng đây vốn là một câu nói thẳng thừng từ trên xuống dưới, nghĩa và ý đã rõ ràng. Hễ có ba chữ ấy (“hà dĩ cố”), sẽ đâm ra khiến cho ngữ khí bị đứt đoạn, ý nghĩa chẳng rõ. Trong thời Gia Khánh (1796-1820) [nhà Thanh], có một bản khắc, tuy chẳng dám loại bỏ [ba chữ ấy], nhưng phía dưới có ghi chú rằng: “Trong bản chú giải của các vị X, Y… và các chánh bản, đều phán định là lời văn bị thừa thãi v.v…” Nói “các vị X, Y…” thì phần lớn là người thuộc thời Minh - Thanh. Do vậy, có thể chứng tỏ câu chữ trong kinh này đa phần khác với cổ bản. Tuy không gì chẳng do sai sót trong việc truyền tụng, sao chép, nhưng thật ra cũng chẳng tránh khỏi là do bị kẻ thiển kiến hư vọng sửa chữa tăng giảm, đúng là đáng than thở! May là kinh bổn gần đây lại được bậc sáng mắt bổ sung câu ấy, chỉ riêng kinh bổn ở nơi xa xôi vẫn còn bị gạt bỏ mất câu ấy, muôn phần chẳng thể tuân theo! 


Bởi lẽ, sử dụng ba chữ ấy chứa đựng ý nghĩa tinh vi, quan hệ khẩn yếu, muôn phần chẳng thể thiếu được! Có người nói: “Ba chữ “hà dĩ cố” nhằm nhắc lại ý nghĩa trước đó, khiến cho [thính chúng] biết nếu giữ lấy phi pháp, vẫn là vướng mắc tứ tướng, huống hồ giữ lấy pháp!” [Hiểu theo kiểu đó thì] ý nghĩa ấy vẫn nông cạn! Vì nếu tâm giữ lấy tướng thì chính là này nọ (tức là vướng mắc trong tứ tướng) đã được giải thích rõ nguyên do rồi, cần gì cứ phải nhắc lại? Vậy thì do ý nào? Nhằm phòng ngừa kẻ chẳng hiểu rõ ý, dẫu nghe “nếu giữ lấy pháp tướng liền vướng vào ta, người, chúng sanh, thọ giả”, vẫn chưa hiểu như thế nào mới là “chẳng giữ lấy”? Do kiến địa chưa chân thật, có thể sẽ đến nỗi lầm lạc chấp giữ phi pháp, mà vẫn cứ ngỡ chính mình chẳng giữ lấy pháp. Do vậy, dùng ba chữ “hà dĩ cố” để hỏi nhằm cảnh tỉnh họ, khiến cho họ suy nghĩ sâu xa nguyên do, chẳng bị hiểu lầm. Liền nói tiếp rằng “nhược thủ phi pháp tướng, tức trước ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả” (nếu giữ lấy tướng phi pháp, tức là vướng mắc ta, người, chúng sanh, thọ giả), ngõ hầu khiến cho họ biết: Nếu giữ lấy phi pháp, vẫn là chấp tướng như cũ, chẳng khác giữ lấy pháp! Đừng cho rằng nói “chẳng giữ lấy pháp” trọn chẳng phải là “rốt ráo không giữ lấy” ư? Chẳng phải là không giữ lấy, nhưng giữ lấy thì lại là chấp tướng! Có thể thấy “chẳng giữ lấy” chính là dạy “đừng chấp vào tướng, hãy hội quy vào tánh”. Ý ấy như thế nào? Chính là hãy rộng tu Lục Độ, vạn hạnh, nhưng trong tâm dường như chẳng có chuyện ấy (tức là chẳng thấy mình đang rộng hành các Độ, các hạnh), lặng trong, tịch tĩnh, chẳng bị lay động. Đó chính là ý nghĩa chân thật của “chẳng giữ lấy pháp”. Hành như thế, vừa chẳng chấp trước pháp, vừa chẳng chấp trước phi pháp. Đó là chẳng vướng vào Nhị Biên, phù hợp Trung Đạo. Vậy thì do có câu “hà dĩ cố” này, hai câu “nhược thủ phi pháp tướng…” kế đó sẽ được chú giải chẳng khác gì hai câu “nhược thủ pháp tướng…” trước đó. Thuyết pháp hay khéo như thế ấy! Nếu gạt bỏ ba chữ ấy đi, ngữ khí phẳng lì, sẽ chẳng thể hiển lộ ý nghĩa này được! 


Cần phải biết: Hữu chính là từ ngay nơi Không mà Hữu, Không chẳng phải là cái Không do lìa Hữu. Vì thế, Tâm Kinh dạy: “Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc” (Sắc chính là Không, Không chính là Sắc). Bởi đó, kinh này chỗ nào cũng nói “đừng chấp giữ”, nhưng chỗ nào cũng nói “chẳng đoạn diệt”. Nói “chẳng đoạn diệt” tuy đến cuối cùng mới được chỉ ra, nhưng thật ra, vừa mới nói mở đầu, đã là không gì chẳng chứa đựng ý nghĩa “chớ nên đoạn diệt” trong ấy. Như độ chúng sanh mà chẳng có tướng độ, chẳng phải chỉ là nói một câu “thật sự không có chúng sanh được diệt độ”. Nói “ưng vô sở trụ hành ư bố thí” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà hành bố thí), ý ấy càng rõ rệt. “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, liền thấy Như Lai) càng là lời kết tinh. “Các tướng chẳng phải tướng” tức là nói rõ “chẳng giữ lấy”. Hễ giữ lấy, sẽ là chỉ thấy tướng mà chẳng thấy tánh. Do chẳng giữ lấy, nên thấy tướng chính là chẳng phải tướng, hội quy Như Lai Tạng tánh, cho nên nói là “thấy Như Lai”. Tóm lại, tướng vốn không có lỗi, lỗi vì giữ lấy! 


Do vậy, nếu xả tướng để giữ lấy vô tướng, xả vô tướng để giữ lấy cái Vô “có thể vô” ấy, thì “giữ lấy” sẽ trở thành tướng, sẽ chướng ngại tự tánh. Có thể biết là chỉ nên “chẳng giữ lấy”, dẫu có tướng vẫn chẳng trở ngại. Nếu có giữ lấy, dẫu vô tướng mà lại thành chướng, cần gì phải diệt tướng để thấy tánh ư? Do bởi lẽ này, sở dĩ chỉ chọn lấy trì giới và tu phước là căn cơ có thể tin tưởng, là vì trì giới và tu phước do đã chẳng chấp Không, lại được Bát Nhã huân tập, hễ huệ giải mở mang, sẽ chẳng chấp pháp, tự nhiên có thể chẳng chấp Có, lại còn chẳng chấp Không, dễ ứng hợp Trung Đạo, so với kẻ cuồng huệ, cách biệt một trời, một vực! Vì thế, kinh luận có nói: “Thà chấp Có như núi Tu Di, chớ nên chấp Không chừng bằng hạt cải”. Đấy là nói rõ: Người chấp Có sẽ dễ dụng công, kẻ chấp Không khó thể cứu vớt! 


Chữ Thủ ở đây, đối ứng chặt chẽ với chữ Xả trong phần sau. Đoạn này nhằm nói rõ “chẳng giữ lấy pháp” chẳng phải là “có thể giữ lấy phi pháp” (dựa theo ý mà nói). Đoạn sau nhằm nói rõ “hãy nên xả pháp” chẳng phải là nói “phi pháp chẳng nên xả”. Lời lẽ trước sau đều cùng một ý, đều chứa đựng ý nghĩa “chẳng thể lìa Hữu để nói Không” được! Nói chung, Nhị Biên đều chẳng nên giữ lấy, tức là đều nên xả. Vì thế, trong phần sau, liền kết lại bằng câu “dĩ thị cố, bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp” (do lẽ ấy, chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp) vẫn nhằm chỉ về Trung Đạo.


Lại nữa, dùng ba chữ “hà dĩ cố” ấy cũng có một nghĩa nữa. Do khoa trước “vô phục ngã tướng” (chẳng còn có tướng ta) cho đến “diệc vô phi pháp tướng” (cũng chẳng có tướng phi pháp) đều nhằm một mực giảng rõ Tam Không như đã nói trong phần trên. Trong khoa này, nếu ở giữa “nhược thủ pháp” và “nhược thủ phi pháp” dùng “hà dĩ cố” để ngăn cách, sẽ thành nói riêng ý nghĩa “hai bên Có và Không đều chẳng chấp” nhằm dẫn khởi hai câu “thị cố” (vì thế) sau đó. Hai câu “nhược tâm thủ tướng” (nếu tâm giữ lấy tướng) vốn là tổng luận. “Bất khả thủ tướng” (Chẳng thể giữ lấy tướng) chính là nói kèm cả thân tướng, nhưng thân tướng thuộc về bên Hữu, giống như pháp tướng, còn phi pháp tướng thuộc về bên Không. Trong khoảng đó, nếu chẳng ngăn cách [bằng ba chữ “hà dĩ cố”], sẽ thành nói một lèo giống như trên, nghĩa ấy sẽ chẳng hiển lộ, mà hai chữ Thị Cố (do vậy) trong đoạn kinh kế tiếp sẽ thành lơ lửng, chẳng thể tiếp nối đoạn trước được. Đủ thấy tài hay khéo trong bản dịch đời Tần vậy! 

2.2.2.2.2.1.1.2.3. Kết lại để hiển thị Trung Đạo 

2.2.2.2.2.1.1.2.3.1. Dùng lìa cả đôi bên để kết lại 

(Kinh) Thị cố, bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp. 


(經)是故，不應取法，不應取非法。

(Kinh: Do vậy, chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp). 


Chữ Cố (故) trong “thị cố” nhằm thừa tiếp đoạn văn trước đó. Vì nếu giữ lấy tướng pháp và phi pháp, tức là chấp tướng ta, người, chúng sanh, thọ giả; do vậy, cả hai bên đều chớ nên giữ lấy, mà cũng tương ứng với những điều “vô phục” (chẳng còn) vừa nói trên đây. Do “chẳng giữ lấy” tức là vô tướng. Vô tướng thì mới sanh ra tịnh tín, là tri kiến của Như Lai, đạt được vô lượng phước đức. Nói chung, đức Phật nói điều này chính là chỉ dạy phương pháp để thực hiện, trước là dạy chẳng giữ lấy Nhị Biên, dần dần có thể rỗng không tướng, tâm địa thanh tịnh. Do vậy, tín rồi giải rồi hành đạt tới rốt ráo, cũng chẳng ngoài “chẳng chấp vào hai bên” mà thôi! Bởi lẽ, do Quán Chiếu Bát Nhã mà chứng Thật Tướng Bát Nhã. Thật Tướng là “vô tướng, vô bất tướng”, chẳng phải là “không chấp vào hai bên” ư? Đấy được gọi là “nhân bao trùm biển quả, quả thấu triệt nguồn nhân”. 
2.2.2.2.2.1.1.2.3.2. Dùng thí dụ cái bè để nói rõ ý nghĩa 

(Kinh) Dĩ thị nghĩa cố, Như Lai thường thuyết: - Nhữ đẳng tỳ-kheo, tri ngã thuyết pháp, như phiệt dụ giả. Pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp. 


(經)以是義故，如來常說：汝等比丘，知我說法，如筏喻者。法尚應捨，何況非法。

(Kinh: Do bởi nghĩa này, Như Lai thường nói: - Tỳ-kheo các ông hãy biết pháp do ta nói ví như cái bè. Pháp còn nên xả, huống hồ phi pháp). 


Chữ Thị (是) trong “dĩ thị” (以是, do điều này) nhằm thừa tiếp hai câu “bất ưng” (不應, chớ nên) trong đoạn trên, và cũng hô ứng với câu “dĩ vô pháp tướng” (do chẳng có pháp tướng) trong phần sau nữa. 


“Phiệt dụ” (筏喻, thí dụ về cái bè) là pháp mà Như Lai thường nói. Bởi lẽ, thuyền bè vốn là vật để vượt qua [sông, hồ, biển cả], đã vượt qua bèn bỏ bè. Dùng điều này để sánh ví dùng Phật pháp vượt khỏi sanh tử. Sanh tử chưa vượt thoát, chẳng thể nào không có pháp. Đã đạt tới bờ bên kia, pháp cũng chẳng cần nữa! Dùng chuyện này để biểu thị ý nghĩa “chớ nên chấp vào pháp”, do trong kinh A Hàm, [đức Phật] thường vì các đệ tử mà nói [thí dụ này]. 


Câu “pháp thượng ưng xả” (pháp còn nên xả) nối liền ngay sau câu “phiệt dụ”, cũng nhằm kiêm chỉ “bất ưng thủ pháp” (chớ nên giữ lấy pháp) trong kinh văn thuộc đoạn trước, tức là dùng để dẫn khởi câu “hà huống phi pháp” (huống hồ phi pháp) thuộc đoạn sau. “Hà huống phi pháp” là chỉ rõ phi pháp càng phải nên xả. Xả tức là chẳng giữ lấy. Nhưng Xả có ý nghĩa sâu hơn, không chỉ là chẳng giữ lấy! Trước đó đã giữ lấy, nay cũng cần phải xả. Nói rốt ráo, tức là hai chữ “bất thủ” (chẳng giữ lấy) cũng phải nên xả! 


Sở dĩ dẫn thí dụ cái bè thường nói chính là một mặt dùng nghĩa hiện thời để tỏ rõ [các ý nghĩa] thường nói. Mặt khác, lại mượn ý nghĩa thường nói để nêu rõ ý nghĩa hiện thời. Đấy tức là do nghĩa “pháp và phi pháp đều chẳng nên lấy” [trong hiện thời], cho nên Như Lai thường vì các tỳ-kheo mà nói thí dụ cái bè. Tuy chỉ nói “xả pháp”, cần phải biết là ngay cả phi pháp cũng phải xả luôn! Vì sao vậy? Pháp còn nên xả, huống hồ phi pháp! Há còn đợi phải nói nữa ư? Đấy là hiển thị “chẳng có cái nào nhỏ nhoi chẳng phải là cái to lớn”, đều là pháp bình đẳng, tức là dùng nghĩa hiện thời để nêu rõ điều thường nói. Lại do làm sáng tỏ nghĩa “chẳng giữ lấy hai bên” trong hiện thời, tuy dùng lời lẽ diễn tả cùng mức độ như nhau, nhưng cần phải biết: “Đối với phi pháp, phải nên chẳng giữ lấy” thì mới chẳng đến nỗi chấp Không. Đấy là mượn nghĩa thường nói để làm sáng tỏ nghĩa hiện thời. 


Đoạn kinh văn này, ý nghĩa uẩn tàng sâu xa, tinh vi, không chỉ là những điều vừa nói trên đây. Hãy nên biết nghĩa hiện thời và nghĩa thường nói có một điểm xung đột nhất, ắt phải nên hiểu rõ. Bởi lẽ, nghĩa thường nói nhằm dạy [hành nhân] “nếu một pháp chẳng cần thiết nữa bèn xả”; nhưng nay vì nói với người vừa mới phát đại tâm, vẫn là dạy họ khi cần thiết thì phải xả pháp. Do có sự xung đột to lớn
 ấy, đức Thế Tôn ngăn ngừa có kẻ sẽ chấp vào nghĩa thường nói mà nghi nghĩa trong hiện thời, hoặc chấp vào nghĩa hiện thời mà nghi pháp thường nói,     cho nên chẳng thể không dẫn [thí dụ cái bè], khiến cho người học nhờ vào đó mà hiểu rõ hai cách nói ấy tuy khác biệt, nhưng thật ra là tương đồng! 


Nghi như thế nào vậy? Nghi rằng: Ngay trong lúc cần phải xả pháp, pháp đã bị xả thì há chẳng phải là không có pháp? Không có pháp thì dùng gì để độ? Đấy chẳng phải là tương phản với nghĩa thường nói ư? Lại nói rằng “chẳng nên giữ lấy phi pháp”, rốt cuộc là có pháp hay là không có pháp? Kẻ chưa được độ cần có pháp, hay chẳng cần có pháp? Hãy nên biết nghĩa được nói hiện thời chính là “đối với hai bên Có và Không, đều chớ nên chấp trước”. Đó gọi là Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa. Hãy nên biết “chẳng chấp Nhị Biên” tức là Nhị Biên song chiếu. Do chẳng chấp Nhị Biên, cố nhiên chẳng có cái gọi là “có pháp”, mà do Nhị Biên song chiếu, cũng chẳng có cái được gọi là “không có pháp”. Hơn nữa, chẳng chấp thì là Song Chiếu, nên có thể biết: Ngay trong lúc chẳng có cái được gọi là Hữu, cũng chẳng có cái gì được gọi là Vô. Ngay trong lúc chẳng có cái được gọi là Vô thì nào ngại chẳng có cái được gọi là Hữu? Quý vị hãy nghĩ xem, rốt cuộc là có pháp hay không có pháp? Hay là “có tức là không, không tức là có” vậy? Hễ biết điều này, sẽ hiểu nghĩa hiện thời và nghĩa thường nói tuy khác nhau, nhưng thật ra là như nhau! 


Tuy vậy, đức Phật dẫn thí dụ cái bè để chuyên nhằm giải trừ mối nghi về sự giống nhau hay khác nhau giữa nghĩa hiện thời và nghĩa thường nói ư? Chẳng phải vậy! Thâm ý thật sự là vì ngăn ngừa người ta chấp nghĩa hiện thời rồi nghi nghĩa hiện thời. Nghi như thế nào vậy? Quý vị có nhìn ra hay không? Xin hãy xem hai câu “thị cố, bất ưng thủ pháp, [bất ưng thủ phi pháp]” (vì thế, chớ nên giữ lấy pháp, [chớ nên giữ lấy phi pháp]). Tuy [hai câu ấy] nhằm kết thúc đoạn kinh văn trước đó, nhưng so với đoạn văn trước đó, mức độ cạn sâu khác biệt to lớn. Đức Thế Tôn sợ người ta chẳng hiểu, nẩy sanh chướng ngại, cho nên Ngài dẫn thí dụ cái bè thường nói để chỉ rõ. Nếu không, hai câu “thị cố [bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp]” đã kết thúc, vốn chẳng cần thiết, cần gì lại dẫn thí dụ về cái bè? Còn như những điều đã nói trong phần trước đó thuộc đoạn từ “chẳng chấp vào Nhị Biên” cho đến “rốt cuộc có pháp ư? Không có pháp ư?” chính là mượn ý nghĩa thường nói để hiển lộ ý nghĩa hiện thời, hòng tránh cho [học nhân] đối với mức độ cạn hay sâu của nghĩa hiện thời mà khởi nghi, nẩy sanh chướng ngại! Vậy thì trước tiên hãy hiểu cạn hay sâu ở chỗ nào?


Xin hãy xem điều được nói trong đoạn thứ nhất, “vô phục ngã tướng” (chẳng còn có tướng ta) cho đến “diệc vô phi pháp tướng” (cũng chẳng có tướng phi pháp); đó là nói về vô tướng. Đoạn thứ hai, “nhược tâm thủ tướng” (nếu tâm giữ lấy tướng) cho đến “nhược thủ phi pháp tướng” (nếu giữ lấy tướng phi pháp) cũng là nói “đừng chấp giữ tướng”. Tới đoạn thứ ba, hai câu “thị cố” chính là đối với pháp và phi pháp đều nhất loạt chẳng giữ lấy, không chỉ là “chẳng giữ lấy tướng!” Đấy chính là chỗ bất đồng rất lớn so với hai đoạn trước, [đức Phật phải nói thêm thí dụ cái bè để] ngăn ngừa người nghe có thể nẩy nghi, sanh chướng chính là vì lẽ này! 


Quý vị thấy đoạn thứ nhất đã nói về vô tướng. Vì muốn đoạn mối nghi “tướng người và pháp chẳng thể là không có” và “phi pháp vốn vô tướng”, cho nên nói đoạn thứ hai “hễ giữ lấy thì chính là chấp tướng” khiến cho họ biết: Nói là Vô chính là để họ đừng giữ lấy, hoàn toàn chẳng phải là không có pháp, không có tướng! Hơn nữa, hễ giữ lấy, sẽ liền có tướng. Do vậy, tướng phi pháp cũng chớ nên giữ lấy! Lại còn chỉ điểm, cảnh tỉnh: “Chớ nên giữ lấy pháp tướng”. Đó là dùng “chẳng giữ lấy phi pháp tướng” làm giới hạn, ngõ hầu [thính chúng] hiểu rõ: Chẳng phải là tuyệt đối không giữ lấy pháp, mà là tuy giữ lấy các pháp như Lục Độ v.v… để tu hành, nhưng tâm không có các tướng ấy! Như vậy thì người học mới chẳng đến nỗi hoặc lệch  về  bên  Không, hoặc  lệch  sang 
bên Hữu, mới có chỗ chánh xác để tu tập. 


Cần phải biết diệu pháp Bát Nhã hễ thực hiện thì phải nên triệt để. Triệt để như thế nào? Cốt sao cho pháp và phi pháp, ngay cả bóng dáng cũng chẳng lưu lại thì mới là đúng. Bởi lẽ, được gọi là pháp tướng và phi pháp tướng, có thể biết cái này là tướng của pháp, cái kia là tướng của phi pháp. Nếu giữ lấy pháp hay giữ lấy phi pháp, hễ giữ bèn có tướng, còn có thể nói là “chẳng giữ lấy tướng” ư? Do vậy, những điều được nói trước hay sau, về lý vốn nhất trí, chỉ là lời lẽ có thứ tự sâu hay cạn đó thôi! Vì thế, ắt phải nói đoạn thứ ba gồm hai câu “thị cố [bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp]”, hàm ý: Hãy nên triệt để “chẳng giữ lấy” như thế thì mới là chẳng giữ lấy tướng. Sau đó, do cái tâm thanh tịnh thì mới có thể chứng nhập cái quả Pháp Thân thanh tịnh. 


Hỏi: Nói như thế thì pháp phải nên xả. Lại còn nói một câu “chớ nên giữ lấy phi pháp”, tôi cũng hiểu rồi. Đó cũng là dùng để làm giới hạn cho chuyện “chớ nên giữ lấy pháp”, khiến cho người học biết tuy chẳng giữ lấy pháp, quyết chớ nên giữ lấy phi pháp. Nhưng nói như thế thì biện pháp “nương theo pháp Lục Độ để tu hành, nhưng trong tâm không có tướng của các pháp ấy” sẽ chẳng thể thích hợp để vận dụng! Vì sao vậy? Trong ấy chẳng phải là nói “chẳng giữ lấy pháp tướng”, mà rõ ràng là nói “chớ nên giữ lấy pháp”, như vậy thì từ chỗ nào mà thực hiện đây?  

Đáp: Đức Thế Tôn chính vì lẽ ấy mà phải nói câu thứ tư nhằm chỉ rõ một biện pháp tuyệt diệu vậy! Quý vị hãy xem lời lẽ yếu khẩn trong hai câu thuộc đoạn thứ tư: “Pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp” (Pháp còn nên xả, huống hồ phi pháp). Hai câu này chẳng khác nào lời chú giải cho hai câu “thị cố”. Đây chính là chỉ dạy người học rằng: Không phải là ta bảo các vị chỉ “chẳng giữ lấy pháp”, mà là bảo quý vị “ngay cả phi pháp cũng nhất loạt chẳng giữ lấy!” Nếu chỉ “chẳng giữ lấy pháp”, sẽ biến thành “không có pháp”. Không có pháp thì làm sao tu hành đắc độ cho được? Nếu pháp và phi pháp nhất loạt chẳng giữ lấy, đó là diệu pháp đấy nhé! Bởi lẽ, [đức Phật] dẫn thí dụ cái bè để nói, vì thí dụ cái bè chính là pháp! Do đó, một mặt khiến cho mọi người lãnh hội “xả pháp” như thường nói, nhưng ngay cả “xả phi pháp” cũng được gộp vào đó, khiến cho [người học] biết [pháp và phi pháp đều] nhất loạt xả hết. Đó là “pháp ví như cái bè” mà Như Lai thường nói. Nay nói rõ ràng “pháp lẫn phi pháp đều nhất loạt chẳng giữ lấy”, há chẳng phải chính là pháp đang được nói ư? Mặt khác, lại bảo mọi người “hãy lãnh hội thí dụ cái bè thường nói”, tức là nói về lúc [hành nhân] chưa đắc độ, chớ nên không có pháp! Đã độ rồi thì bỏ nó đi! [Nói như vậy], khiến cho mọi người biết: “Khi chưa đắc độ, sao có thể không có pháp cho được?” Sẽ chẳng đến nỗi hiểu lầm “chớ nên giữ lấy pháp” là “không có pháp”! Huống hồ lại nói rõ ràng rằng “chớ nên giữ lấy phi pháp”, tức là càng đủ để chứng minh “pháp và phi pháp đều nhất loạt chẳng giữ lấy” chính là khai thị diệu pháp cho chúng ta. Do vậy, dẫn thí dụ cái bè chính là để nêu rõ chuyện này. 


Hỏi: Vì sao “nhất loạt chẳng giữ lấy” chính là diệu pháp? Điều này lại càng khiến cho mọi người hồ đồ! Như thế nào mới là diệu pháp? 


Đáp: Hãy nên biết trong Đệ Nhất Nghĩa, pháp và phi pháp vốn chẳng thể nói. Lại chẳng có gì gọi là sanh tử, chẳng có gì gọi là Niết Bàn, càng chẳng có gì để gọi là “độ”! Tức là “chẳng chấp vào hai bên, cùng chiếu cả hai bên” đều thành lời lẽ thừa thãi! Cần phải thẳng thừng quét sạch tình thức, chặt đứt dây leo. Ngay trong lúc quét sạch, chặt đứt, hô lên một tiếng, ngay lập tức ngôn ngữ dứt bặt, tâm hạnh xứ diệt, tức là sanh diệt đã diệt, trọn khắp hư không đều thành đạo tràng bất động, trọn khắp hư không đều là lưới quang minh thanh tịnh, liền cùng diện kiến mười phương chư Phật. Đến đấy, tuy nói không có gì gọi là “độ”, mà đã được độ không dấu vết bay chạy như thế rồi! Sau đấy, bỗng dưng từ ngay một câu “chẳng có gì gọi là độ” ấy cũng là diệu pháp dẫn dắt người khác đắc độ. Dám hỏi công phu quét sạch, chặt đứt ấy, dẫu muốn chẳng gọi nó là “pháp”, há có được chăng? Nhưng pháp và phi pháp đều chẳng giữ lấy, chẳng phải chính là “quét sạch, chặt đứt” ư? Hai đằng bức bách chặt chẽ, khởi tâm động niệm nếu chẳng chấp cái này sẽ liền chấp cái kia. Nếu khiến cho vọng tưởng, phân biệt không có chỗ náu mình, ví như tiễu trừ giặc cướp, bao vây hai mặt, bức cho giặc không có chỗ đặt chân, chúng nó tự nhiên đầu hàng! Đấy chính là thủ đoạn “dùng đao bén chặt phăng gai rối”, nên nói là “quét sạch tình thức, chém đứt dây leo”. Đó chính là như Long Thọ Bồ Tát nói “hết thảy các pháp bất sanh, nhưng Bát Nhã sanh”. Điều cốt lõi chánh yếu của Bát Nhã là vô trụ, nhưng “chẳng giữ lấy hai bên” chính là lời chú giải đanh thép của vô trụ. Đấy chính là pháp vô thượng rất sâu vi diệu, tức là pháp A Nậu Bồ Đề như trong kinh đã nói. Dùng điều này làm cái gốc để tu nhân, sẽ chứng cái quả là A Nậu Bồ Đề. Do đột nhiên giác ngộ, chính là giống hệt như thí dụ cái bè
. Chẳng phải là không có pháp nào để có thể độ, lại chẳng phải là chưa độ đã xả pháp vậy. Quý vị vẫn nghi là “độ” như thế nào ư? Khi đã rốt ráo độ, [mà còn cật vấn] có pháp hay không có pháp, há chẳng phải là nằm mộng nói mớ ư? 


Hỏi: Vì sao đức Phật chẳng nói rõ “chẳng giữ lấy chính là pháp” mà lại để cho mọi người tự lãnh hội vậy? 


Đáp: Điều này cũng có ý chỉ sâu xa:


1) “Chẳng giữ lấy” vốn chẳng phải là pháp, chẳng thể đặt tên được, giả danh là pháp “vô pháp” mà thôi. Như Bố Thí, Bát Nhã v.v… đều là giả danh. Do chẳng có gì để đặt tên được, đành gọi là Pháp. Há có phải là thật sự có vật ấy ư? Pháp thế gian và xuất thế gian, không gì chẳng phải đều là như vậy! 


2) Chính vì chúng sanh chỗ nào cũng chấp trước, cho nên nói “chẳng giữ lấy hai bên” để trị căn bệnh ấy. Nếu coi đấy chính là diệu pháp, tức là lại trụ chấp! Đây lại là nỗi khổ tâm [vì sao] chẳng nói rõ. Nhưng đức Thế Tôn vẫn sợ người học khởi tâm động niệm, bất tri bất giác trụ chấp vào đấy, dấy lên phân biệt, tức là vô minh vẫn còn, lại cần phải trừ khử. Do đó, lại nói lượt thứ hai (tức nửa sau bộ kinh này) chính vì chuyện này! 


3) Tuy chẳng nói rõ để ngừa mọi người bàng hoàng chẳng biết làm thế nào; do vậy, dẫn thí dụ về cái bè để tỏ lộ tin tức, ngõ hầu người chân tu cũng nhờ vào đó mà tự lãnh hội. Hãy nên biết: Phàm mọi chuyện do chính mình lãnh ngộ thì sẽ được thọ dụng. Vì sao? Khi chính mình lãnh ngộ, chính là lúc được thọ dụng, so với thấy nghe từ bên ngoài sẽ hữu ích hơn! Do vậy, cổ nhân thuyết pháp thường chẳng tận tình thổ lộ là vì lẽ này, do ngăn ngừa chẳng đóng lấp ngộ môn của người khác! 


Nay bỉ nhân nói toạc ra, chẳng khỏi trái nghịch cổ huấn, biết tội sâu xa, nhưng chẳng thể không nói là cũng có chút ý khăng khăng. Do Phật pháp suy vi đã lâu, mọi người sợ nghe Bát Nhã. Thông thường bàn đến Bát Nhã, thường là đi vào ngõ rẽ, nhưng các vị lại nhiệt tâm cầu pháp như vậy, nếu tuyệt đối chẳng nhắc nhở đôi chút, cũng lại chẳng thể khơi gợi ngộ môn chân thật cho mọi người được! Hơn nữa, do cũng có chỗ để dựa dẫm mà chẳng sợ, chính là do có nửa sau của bộ kinh đối trị căn bệnh này rất sâu sắc, ắt chẳng sợ [đại chúng] nghe rồi sẽ trụ vào đó! (Tôi nhắc nhở đôi chút ở chỗ này, khi nói đến nửa sau bộ kinh mới nói cặn kẽ. Từ nay khuyên quý vị hãy nên đừng vắng mặt buổi giảng nào, để khỏi [cảm thấy] trước sau chẳng liên tục). 


Nói đến chỗ này, còn có một chuyện chẳng thể không kính dâng [lên thính chúng]. Phàm muốn lãnh ngộ nghĩa chân thật trong kinh, chỉ do chí thành, cung kính mà đọc. Đọc nhuần nhuyễn, thường xuyên quán chiếu một hai đoạn, hoặc một hai câu. Quán chiếu chính là tư duy, nhưng sự tư duy này khác biệt rất lớn cách thường gọi là “nghiên cứu”. Thông thường, nghiên cứu một loại học vấn thì chính là chuyên dùng phàm tình để suy đoán, “tư duy” ở đây chẳng phải vậy. Tuy cũng chẳng lìa văn tự, nhưng nhất quyết chớ nên mày mò nơi văn tự, dẫu mò mẫm cũng mò chẳng ra! Ắt cần phải quét sạch hết thảy tạp niệm, lắng lòng lặng lẽ suy tưởng, hoàn toàn dốc hết tâm vào đó. Chẳng vần vò nơi văn tự; đó là “chẳng giữ lấy pháp”. Dốc toàn bộ tinh thần chuyên chú nơi kinh này, chính là “chẳng giữ lấy phi pháp”. Đấy chính là tu Định. Lâu ngày chầy tháng, bỗng trong lúc một niệm chẳng sanh, tánh quang phát hiện, đạo lý chân thật trong kinh tự nhiên trào vọt ra. Đó là do tư duy tu thì mới là thọ trì, mới có thể lãnh ngộ. Do vậy, nói “lúc lãnh ngộ, chính là lúc được thọ dụng”. Đọc kinh thì phải đọc theo cách như vậy, Định học và Huệ học sẽ nhất loạt cùng tu. Lại còn phải sám hối cho nhiều, cầu Tam Bảo gia bị. Nếu không, sợ rằng chướng nặng, không chỉ chẳng thể lãnh ngộ, mà quán chiếu cũng chẳng thể thực hiện tốt đẹp được (dưới đây cần phải nói về “chẳng chấp hai bên”, chẳng phải là không hành các Độ như Bố Thí v.v…) 


Hỏi: “Chẳng giữ lấy hai bên” chính là pháp môn Bát Nhã, vậy thì các pháp như bố thí v.v… sẽ có thể chẳng hành ư? 


Đáp: Lầm mất rồi! Chẳng hành các pháp như bố thí v.v… tức là giữ lấy phi pháp! Cần phải biết: Bát Nhã là mẹ của năm Độ kia. Bát Nhã sanh thì năm Độ sẽ thuận theo mà sanh khởi dạt dào. Hạnh ấy cũng lại càng mầu nhiệm hơn! Dùng Bát Nhã quán trí để hành năm Độ, năm Độ sẽ đều là Ba La Mật vậy! 


Hễ nêu lên một pháp, đều có bốn câu sai biệt. Có người nói rằng Hữu, có người nói rằng Vô (tức là không), hoặc nói vừa Hữu vừa Vô, hoặc nói chẳng phải Hữu chẳng phải Vô. [Đó là “bốn câu”]. Bát Nhã rất sâu, cả bốn câu đều trừ bỏ. Đó gọi là “ly tứ cú, tuyệt bách phi” vậy. (Bách phi
 chẳng ngoài bốn câu). Do tự tánh thanh tịnh, chẳng nhuốm mảy trần, cho nên phải là “hết thảy đều chẳng phải”, mà bốn đoạn [chánh kinh] ở đây chính là lìa bốn câu!  

Đoạn thứ nhất dùng Vô để trừ Hữu (chấp Có thì thành phàm phu, cho nên cần phải dùng Vô để trừ). Đoạn thứ hai là nói “vừa Hữu vừa Vô” để trừ Thiên Vô (thiên chấp lệch lạc, chỉ chấp nhận Vô. Hành pháp Lục Độ tức là Hữu tồn tại. Tâm không có tướng ấy, cho nên Vô tồn tại. [Ngăn ngừa] Thiên Vô nhằm ngăn ngừa tướng đoạn diệt). Đoạn thứ ba là nói “chẳng Hữu, chẳng Vô” nhằm trừ khử “vừa Hữu vừa Vô”. Do vừa Hữu vừa Vô, chẳng tránh khỏi hai bên Hữu và Vô. Vì thế, dùng “hai bên đều chẳng nên lấy”, tức là giữ lấy Hữu cũng chẳng phải, mà giữ Vô cũng chẳng phải. Như vậy thì chẳng đến nỗi Nhị Biên cách biệt, mà sẽ là dung thông. Tới đoạn thứ tư, chữ Pháp trong “pháp thượng ưng xả” (pháp còn nên xả) chỉ các pháp như Lục Độ v.v… Chữ Phi Pháp trong câu “hà huống phi pháp” chỉ pháp “chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô”. Do ý nghĩa “hết thảy các pháp bất sanh mà Bát Nhã sanh” mà cái được gọi là “chẳng giữ lấy Nhị Biên” được quán triệt đến tột cùng. Vì thế, ngay trong khi đang độ, trước là từ “cũng Hữu cũng Vô” để thực hiện, hòng đạt tới “chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô”. Đã được diệt độ, tức là không chỉ là đã xả pháp “vừa Hữu vừa Vô”, mà đương nhiên là pháp “chẳng phải Hữu chẳng phải Vô” cũng nhất loạt xả trừ, thì mới thành Như Lai “các pháp như nhau”. Đấy chính là điều chư Phật Như Lai thường nói. Như đức Thế Tôn mặc áo, ăn cơm, thị hiện giống như phàm phu, âm thanh, tướng hảo, nghiễm nhiên trọn đủ. Đạt tới mức độ ấy thì sanh tử và Niết Bàn, cả hai đều chẳng trụ. Hữu ư? Vô ư? Vừa Hữu vừa Vô ư? Chẳng phải Hữu chẳng phải Vô ư? Bốn câu đều chẳng thể nói được! 


Hai câu “bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp” (chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp) là lời trọng yếu nhất. Những điều đã nói trước đó đều là “chẳng giữ lấy hai bên”. Vì thế, hai câu này chẳng khác lời tổng kết cho đoạn kinh văn trước đó. Đoạn thí dụ về cái bè cũng nhằm nêu rõ: Hai câu ấy chính là diệu pháp; được gọi là pháp A Nậu Bồ Đề (hãy nên nói tường tận). 


Như trên đã nói, đối với cái được gọi là “không có pháp nào để có thể nói” bèn nói phương tiện, đó là Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn. Những điều được nói trong kinh này đều là Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn. Vì thế, người giảng cũng chẳng thể không nói như thế. Nhưng viên âm của đức Phật vừa diễn, không nghĩa nào chẳng bao gồm. Bất luận nói theo kiểu nào, cũng đều được! Những điều nói trên đây rất cao, cũng chẳng ngại nương vào Vị Nhân Tất Đàn để nói. Vị Nhân là nói đối ứng với căn cơ. Kinh dạy: “Thử kinh vị phát Đại Thừa giả thuyết, vị phát tối thượng thừa giả thuyết” (Kinh này vì người phát Đại Thừa mà nói, vì người phát tối thượng thừa mà nói). Do căn cơ như thế, bèn vì họ mà đốn thuyết (nói pháp thuộc Đốn giáo), như nói: “Không có bốn tướng ta, người…” Đó là nói Ngã Pháp Không nhằm độ Ngã Chấp. Lại nói: “Chẳng có pháp tướng, chớ nên giữ lấy pháp, pháp còn nên xả”. Đó là pháp Pháp Không nhằm độ Pháp Chấp. Lại nói: “Cũng chẳng có tướng phi pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp, huống hồ phi pháp”, đó là nói pháp Không Không để độ chấp Không. Nói rất nhiều pháp, sao lại nghi “không có pháp sao có thể độ?” Cần phải biết rằng: Đó là nói “không có tướng ta, người” v.v… Chẳng phải là “không có ta, người” v.v… Đó là nói “không có tướng pháp, không có tướng phi pháp”, chứ chẳng phải là rốt ráo không có pháp và không có phi pháp! Nói chung, bảo là Vô, tức là “chẳng giữ lấy”; nói là Xả, chỉ nhằm trừ chấp, chẳng phải là xả các pháp ấy! Ba thứ chấp đã trừ thì Tam Không cùng rạng, tam chướng tiêu tan trọn vẹn, mới là “sanh tử và Niết Bàn, hai đằng đều chẳng trụ”. Há còn chẳng vượt khỏi bờ này, chẳng lên bờ kia ư? 


Lại còn nương theo Đối Trị Tất Đàn để nói. Đối Trị tức là đúng chứng bệnh mà cắt thuốc, chữa trị căn bệnh ấy. Kinh dạy: “Chúng sanh bệnh tại xứ xứ trước” (chúng sanh bệnh là do chỗ nào cũng chấp trước). Vì thế, đức Phật đối Hữu nói Không, đối Không nói Hữu, không gì chẳng nhằm đối trị căn bệnh chấp trước lệch lạc của chúng sanh. Hễ có chấp trước lệch lạc, sẽ chẳng tương ứng với tánh thể. Đó là trái nghịch giác, xuôi theo trần lao, khiến cho nghiệp chướng tưng bừng sanh khởi, chịu khổ vô tận. Vì thế, cần phải đối trị. Như ở đây nói “hãy nên xả pháp”, lại nói “lại nên xả phi pháp” (Xả là chẳng giữ lấy, cũng chính là vô tướng. Hãy hiểu theo ý, đừng hoàn toàn chấp vào văn tự), thì biết cái được gọi là “xả pháp” chính là xả căn bệnh chấp Hữu vậy. Lại như nói “xả phi pháp” và cũng nói “xả pháp” thì cũng biết cái được gọi là “xả phi pháp” cũng là xả căn bệnh chấp Không này vậy. Bệnh trừ, Hữu sẽ thành Diệu Hữu, Không là Chân Không. 

Cần phải biết: Nói Diệu Hữu tức là nói Hữu mà bất Hữu; do vậy, Diệu Hữu tức là Chân Không. Nói Chân Không là nói Không mà chẳng Không; do đó, Chân Không chính là Diệu Hữu. Do vậy, bèn có thể biết: Hễ thực hiện (tu tập), liền khiến cho chẳng giữ lấy hai bên, chính là vì khiến cho hai bên song chiếu. Song Chiếu tức là “tỉnh tỉnh tịch tịch, tịch tịch tỉnh tỉnh” (luôn nhạy bén nhận biết rõ ràng mọi sự mà tâm luôn vắng lặng, tuy vắng lặng mà không gì chẳng nhận biết rõ ràng), tức là Tịch Chiếu
 đồng thời. “Đồng thời” tức là Tịch mà thường Chiếu, Chiếu mà thường Tịch, chính là Tịch Chiếu Chân Như tam-muội, là cảnh giới của Phật. Đạt tới địa vị ấy, há chỉ diệt Phiền Não Chướng, mà còn diệt Sở Tri Chướng, há chỉ độ Phần Đoạn Sanh Tử, mà cũng độ Biến Dịch Sanh Tử. Đấy gọi là “giai linh nhập Vô Dư Niết Bàn nhi diệt độ chi” (đều khiến cho nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ). Có thể biết những điều được nói ở đây đều là cực viên, cực đốn, đúng là vô thượng diệu pháp để thành Phật. Bất luận tu hạnh môn nào, nếu có thể lãnh hội ý nghĩa ở đây để hành, ắt sẽ thành tựu vừa nhanh vừa cao. Hơn nữa, pháp này thẳng thừng, nhanh chóng, thỏa đáng, nói khó thì cũng trọn chẳng khó. Các vị thiện tri thức ơi! Phật pháp khó nghe mà lại được nghe, ơn Phật khó báo, rốt cuộc vẫn cần phải báo, chỉ do chúng ta lập tức gánh vác đó thôi! 

2.2.2.2.2.1.1.2.4. Gạn hỏi, giải thích sự chứng thành

2.2.2.2.2.1.1.2.4.1. Nêu ra quả đức của Như Lai để hỏi


(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề da? Như Lai hữu sở thuyết pháp da?


(經)須菩提！於意云何？如來得阿耨多羅三藐三菩提耶？如來有所說法耶？

(Kinh: Tu Bồ Đề! Ý ông thế nào? Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề hay chăng? Như Lai có thuyết pháp hay chăng?) 


Đoạn hỏi đáp, giải thích sự chứng thành nhằm giảng rõ nguyên do của hai câu “bất ưng thủ” (vì sao chẳng giữ lấy hai bên? Vì sao cần phải chẳng giữ lấy hai bên?), nêu ra quả địa để chứng thành nhân địa, hòng chỉ rõ: Cần phải nhân quả nhất trí. Do vậy, đức Thế Tôn nêu ra cực quả để hỏi ngài Tu Bồ Đề. Sau khi đã giảng rõ, lại nêu ra hết thảy các vị hiền thánh để chứng minh. Hết thảy các vị hiền thánh so với cực quả thì các Ngài là nhân, so với những người sơ phát tâm thì các Ngài là quả ([khoa này được] chia thành ba đoạn ngắn). Câu chữ trong kinh thường là nói tại đây mà ý nơi kia. Nhãn quang xẹt bốn phía, tám mặt lung linh. Như trong lời hỏi này, nhìn vào hai chữ Da (耶, phải chăng), rõ ràng trong lời lẽ đã hàm ý “vô đắc, vô thuyết”. Nhưng nếu nói “vô đắc, vô thuyết”, sẽ thành “giữ lấy phi pháp” mất rồi! Nếu nói “có đắc, có thuyết”, lại là giữ lấy pháp! Nay nêu ra lời hỏi này, chính là khảo nghiệm người nghe pháp rốt cuộc có thể lãnh hội, thấu hiểu ý nghĩa chân thật của “chẳng giữ lấy hai bên” hay không! 


(Bổ) Kinh này hễ đặt bốn chữ “ư ý vân hà?” (ý ông nghĩ sao), nếu nói nông cạn sẽ là thăm dò người nghe pháp đối với những điều vừa nói trước đó có thể hiểu rõ hay không? Nói sâu hơn thì chính là chỉ dạy chúng ta là những kẻ đọc tụng, đừng hiểu lầm ý Phật! Đối với các lời lẽ sẽ nói tiếp theo đó, phải nên thấu hiểu sâu xa thì mới là chánh tri, chánh kiến. Nếu không, chẳng hợp ý Phật! Trong lời hỏi, đức Phật xưng là Như Lai; trong lời đáp, ngài Tu Bồ Đề nói “hết thảy các thánh hiền”, có thể thấy “chẳng nên giữ lấy pháp, chẳng nên giữ lấy phi pháp”, bất luận thành hiền, thành thánh, hay thành Như Lai, đều là “nếu chẳng từ pháp môn này, sẽ chẳng thể!” Hai câu Như Lai [trong đoạn chánh kinh trên đây] tiếp ngay theo hai câu “bất ưng thủ pháp” (chẳng nên giữ lấy pháp), thoạt nhìn đối với chữ Đắc tợ hồ có Đắc, đối với có pháp để nói thì tợ hồ có nói. Ý Phật nhằm bảo rõ ràng: Như Lai đối với các pháp do Ngài đã nói, trong tâm có pháp được nói hay không? “Pháp” ấy chính là nói tới A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Vì sao Như Lai thuyết pháp? Chính là vì khiến cho hết thảy chúng sanh chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề, nên Ngài mới thành Như Lai, đương nhiên là “có đắc”. Hai chữ Da trong lời hỏi, mặt ngoài là pháp, nhưng trong ấy chứa đựng phi pháp, vì sợ kẻ thô tâm bị hiểu lầm, phải cần ngài Tu Bồ Đề giải thích. Không chỉ là thăm dò thính chúng có hiểu rõ nghĩa “chẳng chấp vào Nhị Biên” hay không, mà còn nhằm chỉ dạy chúng ta dụng công mà nếu chẳng thực hiện từ “chẳng chấp vào Nhị Biên”, sẽ chẳng thể được! 


Kẻ thô tâm sẽ ngờ đức Phật thành đạo dưới cội Bồ Đề, há chẳng phải là “đắc quả” ư? Bốn mươi chín năm thuyết pháp, há chẳng phải là pháp đó sao? Vì sao lại bảo bọn sơ phát tâm chúng ta “chớ nên giữ lấy pháp?” Qua lời giải thích của ngài Tu Bồ Đề: “Thế Tôn chẳng đắc mà đắc, chẳng nói mà nói”, mối nghi ấy liền được tháo gỡ. Nói cao hơn một bậc nữa, chẳng nói đức Thế Tôn đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, cũng chẳng nói Phật, mà nói Như Lai. Như Lai là Pháp Thân, là tánh đức. Phật tánh ai nấy đều có, đặc biệt là phàm phu cất chứa [Phật tánh ấy] trong cái vỏ vô minh. Vì thế, nói hai câu này, nhằm bảo chúng ta hãy chứng tánh. Nơi tánh há có cái để đắc ư? Há có pháp để nói ư? 

2.2.2.2.2.1.1.2.4.2. Dùng “chẳng thể chấp pháp” để giải thích 

2.2.2.2.2.1.1.2.4.2.1. Nói rõ chẳng có pháp nhất định 


(Kinh) Tu Bồ Đề ngôn: - Như ngã giải Phật sở thuyết nghĩa, vô hữu định pháp danh A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề; diệc vô hữu định pháp, Như Lai khả thuyết.


(經)須菩提言：如我解佛所說義，無有定法，名阿耨多羅三藐三菩提；亦無有定法，如來可說。

(Kinh: Tu Bồ Đề nói: - Như con hiểu nghĩa do đức Phật nói, chẳng có pháp nhất định để gọi là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề; cũng chẳng có pháp nhất định để Như Lai có thể nói). 


(Bổ) Lời đáp này cực viên, cực diệu. Thoạt nhìn dường như chẳng đáp đúng lời hỏi. Thế Tôn là người có thể đắc, là người có thể nói, đó là bên hỏi. Còn bên đáp thì trưởng lão [Tu Bồ Đề] dựa theo pháp để đắc, để nói [mà trả lời]. Hỏi một đằng, đáp một nẻo, viên diệu bậc nhất! Có nghĩa là lão nhân gia (đức Phật) hỏi “Như Lai có cái để đắc, để nói hay không?”, con còn chưa thành Phật, sao biết được? Do vậy, con bất quá dựa theo bên pháp được nói, lại dựa theo sự hiểu biết đại lược đối với các nghĩa do đức Phật đã nói trước nay. Dùng cách thức giữ lấy thân phận như thế này: Con đã chưa chứng đắc [quả vị] Phật, đương nhiên là chẳng thể biết, nhưng xét theo đạo lý do đức Thế Tôn chỉ dạy để lãnh hội, sẽ chẳng đến nỗi lầm lẫn. Trưởng lão nói lời ấy một mặt là vì chính mình mà suy nghĩ, mặt khác nhằm khai thị chúng ta. Đức Thế Tôn nói hai câu ấy tột bậc yếu khẩn, hãy nên chiếu theo ý chỉ của trưởng lão để lãnh hội. 


Trong lời đáp của trưởng lão, chẳng nói Như Lai mà nói Phật, hết sức có thâm ý! Bởi lẽ, các thiện nam tử, thiện nữ nhân muốn chứng Vô Thượng Bồ Đề, hãy nên chiếu theo đức Phật là vị đã chứng đắc quả vị để tu tập. “Vô hữu định pháp” tức là pháp chẳng có nhất định. Nói đơn giản, tức là chớ nên chấp trước pháp, mà cũng chẳng có pháp nhất định. Đó tức là chú giải của “pháp bất khả chấp” (chẳng thể chấp pháp). 


Dùng “A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề còn chẳng có pháp nhất định để có thể gọi tên” để đáp câu hỏi “có pháp để đắc, để nói” trong phần trước đã rõ thấy rồi. Pháp còn chẳng có cái tên nhất định, huống là có đắc ư? Huống hồ còn có cái để nói nữa ư? Đối với các thiện nam tử, thiện nữ nhân đã phát Bồ Đề tâm, vì sao [đức Phật] chẳng nói Vô Thượng Bồ Đề, mà nói “hãy nên hành bố thí”? Đủ thấy: Ngoài hết thảy các pháp ra, chẳng có A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, cho nên chẳng có pháp nhất định. Thuyết pháp [nào đi nữa cũng] đều là phương tiện; do vậy, cũng chẳng có pháp nhất định để có thể nói! 

2.2.2.1.2.1.1.2.4.2.2. Giải thích hãy nên “đôi bên đều chẳng phải” 

(Kinh) Hà dĩ cố? Như Lai sở thuyết pháp, giai bất khả thủ, bất khả thuyết, phi pháp, phi phi pháp. 


(經)何以故？如來所說法，皆不可取，不可說，非法，非非法。

(Kinh: Vì sao vậy? Pháp do Như Lai đã nói đều chẳng thể giữ lấy, chẳng thể nói, chẳng phải là pháp, chẳng phải không là pháp). 


(Bổ) Song Phi (雙非, phủ định cả hai bên) tức là “phi pháp, phi phi pháp” (chẳng phải pháp, chẳng phải không là pháp), tức Song Ly (雙離, lìa cả hai bên), đó là Song Giá (雙遮, ngăn chặn cả hai bên), nghĩa là “cả hai đều chẳng phải”. Mấy câu này của trưởng lão viên diệu tột bậc, có thể giải thích bằng nhiều cách. Đối với mỗi câu văn trong kinh Phật, phải nên xem xét mọi mặt. Đức Phật tự nói: “Ta thuyết pháp dẫu cùng tận kiếp số vẫn chẳng tận”, huống hồ bọn phàm phu chúng ta há chẳng nên từ nhiều phương diện để lãnh hội ư? “Vô định pháp” cũng là chẳng có pháp nhất định để có thể nói, tức là ngộ được A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề trong đoạn văn trước đó. Trưởng lão tự nói: “Vì sao con có thể ngộ pháp vô định, cũng chẳng có pháp nhất định để có thể nói ư? Vì pháp do Như Lai đã nói chính là vô thượng giác, chính là cứu cánh giác. Cứu cánh giác chính là vô niệm”. Vì sao vậy? Kinh nói: Do lìa niệm vi tế, chiếu kiến tâm tánh, nên gọi là Cứu Cánh Giác (giác ngộ rốt ráo). Có thể thấy Cứu Cánh Giác chính là vô niệm. Vô niệm thì làm sao có thể giữ lấy cho được? Trong tâm hễ có động (dấy khởi ý niệm) thì mới có thể giữ lấy. Cái có thể giữ (năng thủ) và cái bị giữ lấy (sở thủ) đều chẳng thể được; vì thế nói “đều chớ nên giữ lấy”. Đức Thế Tôn muốn chỉ dạy chúng ta tu hành, cho nên Ngài nói gián tiếp, miễn cưỡng mà nói. Nhưng tâm tánh Bát Nhã lìa tướng ngôn thuyết, trọn chẳng có người nói và pháp được nói. Vì thế bảo là “đều chẳng thể nói”. Nếu chúng ta chấp là thật sự có A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề để có thể chứng, thì sai mất rồi! Do vậy, bảo là “phi pháp”. Nhưng nếu chấp chẳng có A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề thì lại sai mất rồi, cho nên nói “phi phi pháp” (chẳng phải là không có pháp).


Lại nữa, chữ Pháp trong “Như Lai sở thuyết pháp” (pháp do Như Lai đã nói) chính là nói đến hết thảy các pháp, vì hết thảy các pháp chính là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Như Lai nói các pháp, dạy chúng ta “chớ nên giữ lấy”, nhưng rõ ràng là Ngài lại nói rất nhiều pháp, [tức là] bảo chúng ta “chớ nên giữ lấy phi pháp!” Do đó, bọn chúng ta nghe pháp, đối với pháp và phi pháp, đều chớ nên giữ lấy. Vì vậy biết: Người thuyết pháp cũng là bất đắc dĩ mà nói, đối ứng căn cơ mà nói, nhưng pháp chẳng có nhất định, có thể thấy: Hễ chấp pháp thì chẳng đúng; nhưng rõ ràng là thuyết pháp! Có thể thấy: Chấp phi pháp cũng chẳng đúng! Hai câu “phi pháp, phi phi pháp” chính là chú giải của “bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp” (chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp). Vì sao chẳng nên giữ lấy pháp? Do chẳng phải là pháp. Vì sao chẳng nên giữ lấy phi pháp? Do chẳng phải là phi pháp. Phi pháp và phi phi pháp lại có thể xoay ngược lại để quán, sẽ nói là phi pháp và phi phi pháp do Như Lai đã nói đều là chẳng thể giữ lấy, chẳng thể nói. 


Trưởng lão nói cũng chẳng có pháp nhất định để Như Lai có thể nói. Đặc biệt nêu ra hai chữ Như Lai! Như Lai là Pháp Thân. Pháp Thân vô tướng, há có thể nói? [Điều này] hàm ý: Thân Ứng Hóa có tướng, có thể nói. Vì thế nói là “vô hữu định pháp” (chẳng có pháp nhất định). “Vô hữu định pháp”: Chẳng thể chấp nhất định có pháp để có thể nói, mà cũng chớ nên chấp nhất định không có pháp để có thể nói. Pháp Thân là tánh, tánh là biển đại viên giác vô lượng, vô biên. Nói theo tánh, hết thảy chúng sanh và các Bồ Tát sẽ đều là Nhất Chân pháp giới. Vì thế, đức Thế Tôn thuyết pháp tự tại lưu xuất từ trong biển đại viên giác. Chúng ta muốn chứng biển đại viên giác, trước hết, hãy nên lìa tâm duyên tướng, sao có thể giữ lấy cho được? Lại nữa, nếu lìa tướng ngôn thuyết, sao có thể nói cho được? Lìa tướng ngôn thuyết chính là ngôn ngữ dứt bặt. Lìa tướng tâm duyên, chính là tâm hạnh xứ diệt. Đã là tâm hạnh xứ diệt, ngôn ngữ dứt bặt, sao có thể phân biệt cho được? Vì thế nói là “phi pháp, phi phi pháp”.

Trong phần trước đã nói “vô niệm” chính là vì muốn lìa tâm phân biệt. Vì thế nói “bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp” (chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp). Đức Thế Tôn chứng đắc Pháp Thân Như Lai, tuy có cái để đắc, nhưng hoàn toàn chẳng có gì để đắc. Tuy có cái để nói, nhưng hoàn toàn chẳng có gì được nói. Muốn song chiếu thì trước hết phải song ly. Hai câu hỏi của đức Thế Tôn chứa đựng ý nghĩa này, tức là như nói: “Pháp Thân mà còn có cái để đắc ư? Pháp Thân còn có cái để nói ư?” Như Lai sở dĩ được gọi là Như Lai là vì Ngài trước đó đã lìa phân biệt. Quý vị thuộc địa vị tu nhân, đang tu hành, cũng phải nên trước hết lìa phân biệt, thấy có gì tồn tại để có thể đạt được ư? Có gì để nói ư? 

2.2.2.2.2.1.1.2.4.3. Dẫn hết thảy vô vi để làm chứng 

(Kinh) Sở dĩ giả hà? Nhất thiết hiền thánh, giai dĩ vô vi pháp nhi hữu sai biệt. 


(經)所以者何？一切賢聖，皆以無為法而有差別。


(Kinh: Vì lẽ nào vậy? Hết thảy hiền thánh đều do pháp vô vi mà có sai biệt). 


(Bổ) “Sở dĩ giả hà?” (vì lẽ nào vậy?) tức là chỉ ra lý do vì sao hai bên đều sai! Hết thảy hiền thánh đều dùng pháp Song Phi này, lũ phàm phu chúng ta há nên chẳng dùng! Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Tứ Gia Hạnh là Hiền. Từ Sơ Địa cho tới Đẳng Giác là Thánh. Như Lai là Cực Thánh. Do vậy nói “hết thảy”. Vô Vi tức là Niết Bàn. Niết Bàn, nói đầy đủ theo âm tiếng Phạn là Bát Niết Bàn (Paranirvāṇa), dịch là Tịch Diệt, hoặc Bất Sanh Bất Diệt. Ngài La Thập dùng danh xưng cũ của Trung Hoa để dịch nghĩa, tức là [dùng danh xưng] Vô Vi. Huyền Trang Tam Tạng đời Đường không tán thành chuyện sử dụng danh xưng cũ ấy. Ngài cho rằng các danh xưng cũ không hoàn toàn tương ứng khít khao với ý nghĩa gốc trong tiếng Phạn. Do vậy, các từ ngữ Ngài dùng để dịch đều là tạo mới để người đọc khỏi hiểu lầm. Vô Vi ở đây chính là Bất Sanh Bất Diệt, khác hẳn với cái Vô Vi “thuần thuận theo tự nhiên, chẳng tạo tác” của Lão Tử. Cố nhiên là nên dùng từ ngữ theo cách dịch mới, nhưng ngài Huyền Trang vì [khiến cho người đọc] chẳng đến nỗi hiểu lầm mà  tạo  quá  nhiều  danh  từ  mới, chúng  ta 
cũng chẳng tán thành. 


Vô Vi chỉ cái tâm thanh tịnh nơi tự tánh, vốn sẵn trọn đủ, chẳng có tướng tạo tác. Vô Tu Vô Chứng trong kinh Phật là nói tới điều này. Chỉ cần diệt hết cái tâm sanh diệt, sự tịch diệt ấy liền hiện tiền. Còn như để thực hiện tu hành thì chính là “phi pháp, phi phi pháp, chẳng giữ lấy hai bên” trong phần trước. Ắt phải chẳng giữ lấy hai bên để trừ sạch phân biệt và vọng tưởng thì mới được. Vì thế, thành hiền, thành thánh, đều dùng pháp này! Hiền và thánh có sai biệt to lớn, nhưng so với Như Lai thì là nhân địa (địa vị tu nhân), so với phàm phu thì là quả vị (địa vị đã chứng quả). Lại mỗi địa vị sau so với địa vị trước thì đều là quả, các địa vị trước so với các địa vị sau thì đều là nhân. Do vậy nói “hết thảy”. Hiền thánh do chứng lấy pháp vô vi này, nên nói “giai dĩ” (đều do). Như Lai cũng thế. Như Lai hễ nói ra điều gì, đều nương vào Vô Vi do Ngài tự chứng, chẳng thể nói đó là phi pháp. Nhưng hiền thánh có sai biệt, tức địa vị cạn hay sâu khác nhau; do vậy biết rằng: Như Lai hễ nói ra điều gì đều tùy thuận cơ nghi, là phương tiện, chẳng chân thật, chẳng thể bảo đó chẳng phải là phi pháp. 


Pháp do đức Thế Tôn đã nói không pháp nào cạn mà chẳng sâu, không pháp sâu nào mà chẳng cạn. Vì thế, dạy người tu tập thì bước đầu là phải dụng công nơi “chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp”. Tới khi cảm quả, công đã đạt tới mức cực sâu, vẫn là pháp này! Chúng ta hãy nên vận dụng nơi khởi tâm động niệm, trước là quán vô niệm. Có thể sao cho khi mới vừa dấy niệm liền biết ngay, lập tức phản quán, thì sẽ có thể chiếu trụ, niệm liền chẳng còn. Nhưng chuyện này chẳng do dụng công lâu ngày, sẽ chẳng thể được! Vì thế, bước đầu cần phải quan sát, quan sát thì chẳng thể không suy nghĩ sâu xa. Suy nghĩ sâu xa bèn quán khá nhiều ý niệm ấy từ nơi đâu mà dấy lên? Hễ quán, sẽ thấy [niệm ấy] khởi lên từ chỗ không có gì để khởi, nó vốn hư vọng. Niệm lại dấy lên, lại quán. Dụng công tới lui nhiều lượt, sẽ liền có thể chiếu trụ, liền có thể vô niệm. Pháp sư Đạt Thiên phán định khoa này là “sanh tín”, hết sức xác đáng! Bởi trong kinh văn có nói “có thể sanh tín tâm, coi đó là thật” và “một niệm sanh tịnh tín”, rõ ràng là nói về Tín. Như Lai nương vào pháp ấy mà thành Như Lai, hết thảy hiền thánh đều nương vào pháp ấy mà thành tựu. Vậy thì chúng ta chẳng sanh tín tâm, chẳng coi đó là thật như thế, sẽ chẳng thể được! 

2.2.2.2.2.1.1.3. Giảo thắng (so sánh sự thù thắng) 

2.2.2.2.2.1.1.3.1. Bố thí nhiều phước

2.2.2.2.1.1.3.1.1. Nêu ra sự để gạn hỏi 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Nhược nhân mãn tam thiên đại thiên thế giới thất bảo dĩ dụng bố thí, thị nhân sở đắc phước đức, ninh vi đa phủ? 


(經)須菩提！於意云何？若人滿三千大千世界七寶以用布施，是人所得福德，寧為多不？


(Kinh: Này Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Nếu có người dùng bảy báu đầy ắp tam thiên đại thiên thế giới để bố thí, người ấy đạt được phước đức, há có nhiều chăng?) 


(Bổ) Giảo (校) là tỷ giảo (比校, so sánh), Thắng (勝) là thù thắng, tức là đối với phước đức, bèn dùng trí huệ để so sánh. Có người nói: “Trong kinh này, đức Phật dạy mọi người chẳng trụ tướng, cớ sao chỗ nào cũng so sánh phước đức vậy?” Trong ấy, có bốn loại ý nghĩa trọng yếu: 


1) Muốn cho mọi người hiểu rõ “phước và huệ phải nên song tu!” Chuyên tu huệ, chẳng tu phước, sẽ không thể. Như giảng kinh, thuyết pháp vốn vì độ sanh, nhưng chúng sanh một mực chẳng thích nghe quý vị nói, tức là do [quý vị] thiếu khuyết phước đức. Do vậy, phước đức hết sức khẩn yếu. Phước huệ song tu tức là muốn cho mọi người bi trí trọn đủ. Trí tức huệ, bi tức phước. Chư Phật Như Lai đều dùng tâm đại bi làm Thể. Do chúng sanh mà dấy lòng đại bi; vì thế, Đại Thừa Phật pháp được kiến lập nơi chúng sanh. Xem phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện, sẽ biết nguyện của ngài Phổ Hiền do lòng đại bi phát khởi. Trong ấy có đoạn nói: “Hoặc phục hữu nhân, dĩ thâm tín tâm, ư thử đại nguyện, thọ trì, độc tụng, nãi chí thư tả nhất tứ cú kệ, tốc năng diệt trừ Ngũ Vô Gián nghiệp” (Nếu lại có người, dùng tâm tin sâu, thọ trì, đọc tụng đại nguyện này, cho đến biên chép một bài kệ bốn câu, sẽ có thể nhanh chóng diệt trừ nghiệp Ngũ Vô Gián). Lại nói “tốc đắc thành tựu vi diệu sắc thân, cụ tam thập nhị đại trượng phu tướng” (lại được mau chóng thành tựu sắc thân vi diệu, trọn đủ ba mươi hai tướng đại trượng phu). Do vậy biết: Nếu chúng sanh có thể viên mãn công đức của Phổ Hiền như thế, sẽ có thể diệt tội, đắc phước, nhưng tu hạnh nguyện Phổ Hiền thì cần phải phát tâm đại bi trước đã. Vì thế, Bi chính là phước. Phước đức được nói trong kinh này đều do đại bi mà phát khởi, hoàn toàn chẳng nhằm dạy mọi người cầu phước báo nhân thiên vậy! 


2) Phước đức trọng yếu như thế, hãy nên phát tâm đại bi. Nhưng nếu chẳng có trí huệ, sẽ chẳng thể hành Bồ Tát đạo. Do vậy, đại trí càng trọng yếu. Cổ nhân nói: “Phước huệ nhị luân” (Phước và huệ như hai bánh xe). Có thể thấy: Như Lai ắt có hai luân thì mới có thể hành hóa, nhưng đối với sức của hai bánh xe giống như tay phải và tay trái, coi trọng bên phải, phước đức cố nhiên là quan trọng, nhưng trí huệ càng quan trọng hơn. Vì thế, dùng bảy báu đầy ắp tam thiên đại thiên để bố thí chẳng bằng thọ trì bốn câu kệ, vì người khác nói! 


3) Nhờ vào sự so sánh thù thắng này để thâu kết các phần kinh văn trước đó. Đức Phật thuyết pháp tuy là một mực nói, nhưng trong ấy, có nhiều chỗ thâu kết lại. Chỗ so sánh thù thắng trong kinh này chính là chỗ chương cú thâu kết vậy. 


4) Kinh này nhiều lượt so sánh sự thù thắng, mỗi lượt sau ắt càng thù thắng hơn. Càng so sánh, càng thù thắng! Hoàn toàn chẳng phải là kinh văn trong phần sau sâu hơn phần trước mà có sai biệt vời vợi như thế! Đấy chính là xét theo phía chúng sanh mà nói, chỉ ra: Công hạnh càng thù thắng, phước đức càng nhiều! 


“Nhược” (若) là từ ngữ giả thiết để hỏi, không bắt buộc phải thật sự có chuyện ấy, hoặc có người ấy. Theo kinh, dùng bảy báu đầy ắp tam thiên đại thiên thế giới để bố thí chính là chuyện trong lúc tu nhân của Đại Phạm Thiên Vương đã từng bố thí như vậy. Chẳng phải là một đời, mà là nhiều đời nhiều kiếp bố thí, tích tụ lại mà có nhiều như thế. Đức Phật nói “nếu có người” như thế, tức là có thể biết: Trong lúc ấy, hoàn toàn không có người như vậy! 


Kinh Phật nói núi to nhất trên thế giới là núi Tu Di, còn gọi là Tu Di Lâu (Sumeru) dịch nghĩa là Diệu Cao (妙高). [Phần đáy của] núi này ngập sâu trong biển tới tám vạn do-tuần, cao vượt khỏi mặt biển tám vạn do-tuần (một do-tuần (yojanā) ứng với bốn mươi dặm
 Tàu), cho nên cực cao. Núi này chẳng do đất, đá hợp thành, mà do vàng, bạc, lưu ly, pha lê, bốn thứ báu hợp thành, nên nói là Diệu. Vây quanh núi này có biển cả, gọi là Hương Thủy Hải (biển nước thơm). Chung quanh lại có biển, có núi, tổng cộng bảy tầng, tức là bảy biển thơm, bảy núi vàng. Phía ngoài lại có đại dương, gọi là Hàm Thủy Hải (biển nước mặn). Vây quanh phía ngoài [biển nước mặn] có rặng núi lớn, tên là Đại Thiết Vi Sơn (Cakravāda-parvata). Ngoài núi, cũng có bốn đại châu. Một châu trong trong bốn đại châu ấy chính là Nam Thiệm Bộ Châu (Jambudvīpa) mà chúng ta đang sống. Người đời coi bốn châu trên địa cầu là bốn châu trong kinh Phật, lầm mất rồi! Tứ đại châu ấy còn gọi là “tứ thiên hạ” ở ngang lưng núi Tu Di. 


Dục Thiên gồm sáu tầng, gần với loài người nhất là Tứ Thiên Vương Thiên (Cāturmahārājakāyika). Cung điện của họ ở lưng chừng núi Tu Di. Tứ Thiên Vương thống lãnh nhân đạo và quỷ đạo. Tính toán, quan sát sự thiện ác trong nhân gian là trách nhiệm của họ. Trên đó là Đao Lợi Thiên (Trāyastriṃśa). Cõi trời này cũng chẳng ở trong hư không, mà ở trên đỉnh núi Tu Di. Ngọc Hoàng trong Đạo Giáo, Hạo Thiên Thượng Đế (昊天上帝) của Nho giáo chính là vị trời [chúa tể tầng trời] này. Từ Tứ Thiên Vương cho đến sáu đường, đều quy vào quyền cai quản của vị trời này. Trên đó, lại có bốn tầng trời, đều ở trong hư không. Trên Dục Giới (Kāmadhātu) là Sắc Giới (Rūpadhātu), gồm mười tám tầng trời, chia thành Sơ Thiền, Nhị Thiền, Tam Thiền và Tứ Thiền. Thăng lên cõi trời này, không chỉ là phước đức, còn cần phải có định lực. Tuy họ đã không còn dâm dục, nhưng vẫn có sắc chất. Do vậy, gọi là Sắc Giới. Thăng lên Sơ Thiền, chẳng cần tu Định của Phật môn, dẫu là ngoại đạo Định cũng có thể thăng lên cõi trời này, như Đại La Thiên
 trong Đạo Giáo cũng là Sơ Thiền. Tu định của Phật giáo mà chưa thoát khỏi tam giới cũng gởi thân nơi tầng trời này. Vì thế, gọi chung là Thiền. Sơ Thiền Đại Phạm Thiên Vương quyền uy cao hơn Thích Đề Hoàn Nhân. Thích Đề Hoàn Nhân cai quản một tứ thiên hạ, Đại Phạm Vương cai quản tam thiên đại thiên thế giới. 


Thế giới Sa Bà do Phật Thích Ca giáo hóa cũng to dường ấy. Thế giới do mỗi vị Phật cai quản cũng đều như thế, bất quá có tịnh hay uế bất đồng. Ngay cả thế giới Cực Lạc cũng to lớn như thế, nhưng đất trong cõi ấy bằng phẳng, do bảy báu hợp thành, khác biệt vời vợi so với cõi này do lòng người hiểm ác cảm vời, [mặt đất] gập ghềnh, chẳng bằng phẳng! Chúng sanh tu tập phước đức to lớn, sẽ cảm bảy báu nhiều. Tu phước đức ít ỏi, cảm vời bảy báu ẩn khuất. Vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, mã não, xích châu đều chẳng phải do sức người tạo tác như trong hiện thời. Người ấy dùng bảy báu đầy ắp tam thiên đại thiên thế giới để bố thí chúng sanh, cũng chẳng phải là sức người làm được. 


Chữ Ninh (寧) cũng giống như nói “khả vị” (可謂, đáng gọi là). Lời hỏi của đức Thế Tôn tột bậc thiện xảo. Không chỉ khảo nghiệm ngài Tu Bồ Đề, mà cũng là thăm dò chúng ta, vì sợ chúng ta hiểu lầm ý nghĩa “chẳng trụ tướng” trong phần kinh văn trước đó, ngỡ rằng chẳng trụ tướng thì cần gì phước đức! Cần phải biết: Người ấy dùng bảy báu đầy ắp tam thiên đại thiên thế giới để bố thí, tức là cứu độ chúng sanh. Do vậy, chỉ nên chẳng trụ tướng, chớ nên chẳng hành bố thí. Nếu không, sẽ chẳng phải là tâm đại bi. 

2.2.2.1.2.1.1.3.1.2. Giải thích nguyên do 

(Kinh) Tu Bồ Đề ngôn: - Thậm đa, Thế Tôn! Hà dĩ cố? Thị phước đức, tức phi phước đức tánh. Thị cố, Như Lai thuyết phước đức đa. 


(經)須菩提言：甚多，世尊！何以故？是福德，即非福德性。是故，如來說福德多。 

(Kinh: Ngài Tu Bồ Đề thưa: - Bạch Thế Tôn, rất nhiều! Vì sao vậy? Phước đức ấy chẳng phải là phước đức tánh. Do đó, Như Lai nói là phước đức nhiều). 


(Bổ) Ý nghĩa trong lời đáp này sâu xa. Ngài Tu Bồ Đề hiểu rõ ý của đức Thế Tôn, nên nói “rất nhiều”. Lại sợ người khác chẳng liễu giải: Phần trước đã nói rành rành “chẳng trụ tướng”, ở đây bỗng nói “rất nhiều”, so lường cặn kẽ, há chẳng phải là trụ tướng ư? Từ chữ “hà dĩ cố” (vì sao vậy) trở đi, chính là Ngài tự giải thích nguyên do vì sao đáp “rất nhiều”. Trong kinh này, các câu có chữ “thị danh” (được gọi là) hoặc “tức phi” (tức chẳng phải) khá nhiều! Chỗ này là lần đầu tiên trông thấy; vì thế, ngữ ý khá cặn kẽ. Ngài đặc biệt nêu ra chữ Tánh, khiến cho mọi người liễu giải: Từ đây về sau, hễ nói “tức phi” (tức chẳng phải) thì đều là nói về tánh. “Thị cố” (Do vậy) giống như nói “thị danh” (thì gọi là), khiến cho mọi người liễu giải: Từ đây trở đi, hễ nói “thị danh” tức là đều nói về tướng. Nói theo tướng, “danh” là tướng danh tự, “ngôn” là tướng ngôn thuyết. Phàm mọi vật lớn, bé, dài, ngắn, cao, thấp, xa, gần, trong, ngoài, hễ có đối đãi thì đều là tướng. Tướng có biến động, là hư vọng. Tánh thì bất động, là không tịch. Do vậy, nói theo 
tánh, hết thảy đều chẳng thể nói. 


Ngài Tu Bồ Đề có ý nói: Nếu là tướng phước đức thì có thể nói là nhiều, tức đó chẳng phải là tánh của phước đức. Nếu là tánh của phước đức, sẽ là rỗng rang, tịch tĩnh, tức là hai chữ “phước đức” cũng chẳng áp dụng được, trong ấy há có nhiều hay ít để có thể nói? Từ đây trở đi, hễ gặp chữ “tức phi” và “thị danh” sẽ đều hiểu như thế. Ở đây, đặc biệt thêm hai chữ Như Lai, thì Như Lai là danh xưng của tánh thể. Nói “phước đức nhiều” là nói theo tướng. Vì sao nêu ra Như Lai? Trong ấy chứa đựng ý nghĩa trọng yếu! Bởi lẽ, tánh là trong, tướng là ngoài. Tánh là gốc, tướng là ngọn. Có trong thì mới có ngoài, có gốc thì mới có ngọn. Ý nói có tánh của Như Lai thì mới có phước đức để có thể nói. Nếu chẳng có tánh, há có phước đức gì để có thể nói? Phước đức ấy chẳng phải là phước đức tánh. Nói theo bề ngoài thì là phước đức; thật ra, nhằm chỉ dạy chúng ta chớ nên chấp tướng. Do vậy, Như Lai nói “phước đức nhiều”, tức là nói “có cái tánh ấy thì mới có cái tướng ấy”, khiến cho chúng ta dung hội tướng về tánh. 

2.2.2.1.2.1.1.3.2. Sự thù thắng do tin kinh này

(Kinh) Nhược phục hữu nhân, ư thử kinh trung, thọ trì nãi chí tứ cú kệ đẳng, vị tha nhân thuyết, kỳ phước thắng bỉ. 


(經)若復有人，於此經中，受持乃至四句偈等，為他人說，其福勝彼。

(Kinh: Nếu lại có người, đối với kinh này, thọ trì thậm chí một bài kệ bốn câu v.v…, vì người khác nói, phước ấy hơn phước trên đây). 


(Bổ) Khoa này là lời đức Phật, đáng lẽ phải có từ ngữ “Phật ngôn”, hoặc “Tu Bồ Đề”, nhưng nay lược đi. Chữ Phục (復) trong “nhược phục” (若復) có nghĩa là Lại. Người đọc sẽ có thể hiểu lầm, cho là “đọc tụng kinh Kim Cang sẽ có phước hơn hẳn Đại Phạm Thiên Vương”. Thật ra, phải nên chú ý hai chữ “thọ trì”. Người ấy có thể thọ trì kinh này, lại có thể bố thí, thì mới hơn hẳn thiên vương được! “Thọ” (受) là tiếp nhận, tức là có thể thật sự lãnh hội ý nghĩa của kinh, hòng được thọ dụng, so với kẻ chỉ hiểu văn tự bèn cao hơn một tầng. “Trì”     (持) là khăng khăng vâng giữ, chẳng lơi lỏng khắc nào, so với Thọ lại cao hơn một tầng! Đã thọ trì thì không có ai chẳng đọc tụng. Vì thế, chỉ dùng hai chữ Thọ Trì. Nãi Chí (乃至) là từ ngữ để tỉnh lược, tức là [bao hàm các ý] thọ trì toàn bộ, hoặc thọ trì một phần, cho đến tối thiểu là bốn câu. Vì thế, đặt chữ Đẳng (v.v…). 


Kệ (偈): Trong tự điển, chữ này vốn có âm đọc là Kiệt (傑), cổ đức sửa thành đọc theo Khứ Thanh (tức là đọc thành Kệ), cùng một kiểu với cách đọc chữ Giải
. Đây vốn là một thể loại thơ của Ấn Độ, do vần điệu khó dịch, nên khi phiên dịch, sẽ là có vần hoặc không vần, đặc biệt đổi thành danh xưng “kệ tụng” (偈誦). Nguyên văn trong tiếng Ấn Độ, cứ bốn câu là một chương. “Tứ cú kệ” (Một bài kệ bốn câu) không chỉ nhất định bốn câu nào trong kinh, bất cứ bốn câu nào cũng đều có thể gọi là một kệ. Trên đây là tự lợi; kế đó là “vị tha nhân thuyết” (vì người khác nói) tức là lợi tha (tạo lợi ích cho người khác). Chữ này chỉ phước do trì tụng, diễn nói. “Thắng bỉ” tức là hơn hẳn người trước đó; kẻ kia chỉ hành bố thí, lại còn là tài thí, là tướng phước đức. Người này có thể thọ trì để tu huệ, lại có thể dùng pháp thí để tu phước. Phước huệ song tu, bi trí đầy đủ, chính là tánh phước đức. Do đó, vượt trội người kia. 

2.2.2.1.2.1.1.3.3. Giải thích về công năng của kinh để kết lại 


(Kinh) Hà dĩ cố? Tu Bồ Đề! Nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai tùng thử kinh xuất. 


(經)何以故？須菩提！一切諸佛，及諸佛阿耨多羅三藐三菩提法，皆從此經出。

(Kinh: Vì sao vậy? Tu Bồ Đề! Hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra). 


(Bổ) Trong kinh Đại Bát Nhã, đức Phật đã nói, bất luận hết thảy các pháp đều được thâu nhiếp trọn hết bởi Bát Nhã. Vì thế, trong các kinh, Bát Nhã trọng yếu nhất, mà Kim Cang càng là trọng yếu nhất của Bát Nhã. Phàm những nghĩa trọng yếu trong kinh Đại Bát Nhã, kinh này đều có đủ. Có thể thấy là đọc kinh này chẳng khác đọc kinh Đại Bát Nhã, lại còn chẳng khác đọc mười hai bộ loại kinh của Tam Tạng! Pháp được kinh này nói chính là pháp Vô Thượng Chánh Đẳng. Vì thế nói: Hết thảy pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra. “Hết thảy chư Phật” chính là các vị có thể chứng. A Nậu Bồ Đề là pháp được chứng. Chiếu theo đó mà xem, pháp môn thành Phật ở ngay trong kinh này, mà thành Phật cũng do kinh này. Người ấy thọ trì pháp môn thành Phật này, bố thí pháp môn thành Phật này; do đó, phước đức cùng tận kiếp số vẫn nói chẳng thể hết được, há sự bố thí bảy báu đầy ắp tam thiên đại thiên thế giới có thể sánh nghĩ nổi ư? Đây là lần so sánh thứ nhất trong kinh này, nêu lên chuyện xưa của Đại Phạm Thiên Vương, đúng là đối ứng khít khao! Bởi lẽ, đằng kia là sự bố thí để thành Đại Phạm Thiên Vương, còn đằng này là sự bố thí để thành Phật! Đức Phật cũng cai quản, thống lãnh tam thiên đại thiên thế giới. Đem phước của ông ta (Đại Phạm Thiên Vương) so với Phật khá thích hợp! Nhưng Đại Phạm Thiên Vương vẫn là phàm phu, Phật là thánh nhân, là giáo chủ, sao ông ta có thể sánh bằng? Huống hồ Đại Phạm Thiên Vương vẫn chẳng thể tránh khỏi đại tam tai ư? 


Hãy còn một nghĩa trọng yếu nữa! Kinh này chỗ nào cũng dạy “chẳng trụ tướng” hòng muốn cho người ta chứng tánh. Có thể thấy những điều được nói trong kinh này đều là tánh. “Giai tùng thử kinh xuất” (Đều từ kinh này mà ra): Thật sự chẳng khác gì nói kinh này từ tánh thể mà ra. Do từ tánh thể mà ra, cho nên dạy mọi người “chớ nên trụ tướng!” Căn bệnh của phàm nhân chính là chỗ nào cũng vướng mắc! Chẳng vướng cái này, liền chấp cái kia. Kinh này nơi nơi dạy mọi người kiến tánh. Nhưng chữ Tánh trong kinh, trừ chữ Tánh trong “tức phi phước đức tánh” (tức chẳng phải tánh phước đức ra), chẳng thấy ở đâu khác! Đó là vì muốn cho mọi người hãy khéo tự thấu hiểu: Ngay cả chữ Tánh cũng chớ nên chấp trước! Hết thảy chư Phật đều từ kinh này sanh ra, lại là chỉ điểm chúng ta học Phật thì phải từ kinh này mà tiến nhập. 


Khoa “so sánh sự thù thắng” này thích đáng nhất để kết lại khoa “chỉ dạy vô trụ để sanh tín”, bởi tín tâm chính là cửa ngõ để nhập đạo. 

2.2.2.2.2.1.1.3.4. Kết lại, quy vào lìa tướng 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Sở vị Phật, pháp giả, tức phi Phật, pháp. 


(經)須菩提！所謂佛、法者，即非佛、法。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nói là Phật, pháp, tức chẳng phải là Phật, pháp). 


(Bổ) Đầu đời Thanh, có người ngay sau câu “tức phi Phật pháp”, thêm vào một câu “thị danh Phật pháp”. Đó là sai lầm to lớn! Chẳng dùng chữ “thị danh”, chỉ nói “tức phi” là vì có thâm ý, sao lại hư vọng thêm vào? Chỗ này chẳng thêm câu “thị danh” vì là chú giải cho đoạn văn trước đó. Nếu thêm câu ấy, văn thể đã chẳng thích hợp, mà ý nghĩa cũng chẳng đúng. Phàm thêm một câu “thị danh” tức là mở ra đoạn văn kế tiếp. [Trong câu] “sở vị Phật, pháp” ở đây, chữ Phật chỉ hết thảy chư Phật trong đoạn kinh văn trước đó, Pháp nhằm chỉ pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật trong đoạn văn trước đó. Ý đức Phật là “hết thảy chư Phật và pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật” như ta (Phật Thích Ca) đã nói trong phần trước chính là Phật và Pháp nói theo danh tướng, tức chẳng phải là Phật và Pháp nói theo tánh. Kinh này dạy rõ ràng mọi người đừng nên trụ tướng, tức là đối với hai câu “hết thảy chư Phật” trên đây cũng đừng nên chấp tướng. Nếu chấp tướng, sẽ chẳng phải là pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật. Kết thúc như thế thì ý nghĩa “chẳng trụ tướng để hành bố thí, chẳng giữ lấy pháp, chẳng giữ lấy phi pháp” trong phần trước đều được viên mãn (dưới đây là đoạn văn do chính Giang cư sĩ viết). 


Khoa trên dạy “vô trụ để sanh tín”, vừa mở đầu liền dạy rộng độ chúng sanh thành Phật (“nhập Vô Dư Niết Bàn” chính là thành Phật), tức là khai thị chúng ta đừng nên trụ trong các tướng ta, người v.v… Lại nói: “Thật vô chúng sanh đắc diệt độ giả” (Thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ), tức là đừng nên trụ vào pháp tướng. Lại nói: “Ư nhất thiết pháp vô trụ nhi hành bố thí…” (Hãy nên chẳng trụ trong hết thảy các pháp mà hành bố thí…), tức là đừng nên trụ vào tướng phi pháp. Do vậy, dùng bốn chữ “bất trụ ư tướng” (chẳng trụ vào tướng) để tổng kết. Chẳng trụ vào tướng chính là sự diễn tả chân thật về vô trụ. Sở dĩ hãy nên vô trụ là để hàng phục vọng tâm (vọng tâm tức là thức; đó cũng là phân biệt). Vọng tâm chẳng phải chi khác, phân biệt, chấp tướng đó thôi! Nhưng trong lời hỏi, “trước là trụ, sau là hàng phục”; trong lời đáp thì “hàng phục trước, sau là trụ”. Khi đáp về trụ, bèn nói “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ vào đâu). 


Lại nói “đản ưng như sở giáo trụ” (hãy chỉ nên trụ đúng như lời dạy), mà điều được dạy chính là vô trụ, há không phải là “chẳng nên trụ vào đâu” đó ư? Ở đây lại dạy chỉ cần trừ vọng, đừng nên kiếm chân! Bởi lẽ, trừ vọng thì chân tự hiện. Hơn nữa, tánh Chân Như như như bình đẳng. Nếu trụ nơi chân, sẽ thành chấp sai khác. Hễ chấp bèn thành vọng, sao có chân cho được? “Dị” (sai khác) chẳng phải là bình đẳng, sao có Như cho được? Vì thế, chỉ nên dùng vô trụ để hàng phục vọng, đó chính là chánh trụ, há có thể cầu chỗ trụ nào khác! Vọng trừ một phần, chân sẽ hiện một phần, cần gì phải tìm chân nữa ư? Vì thế bèn nói tiếp: “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” (phàm tất cả các tướng đều là hư vọng). Đấy là nói rõ cái lỗi do trụ vào tướng. Nếu trụ vào tướng, đó là đuổi theo vọng. Đấy là nguyên do nói “hàng phục” trước hết. Lại nói: “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, bèn thấy Như Lai). Đấy là nói rõ lợi ích do chẳng trụ tướng. Nếu có thể chẳng trụ vào tướng pháp và tướng phi pháp, sẽ thấy chân tánh. Đấy là nguyên do vì sao chỉ nói “hàng phục”, chẳng nói “trụ”, nhưng hàng phục chính là chánh trụ. Khai thị như thế, đích đáng, hiển nhiên. Vì thế, kinh văn trong các phần trên đều quy vào một tiểu khoa; do vậy, đặt tên gọi cho khoa này như vậy để chỉ rõ. 


Sở dĩ chỉ rõ như thế là để khiến cho mọi người sanh lòng tin. Do vậy, [đặt khoa này] tiếp ngay sanh tiểu khoa “sanh tín”. Trong ấy, chỉ coi “trì giới, tu phước” là đã có thể sanh tín, nghĩa thú càng tinh vi, sâu sắc. Nói đại lược có ba điều: 


1) Bát Nhã được phương này dịch là Chánh Trí Huệ, mà Huệ sanh từ Định, Định do Giới thành. Nay muốn khai chánh trí này, ắt phải nên trì giới. Nếu không, chánh trí chẳng sanh, đâm ra trở thành cuồng huệ, đi vào đường tà, nguy hiểm cùng cực! Phước huệ nhị luân chẳng thể thiếu một. Hai luân cùng vận chuyển mới thành Lưỡng Túc Tôn. Nếu huệ nhiều, phước ít, sẽ khuyết thiếu đại bi, chẳng thể nhiếp hóa chúng sanh. Vì thế, tu chánh trí Bát Nhã, chẳng thể lìa các Độ như bố thí v.v… để riêng tu. Do vậy, kinh vừa mở đầu liền nói “rộng độ chúng sanh”, lại nói “chẳng trụ vào pháp để hành bố thí”. Bởi lẽ, lìa phước tu huệ, đã vô duyên với chúng sanh, mà tướng hảo cũng chẳng đầy đủ! Muốn hóa độ chúng sanh, chúng sanh cũng chẳng nghe theo lời giáo hóa! Chúng ta ắt phải nên biết điều này! 


2) Trì giới chính là ít ham muốn, biết đủ. Tu phước, ắt tin sâu nhân quả. Nay tu Quán Chiếu Bát Nhã, nếu tham dục nhiều, sao có thể lìa tướng? Nếu chẳng hiểu nhân quả, lại dễ dàng đi chệch vào tướng đoạn diệt! Kinh dạy: “Trì giới, tu phước giả năng sanh tín tâm” (Người trì giới, tu phước có thể sanh tín tâm), tức là dạy chúng ta hãy nên trì giới, tu phước, thì sẽ có thể nhập môn Bát Nhã (do Tín là cửa nẻo để nhập đạo). Ý răn nhắc này sâu đậm lắm! Chúng ta càng phải nên biết điều này. Nói chung, trì giới, tu phước đã chẳng phải là không có pháp tướng. Vì thế, người nương theo kinh để quán chiếu Nhân Không và Pháp Không, quyết chẳng đến nỗi đâm quàng ngõ rẽ! Nếu có thể một niệm tương ứng, sẽ khế nhập lý Tam Không. Đó là không có các tướng ta, tướng  người, chẳng  có  pháp  tướng, mà  cũng  chẳng  có  tướng  phi 
pháp. 


Nói là Vô, hoàn toàn chẳng phải là cái Không trơ trơ, mà có nghĩa là “chẳng giữ lấy tướng”. Hai chữ “bất thủ” (chẳng giữ lấy) lại chính là lời diễn tả chân thật về “chẳng trụ tướng”. Nhưng muốn chẳng giữ lấy tướng, phải nên chẳng giữ lấy pháp, chẳng giữ lấy phi pháp. Hễ giữ lấy pháp, sẽ thành pháp tướng, tức là chấp Hữu mất rồi. Giữ lấy phi pháp, liền thành tướng phi pháp, lại là chấp Không. Không và Hữu đều chẳng chấp, sẽ là Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa. Đó là pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Ví như thí dụ về thuyền, bè, khi vượt sông thì cậy vào pháp này; đã vượt qua, vẫn nên xả. Do vậy, tuy đã thành Phật, tuy giống như Phật thuyết pháp, độ sanh, vẫn là đắc mà chẳng có gì để đắc, nói mà chẳng có gì để nói. Chẳng thể chấp chặt có pháp, hoặc chấp chặt là chẳng có pháp. Do vậy nói: “Vô hữu định pháp” (Chẳng có pháp nhất định). Bốn chữ ấy lại chính là lời diễn tả chân thật của “chẳng giữ lấy pháp, chẳng giữ lấy phi pháp”, hòng nói rõ do nó không nhất định. Do vậy, chớ nên giữ lấy. Nói “chẳng giữ lấy” chính là “chẳng chấp”. Nói chung, pháp do đức Phật đã nói vốn đều chẳng thể giữ lấy, đều chẳng thể nói. Cần phải là lúc tâm hạnh xứ diệt, ngôn ngữ dứt bặt thì khế nhập. Vì thế, giữ lấy pháp, thuyết pháp, hay giữ lấy phi pháp, thuyết phi pháp, đều sai cả! Đó được gọi là Vô Vi Niết Bàn, mong thành hiền, thành thánh, không gì chẳng do đó. Hiểu nghĩa chân thật này, sẽ chính là thật tín. Một niệm tương ứng liền đạt được vô lượng phước đức. Do một niệm tương ứng chính là cội gốc của tịnh niệm tiếp nối vậy. 


Phước đức vô lượng là như thế nào? Lại dùng một tiểu khoa “so sánh sự thù thắng” này để nói rõ nguyên cớ nói “chư Phật và Vô Thượng Bồ Đề của chư Phật đều từ kinh này mà ra”. Đấy cũng là nói rõ “hết thảy chư Phật, hết thảy Phật pháp, đều chẳng ngoài lý vô trụ trong kinh này”. Nếu thật sự tin lý này, nhất niệm thanh tịnh, sẽ liền có thể đạt thẳng tới A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, há chẳng phải là phước đức vô lượng ư? Nhưng chẳng thể do nghe lời này bèn hướng theo văn tự để cầu, cần phải nương theo lý được nói trong kinh để phản chiếu tự tánh, tự tánh không tịch, trọn chẳng có chữ Phật, chữ Pháp. Nếu có thể quán chiếu lâu ngày, chứng nhập tánh không tịch, sẽ thành tựu Vô Thượng Bồ Đề; đó là thành Phật. Phật tuy đã thành Phật, trọn chẳng thấy chính mình có chút pháp nào để có thể đắc. Chẳng thấy có chút pháp nào để đắc là chẳng thấy chính mình đã thành Phật, nên nói “cái được gọi là Phật, pháp, tức chẳng phải là Phật, pháp”. Thấu triệt từ đầu đến đuôi, có thể nói xuyên suốt là “vô trụ” mà thôi! “Nhân bao trùm biển quả, quả 
thấu tột nguồn nhân” là như thế đó. 


Trên đây là ý chỉ trọng yếu của khoa thứ nhất, khai thị vô trụ, cũng đã tường tận rồi. Đức Thế Tôn đại từ đại bi, muốn cho ai nấy đại khai viên giải, lại đem nghĩa thú “vô trụ” nêu ra từng tầng để xiển minh, ngõ hầu đại chúng thấu hiểu, khai huệ, tín căn thành tựu, công tu cũng nhờ đó mà tăng trưởng, những mong do quán hạnh mà tương tự, rồi phần chứng, hòng đạt đến cứu cánh vậy. 

2.2.2.2.2.1.2. Xiển dương vô trụ để [thính chúng] khai ngộ, thấu hiểu 


[Khoa này] được chia thành năm phần: 


1) Dựa theo cái quả để giải thích cặn kẽ. 


2) Dựa theo cái nhân để giải thích tường tận. 


3) Thỉnh cầu chỉ dạy tên kinh để thọ trì. 


4) Thành tựu giải huệ. 


5) Hiển thị tột bậc công dụng của kinh. 

2.2.2.2.2.1.2.1. Dựa theo cái quả để giải thích cặn kẽ 

Khoa “xiển dương vô trụ để thính chúng khai ngộ, thấu hiểu” này được chia thành năm tiểu khoa. Đầu tiên là [tiểu khoa] dựa theo cái quả để giải thích cặn kẽ, tức là từ ba hàng đầu thuộc phần thứ chín cho tới phần thứ mười. Dựa theo cái quả để nói cặn kẽ là vì trong phần trên [kinh đã nói] “nhất thiết hiền thánh giai dĩ vô vi pháp nhi hữu sai biệt” (hết thảy các hiền thánh đều do pháp vô vi mà có sai biệt), nay bèn nêu lên sự việc để chứng minh, mà cũng nhằm đối ứng với [các ý nghĩa] “bất ưng thủ pháp, thủ phi pháp, bất khả thủ, bất khả thuyết, Phật pháp tức phi Phật pháp” (chớ nên giữ lấy pháp, hoặc giữ lấy phi pháp, chẳng thể giữ lấy, chẳng thể nói, Phật pháp chính là chẳng phải Phật pháp) trước đó. “Đắc mà vô đắc” tức là chẳng giữ lấy pháp, đó gọi là “tức chẳng phải Phật pháp”. “Vô đắc mà đắc” tức là “chẳng giữ lấy phi pháp”, đó gọi là “Phật pháp”. Đắc mà không có gì là đắc, vô đắc tức là đắc. Tâm hạnh diệt, ngôn ngữ dứt, có gì để có thể lấy, có gì để có thể nói nữa đây? Nói chung là nhằm minh thị ý “chẳng trụ vào hai bên”. Quả địa đã là như thế, nhân địa có thể [suy ra mà] biết! Tiểu Thừa đã là như thế, [cứ theo đó mà suy ra], bèn có thể biết Đại Thừa vậy! 


Tiểu khoa này lại chia thành hai phân đoạn: 


1) Luận chung về Tứ Quả. 


2) Thầy trò chứng minh sự thành tựu. 

2.2.2.2.2.1.2.1.1. Luận chung về Tứ Quả 
2.2.2.2.2.1.2.1.1.1. Sơ Quả lìa tướng 


(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Tu Đà Hoàn năng tác thị niệm, ngã đắc Tu Đà Hoàn quả phủ?” Tu Bồ Đề ngôn: “Phất dã, Thế Tôn! Hà dĩ cố? Tu Đà Hoàn danh vi Nhập Lưu, nhi vô sở nhập, bất nhập sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, thị danh Tu Đà Hoàn”.


(經)須菩提！於意云何？須陀洹能作是念，我得須陀洹果不？須菩提言：不也，世尊！何以故？須陀洹名為入流，而無所入，不入色、聲、香、味、觸、法，是名須陀洹。


(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Tu Đà Hoàn có thể nghĩ như thế này: ‘Ta đắc quả Tu Đà Hoàn’ hay chăng?” Tu Bồ Đề thưa: “Bạch Thế Tôn! Không ạ! Vì sao vậy? Tu Đà Hoàn gọi là Nhập Lưu, nhưng không có cái để nhập, chẳng nhập sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, bèn gọi là Tu Đà Hoàn”).


Sơ Quả đoạn hết tám mươi tám Sử
 thuộc tam giới, đã thấy lý Chân Không, biết vô ngã, cũng chẳng có ngã sở! Nếu nghĩ “ta có thể đắc quả” tức là ngã kiến còn nguyên, nói chi đắc quả nữa? Từ Nhị Quả trở lên, đều theo lệ này. Ngài Tu Bồ Đề đều dùng danh tướng của Tứ Quả để biện định, giải thích, khiến cho sự chấp trước đối với tướng của cái quả sẽ ngay lập tức tự nhiên tiêu mất. Đấy là sự khéo léo trong thuyết pháp vậy (“phất dã” là một “hoạt cú”
, giống như nói “chẳng phải là không đắc, mà cũng chẳng thể nghĩ như vậy”. Chữ Danh trong Thị Danh hàm ý “là giả danh, cũng chẳng thể coi là thật được”. “Coi là thật” tức là nghĩ tưởng, chấp rằng có cái để đạt được). 


Tu Đà Hoàn (Srotāpanna) trong tiếng Phạn, được phương này dịch là Nhập Lưu, ý nói “đã dự vào dòng cuối của Niết Bàn”. Do đi ngược dòng về nguồn cội của dòng chảy ấy, có thể đạt tới bờ kia Niết Bàn. Nhưng tuy gọi là Nhập Lưu, thật ra chẳng có gì để nhập! Câu “bất nhập” chính là để giải thích nguyên do. Bởi lẽ, căn và trần đối ứng, được gọi là Lục Nhập, tức là Căn và Trần nhập vào nhau (như mắt đối trước sắc, nếu có sắc lọt vào mắt, mắt liền bị sắc chuyển. Đấy cũng có thể nói là “nhãn nhập vào sắc”. Các điều khác đều phỏng theo lệ này). Do nhập vào lẫn nhau, nên thức là phân biệt. Nay nói “bất nhập” tức là nói rõ “có thể rỗng không tình thức” vậy! Do chẳng nhập lục trần, không có gì để gọi tên, bèn nói là Nhập Lưu. Cũng do chẳng nhập lục trần, tình thức có thể rỗng không, cho nên tuy gọi là Nhập Lưu, mà thật ra chẳng có gì để nhập! Do vậy, đặc biệt giả gọi là Nhập Lưu đó thôi! Vì thế, “thị danh Tu Đà Hoàn” (gọi là Tu Đà Hoàn). “Danh” tức là giả danh, hoặc danh tướng. Những câu Thị Danh trong phần sau đều phỏng theo lệ này! [Đoạn kinh này] ngụ ý: Nếu có ý niệm “ta có thể Nhập Lưu”, tức là rành rành có cái để nhập. Nếu có cái để nhập, tức là tình thức vẫn còn y nguyên, sao có thể đắc Sơ Quả cho được? Nói chung, đắc quả chính là do vô niệm, chứ khởi niệm sẽ chẳng phải là đắc quả! 

2.2.2.2.2.1.2.1.1.2. Nhị Quả lìa tướng


(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Tư Đà Hàm năng tác thị niệm, ngã đắc Tư Đà Hàm quả phủ?” Tu Bồ Đề ngôn: “Phất dã, Thế Tôn! Hà dĩ cố? Tư Đà Hàm danh Nhất Vãng Lai, nhi thật vô vãng lai, thị danh Tư Đà Hàm”.


(經)須菩提！於意云何？斯陀含能作是念，我得斯陀含果不？須菩提言：不也，世尊！何以故？斯陀含名一往來，而實無往來，是名斯陀含。


(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Tư Đà Hàm có thể nghĩ như thế này: ‘Ta đắc quả Tư Đàm’ hay chăng?” Tu Bồ Đề thưa: “Bạch Thế Tôn, không ạ! Vì sao vậy? Tu Đà Hàm gọi là Nhất Vãng Lai, nhưng thật sự chẳng lui tới, nên gọi là Tư Đà Hàm”). 


Tư Đà Hàm (Sakṛd-āgāmin) trong tiếng Phạn được phương này dịch là Nhất Vãng Lai. Đã chứng Sơ Quả, tiến lên đoạn Tư Hoặc
 trong Dục Giới từ thượng thượng cho đến trung hạ gồm sáu phẩm, vẫn còn ba phẩm hạ nữa (Tư Hoặc trong Dục Giới có tất cả chín phẩm. Đã đoạn năm phẩm, tức là đã đoạn tới trung trung phẩm thì gọi là Nhị Quả Hướng. Đoạn tới sáu phẩm bèn gọi là “đắc Nhị Quả”). Cần phải một lần sanh lên cõi trời, và một lần sanh vào nhân gian để đoạn, nên gọi là Nhất Vãng Lai (một lần qua lại). Nhưng trong tâm của vị ấy, thật sự cũng chẳng có tướng qua lại! Do chẳng có tướng qua lại, nên mới có thể qua lại! Cũng do vị ấy còn chẳng có tướng qua lại, há có một lượt qua lại, hay hai lượt qua lại khác biệt ư? Đấy cũng là giả gọi là Nhất Vãng Lai đó thôi! Có nghĩa là: Nếu có ý niệm thực hiện một lượt vãng lai, thì rõ ràng là chấp vào tướng vãng lai. Đã chấp tướng, nghiễm nhiên là phân biệt, Sơ Quả còn chẳng thể đắc, nói gì đến Nhị Quả nữa ư? 

2.2.2.2.2.1.2.1.1.3. Tam Quả lìa tướng 

(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? A Na Hàm năng tác thị niệm, ngã đắc A Na Hàm quả phủ?” Tu Bồ Đề ngôn: “Phất dã, Thế Tôn! Hà dĩ cố? A Na Hàm danh vi Bất Lai, nhi thật vô lai, thị cố danh A Na Hàm”.


(經)須菩提！於意云何？阿那含能作是念，我得阿那含果不？須菩提言：不也，世尊！何以故？阿那含名為不來，而實無來，是故名阿那含。

(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? A Na Hàm có thể nghĩ như thế này: ‘Ta đắc quả A Na Hàm’ hay chăng?” Tu Bồ Đề thưa: “Bạch Thế Tôn, không ạ! Vì sao vậy? A Na Hàm gọi là Bất Lai, nhưng thật ra chẳng đến, cho nên gọi là A Na Hàm”).


A Na Hàm (Anāgāmin) trong tiếng Phạn, được phương này dịch là Bất Lai (chẳng đến). Đã chứng Nhị Quả, tiến lên đoạn sạch ba phẩm hạ của Tư Hoặc thuộc Dục Giới, gởi thân nơi Tứ Thiền Thiên (Caturdhyānabhūmi) thuộc Sắc Giới, chẳng đến nhân gian, cho nên gọi là Bất Lai. Nhưng trong tâm vị ấy, thật sự chẳng có gì gọi là Lai. Do ý niệm “đến” đã chẳng có, cho nên có thể Bất Lai. Cũng do vị ấy còn chẳng có gì để gọi là Lai, há có cái gọi là Bất Lai ư? Do vậy, cũng giả gọi là Bất Lai đó thôi! Có nghĩa là: Nếu dấy niệm “chẳng đến”, rõ ràng là có “đến” và “chẳng đến”, vẫn chưa thể lạnh nhạt, quên bẵng! Nếu chưa hoàn toàn quên mất, tình thức vẫn còn đó; [vậy thì] Sơ Quả còn chẳng có, nói gì đắc Tam Quả nữa ư? 

2.2.2.2.2.1.2.1.1.4. Tứ Quả lìa tướng 

(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? A La Hán năng tác thị niệm, ngã đắc A La Hán đạo phủ?” Tu Bồ Đề ngôn: “Phất dã, Thế Tôn! Hà dĩ cố? Thật vô hữu pháp, danh A La Hán. Thế Tôn! Nhược A La Hán tác thị niệm, ngã đắc A La Hán đạo, tức vi trước ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả!”  

(經)須菩提！於意云何？阿羅漢能作是念，我得阿羅漢道不？須菩提言：不也，世尊！何以故？實無有法，名阿羅漢。世尊！若阿羅漢作是念，我得阿羅漢道，即為著我、人、眾生、壽者。

(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? A La Hán có thể nghĩ như thế này: ‘Ta đắc A La Hán đạo’ hay chăng?” Tu Bồ Đề thưa: “Bạch Thế Tôn! Không ạ! Vì sao vậy? Thật sự chẳng có pháp nào gọi là A La Hán. Bạch Thế Tôn! Nếu A La Hán nghĩ như thế này, ta đắc đạo A La Hán, tức là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả!”) 


A La Hán (Arhat) trong tiếng Phạn được phương này dịch là Vô Sanh. Đã chứng Tam Quả, ở trong Tứ Thiền Thiên, đoạn hết bảy mươi hai phẩm Tư Hoặc thuộc hai cõi trên (Sắc Giới và Vô Sắc Giới), chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn, chẳng còn thọ thân sau. Sanh tử từ đây đã giải quyết xong, nên gọi là Vô Sanh. Nhưng trong tâm vị ấy, thật sự ngay cả pháp cũng chẳng có. Do chẳng có pháp, cái tâm sanh diệt chấm dứt, nên gọi là Vô Sanh. Cũng do vị ấy còn chẳng có pháp Vô Sanh, há có cái để gọi là Vô Sanh ư? Đấy cũng là giả gọi Vô Sanh đó thôi! Có nghĩa là: Nếu có ý niệm vô sanh, rõ ràng là có pháp! Đã có pháp tướng, tức là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả! Sanh tâm động niệm vẫn là phàm phu y như cũ, sao có thể đắc Tứ Quả, chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn ư? 

2.2.2.2.2.1.2.1.2. Thầy trò chứng minh sự thành tựu 


Chia thành hai đoạn: 


1) Dựa vào bậc đương cơ “vô đắc” để làm chứng. 


2) Dựa vào cái nhân “vô đắc” xưa kia để làm chứng. 

2.2.2.2.2.1.2.1.2.1. Dựa vào bậc đương cơ “vô đắc” để làm chứng
2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.1. Dẫn lời đức Phật nói [để chứng minh]

(Kinh) Thế Tôn! Phật thuyết ngã đắc Vô Tránh tam-muội, nhân trung tối vi đệ nhất, thị đệ nhất ly dục A La Hán.


(經)世尊！佛說我得無諍三昧，人中最為第一，是第一離欲阿羅漢。

(Kinh: Bạch Thế Tôn! Phật nói con đắc Vô Tránh tam-muội, bậc nhất trong loài người, là A La Hán lìa dục bậc nhất). 


Vô Tránh có nghĩa là chẳng cạnh tranh với chúng sanh, hết thảy bình đẳng. Do chẳng tự coi mình là đúng, cho nên có thể chẳng tranh chấp. Vô tránh sẽ chẳng não hại người khác, có ý niệm thủ hộ cái tâm người khác, khiến cho họ chẳng nẩy sanh phiền não. Tu môn tam-muội này, há chẳng phải là đại từ ư? Nhưng sở dĩ thành tựu môn tam-muội này là do tướng thị phi nhân ngã đều là Không. Kinh Niết Bàn dạy: “Tu Bồ Đề trụ hư không địa. Nhược hữu chúng sanh hiềm ngã lập giả, ngã đương chung nhật đoan tọa, bất khởi. Hiềm ngã tọa giả, ngã đương chung nhật lập, bất di xứ” (Tu Bồ Đề trụ nơi đất hư không. Nếu có chúng sanh hiềm ta đứng, ta sẽ suốt ngày ngồi ngay ngắn, chẳng đứng lên. Hiềm ta ngồi thì ta sẽ suốt ngày đứng, chẳng dời chỗ). Có thể thấy do Ngài trụ trong hư không, nên mới có thể làm như thế. Trưởng lão giải Không bậc nhất, nên có thể nhập môn tam-muội này (Mười vị đại đệ tử, mỗi vị đều có sở trường riêng. Ngài Đại Ca Diếp được ca ngợi về hạnh Đầu Đà, ngài A Nan được xưng tụng là bậc Đa Văn. Các vị khác như Xá Lợi Phất trí huệ, Mục Kiền Liên thần thông, La Hầu La mật hạnh, A Na Luật thiên nhãn, Phú Lâu Na thuyết pháp, Ca Chiên Diên luận nghĩa, Ưu Ba Ly trì luật, cùng với Tu Bồ Đề giải Không, đều là bậc nhất!) 


Tam-muội (Samādhi) được phương này dịch là Chánh Thọ, còn dịch là Chánh Định. Hết thảy đều chẳng thọ (受, tiếp nhận) thì gọi là Chánh Thọ. Hết thảy chẳng thọ, sẽ chẳng bị hết thảy lay động, tức là Chánh Định. “Nhân” (Người) là nói về phàm phu. Phàm phu thích tranh chấp, há có thể vô tránh? Vì thế nói [ngài Tu Bồ Đề] là “nhân trung tối vi đệ nhất” (bậc nhất trong loài người). Nghĩa rộng của chữ Dục (欲) là chỉ trọn khắp các Tư Hoặc. Đoạn sạch các thứ phiền não như tham, sân v.v… trong tam giới thì mới là thật sự ly dục. Phàm thành A La Hán, không ai chẳng ly dục. Ly dục ắt cũng chẳng ganh đua với chúng sanh, chỉ là chưa đắc Vô Tránh tam-muội, [điều này] khiến cho trưởng lão cũng được xưng tụng là bậc nhất. Kệ tụng rằng: “Y bỉ Thiện Cát giả, thuyết ly nhị chủng chướng” (“Nương theo ngài Thiện Cát, nói lìa hai loại chướng”. Tân Nhãn Sớ coi Kiến Hoặc và Tư Hoặc là hai loại chướng, hiểu theo nghĩa hẹp). Bản chú giải thời cổ bảo “ly dục là lìa Phiền Não Chướng”; đó là điều mà hết thảy các vị A La Hán cùng có (Kiến Hoặc và Tư Hoặc đều là phiền não). 


Tuy đắc Vô Tránh tam-muội, nhưng không có gì để đắc (tức là tự quên sự vô tránh ấy), tức là tự quên [chính mình đang] ở trong môn Định ấy. Đó là lìa tam-muội chướng, bèn chính là thật sự đạt được vô tránh, thật sự đạt được tam-muội. Do vậy, được gọi là “A La Hán ly dục bậc nhất”. Gộp chung với câu trước để nói, tức [ngài Tu Bồ Đề] không chỉ là bậc nhất trong hết thảy mọi người, mà nói theo phương diện ly dục của A La Hán, Ngài cũng được xưng tụng là bậc nhất. Đấy là lời khen ngợi thường nhật của đức Thế Tôn đối với trưởng lão, cho nên nói là “Phật thuyết”. Trưởng lão đã tự quên mình đang ở trong Định, các đệ tử khác lại chẳng thể sánh bằng, chỉ có đấng Cứu Cánh Giác có thể biết trưởng lão nhập tam-muội ấy. Do vậy, chỉ riêng đức Phật có thể nói. Phật là danh xưng của bậc Cứu Cánh Giác. Khoa này nhằm nêu bày sự tướng công hạnh của Ngài, chẳng phải bàn về ly tướng (khoa kế tiếp mới trần thuật ly tướng). Do vậy, chẳng nói “Như Lai thuyết”, mà nói là “Phật thuyết”, do Như Lai là danh xưng của tánh đức. Nói theo tánh, thì các danh tướng như vô tránh và bậc nhất v.v… đều chẳng thể nói. Mỗi danh xưng trong kinh này, không gì chẳng chứa đựng diệu nghĩa như thế đó. 

2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.2. [Ngài Tu Bồ Đề] trần thuật [chính mình] ly tướng 

(Kinh) Ngã bất tác thị niệm, ngã thị ly dục A La Hán.


(經)我不作是念，我是離欲阿羅漢。

(Kinh: Con chẳng nghĩ như thế này: Con là ly dục A La Hán). 


Bản lưu thông [trong hiện thời] vốn có hai chữ Thế Tôn, nhưng các bản kinh chép tay và cổ bản không có, nên có thể lược bỏ. Hai câu kinh văn ở đây dễ hiểu. Nay trong lời Ngài nói, trưởng lão chỉ nói “ly dục A La Hán”, chẳng nói “Vô Tránh tam-muội”, cũng là có diệu nghĩa; vì chính là để nói rõ: Ngài tự quên mình đang ở trong Định. Hơn nữa, ly dục thông thường thì còn chẳng có gì để đạt được. Ngài chẳng tự nghĩ đã đắc Vô Tránh tam-muội, có thể suy ra mà biết [cảnh giới của Ngài vậy]. 

2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.3. Giải thích nguyên do 

2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.3.1. Giải thích rõ bằng cách nói tương phản



(Kinh) Thế Tôn! Ngã nhược tác thị niệm, ngã đắc A La Hán đạo, Thế Tôn tắc bất thuyết Tu Bồ Đề thị nhạo A Lan Na hạnh giả. 


(經)世尊！我若作是念，我得阿羅漢道，世尊則不說須菩提是樂阿蘭那行者。

(Kinh: Thế Tôn! Nếu con nghĩ thế này: “Con đắc đạo A La Hán”, đức Thế Tôn sẽ chẳng nói “Tu Bồ Đề là người thích hạnh A Lan Na”). 


Đối với câu “ngã nhược tác thị niệm” (nếu con nghĩ thế này), chỉ có bản chú giải của ngài Tăng Triệu là không có chữ Ngã. Xét ra, câu kế đó có chữ Ngã, trong câu này vốn có thể tỉnh lược [chữ Ngã ấy], nhưng nay tôi dựa theo bản chép tay [của ông Liễu Công Quyền], nên vẫn giữ nguyên. A La Hán đạo tức là ly dục. A Lan Na (Araṇya) được phương này dịch là Tịch Tĩnh, cũng dịch là Vô Sự (ý nói [chẳng có] sự tướng). Tướng hoàn toàn ở bên ngoài, tâm thuộc bên trong. Trong ngoài đều vắng lặng, chẳng lúc nào không tĩnh. Đó chính là tên gọi khác của Vô Tránh tam-muội. “Hạnh” là công hạnh. “Nhạo” nghĩa là ưa thích, khế hợp với cái tâm. Bởi lẽ, ưa thích cùng cực thì nói là Nhạo, có ý nghĩa “tánh mạng chấp thuận”. “Nhạo A Lan Na hạnh” (Ưa thích hạnh A Lan Na) tức là tâm với hạnh khế hợp chẳng gián đoạn, tức là chứng đắc. Câu trước chẳng nói “ly dục” mà đổi thành A La Hán đạo, câu sau chẳng nói Vô Tránh tam-muội mà đổi thành “nhạo A Lan Na hạnh”, ngụ ý hai danh từ ấy chứa đựng ý nghĩa tương đồng (A La Hán là Vô Sanh, tức là “một tâm cũng chẳng sanh”. A Lan Na trong ngoài đều vắng lặng, cũng tức là ý nghĩa “nhất tâm chẳng sanh”), chính là ý nghĩa “hễ có ý niệm ‘có cái để đạt được’ sẽ chính là chẳng phải thật sự đạt được” càng thêm hiển nhiên, dễ hiểu! Do được nói rõ bằng cách tương phản như vậy, những điều đã nói trước đó như “hễ có các tướng ta, người v.v… tức chẳng phải là Bồ Tát”, cũng như “hễ giữ lấy tướng, bèn chấp vào tướng như ta, người v.v…” càng được xiển minh rõ rệt! 


Vì sao hễ chấp Ngã, sẽ chẳng phải là Bồ Tát? Do công hạnh hoàn toàn bị mất đi! Nếu tâm niệm dấy lên, ắt có chấp lấy. Hễ chấp, sẽ thành tướng; tướng ấy liền trở thành ta, người, chúng sanh, thọ giả! Bởi lẽ, nguyên do dấy niệm chẳng có chi khác: Chưa quên tình chấp đối với “năng đắc” (chủ thể có thể đạt được) và “sở đắc” (cái bị đạt được)! “Năng đắc” chính là tướng ta, “sở đắc” là tướng người (ai là người có thể đạt được? Ta! Vì thế, “có thể đạt được” thuộc về ta. Cái để có thể đạt được (sở đắc) là thụ động. Do đối ứng với ta là người, cho nên [cái có thể đạt được] thuộc về tướng người). Năng và sở (tức là chủ thể có thể đạt được (tức ta) và cái bị đạt được, tức tướng người) chẳng đồng nhất, sẽ thành tướng chúng sanh. Do chấp trì [ý niệm đối đãi “ta, người, chúng sanh”] không ngừng, bèn thành tướng thọ giả! Hễ có ý niệm “đạt được”, sẽ chẳng thể đạt được! Có thể biết: Hễ có niệm như bố thí v.v…, sẽ chẳng thể bố thí. Vậy thì người phát đại tâm, đại hạnh, muôn vàn chớ nên trụ tướng đã rõ lắm rồi! Do kẻ bố thí nếu có ý niệm “có cái được thí”, sẽ rất dễ đắc chí, tự mãn, sao còn có thể rộng hành bố thí cho được? Những điều khác cứ phỏng theo đó mà suy ra! 

2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.3.2. Nói rõ [nguyên do] theo chiều thuận 

(Kinh) Dĩ Tu Bồ Đề thật vô sở hành, nhi danh Tu Bồ Đề thị nhạo A Lan Na hạnh.

(經)以須菩提實無所行，而名須菩提是樂阿蘭那行。

(Kinh: Do Tu Bồ Đề thật sự chẳng có gì để hành, bèn gọi Tu Bồ Đề là thích hạnh A Lan Na). 


Trong phần nói rõ nguyên do theo chiều thuận, câu “thật vô sở hành” phải nên hiểu là “thật vô sở kỳ hành”, tức là tuy hành mà không thấy có điều được hành ấy. Ý nghĩa “không có gì để đạt được” cũng giống như thế, chớ nên hiểu lầm là “chẳng làm gì hết, chẳng đạt được gì hết”. 

Khoa này nối tiếp khoa trên. Phải nên nói là “thật sự chẳng  có  gì 
để đạt được”, nhưng nay nói “không có gì để hành” là có thâm ý. Bởi lẽ, do khi tu hành hạnh này, [chẳng thấy] có hạnh được hành, thì mới gọi là “ưa thích hạnh A Lan Na”. Nói cách khác, chính là do không có hạnh được hành ấy, thì sau đó mới có thể chứng đắc, khiến cho hết thảy người thuộc địa vị tu nhân nghe xong sẽ kinh hoảng. Nếu chẳng thể vô trụ lìa tướng, sẽ luống uổng sự tu hành ấy! Phần trước nêu ra quả vị để nói, chính là để cho người thuộc địa vị tu nhân đối chiếu. Nay nói quả vị của Tiểu Thừa đã xong, cho nên đặc biệt nói “thật sự không có gì để hành” để chỉ điểm họ. Chẳng nói “ta thật sự không có gì để hành” mà nói “do Tu Bồ Đề” cũng chứa đựng thâm ý, bởi lẽ [nói như vậy] nhằm biểu thị rõ rệt: Nói “thật sự không có gì để hành” chính là do người bên cạnh thấy như vậy, chứ bản thân Ngài đã hoàn toàn quên mất chính mình “thật sự chẳng có gì để hành”; ngụ ý: Ngay cả ý niệm “thật sự chẳng có gì để hành” cũng chẳng thể lưu giữ trong tâm. Hễ lưu lại thì tức là trụ tướng. Vì sao? Hễ tâm có ý niệm, tức là tâm chấp giữ. Nếu tâm giữ lấy tướng, sẽ chính là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả! Lại nghiền ngẫm cách nói này, ngài Tu Bồ Đề đã nói thay cho đức Thế Tôn. Có nghĩa là: Đức Thế Tôn nói “Tu Bồ Đề là người thích hạnh A Lan Na”, chẳng có chi khác, chính vì ngài Tu Bồ Đề thật sự chẳng có gì để hành. Nhưng gọi như thế cũng có ý nghĩa: Khiến cho [thính chúng] biết “thích hạnh A Lan Na” cũng thuộc về danh tướng, chứ trong tánh chẳng thể chấp từ ngữ ấy! 


Nhìn chung ý nghĩa của mấy khoa trên đây, đều nhằm chỉ rõ: Ắt phải đạt được, nhưng chẳng có gì để đạt được, thì mới là thật sự đạt được! Nếu có thứ gì để đạt được, tức chẳng phải là đạt được, khiến cho người tu nhân biết: Ắt phải “hành mà chẳng có gì để hành” thì mới là chánh hành! Hễ có cái được hành, sẽ là chẳng phải hành! Thế nào là không có gì để đạt được, chẳng có gì để hành, chẳng nghĩ như thế ấy? “Chẳng nghĩ” tức là chỉ bày phương châm “chẳng giữ lấy, chẳng trụ”. Biết điều này thì sau đấy mới có chỗ để tiến nhập vô trụ. Đấy đều là những điều [chánh kinh] muốn xiển minh. 

2.2.2.2.2.1.2.1.2.2. Dựa theo cái nhân xưa kia để chứng minh vô đắc

(Kinh) Phật cáo Tu Bồ Đề: “Ư ý vân hà? Như Lai tích tại Nhiên Đăng Phật sở, ư pháp hữu sở đắc phủ?” “Thế Tôn! Như Lai tại Nhiên Đăng Phật sở, ư pháp thật vô sở đắc”.


(經)佛告須菩提：於意云何？如來昔在然燈佛所 ，於
法有所得不？世尊！如來在然燈佛所，於法實無所得。

(Kinh: Đức Phật bảo ngài Tu Bồ Đề: “Ý ông nghĩ sao? Xưa kia Như Lai ở chỗ Phật Nhiên Đăng, đối với pháp có đạt được hay chăng?” “Bạch Thế Tôn! Như Lai ở chỗ Phật Nhiên Đăng, đối với pháp thật sự chẳng đạt được!”) 


Đây là chuyện xưa kia đức Thế Tôn đã hành Bồ Tát đạo, lúc mới dự vào Đệ Bát Địa. So với khi thành Chánh Giác sau này, lúc ấy Ngài vẫn còn thuộc địa vị tu nhân; nhưng so với người sơ phát tâm thì chính là quả vị. Nay dẫn chuyện này nhằm nói với người phát tâm Vô Thượng Bồ Đề. Vì thế, khoa xét theo cái nhân xưa kia này được gộp trong phần “xét theo cái quả để giải thích cặn kẽ”.

Chuyện thời Phật Nhiên Đăng (Dīpaṃkara) và chuyện đức Phật ấy làm Bổn Sư thọ ký cho đức Thế Tôn có thể thấy trong kinh Bổn Hạnh Tập
 và kinh Thụy Ứng
 (khi Phật Nhiên Đăng chưa xuất gia, vốn tên là Đĩnh Quang (loại đèn có chân thì gọi là Đĩnh (錠), không chân thì gọi là Đăng (燈). Do lúc Ngài sanh ra, khắp hết thảy thân Ngài [sáng ngời] như ánh đèn vậy). Khi đó, đức Thế Tôn là Thất Địa Bồ Tát (có tên là Nho Đồng (Mānavaka), còn gọi là Thiện Huệ), nhằm vào lúc Ngài sắp tu viên mãn A-tăng-kỳ kiếp thứ hai. Gặp Phật, nghe pháp, chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn, dự vào Bát Địa (bèn bước vào A-tăng-kỳ thứ ba), Phật Nhiên Đăng thọ ký cho Ngài rằng: “Chín mươi mốt kiếp sau, [tên kiếp khi đó] được gọi là Hiền Kiếp, ông sẽ thành Phật, hiệu là Thích Ca Mâu Ni”. 

Vô Sanh Pháp tức là Chân Như Thật Tướng. Nhẫn (忍) có nghĩa là “thông đạt vô ngại, bất thoái”. Đó gọi là Lý và Trí ngầm ứng hợp, có thể chấp nhận, ấn trì. Đối với chuyện chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn trong Đại Thừa thì có nhiều thuyết. Đại Trí Độ Luận bảo là [Bồ Tát] đã đăng địa (chứng từ Sơ Địa trở lên, đó là nói theo Biệt Giáo) liền đắc. Các kinh như Nhân Vương v.v… bảo sẽ đắc [Vô Sanh Pháp Nhẫn] trong Thất Địa, Bát Địa, Cửu Địa. Cần phải biết: Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên thì đã phần chứng (đó gọi là “phá một phần vô minh, chứng một phần Pháp Thân”). Đạt tới Bát Địa bèn chứng viên mãn, nên gọi là Vô Học. Cho tới Đẳng Giác bèn kiến tánh, giống như cách một lớp the ngắm mặt trăng. Chỉ có Cứu Cánh Giác mới chứng đắc rốt ráo! 


Đối với chữ Pháp trong “ư pháp”, các bản sớ giải [xưa kia] đều dựa theo lời lẽ thọ ký để nói, thiếu thỏa đáng! Chỉ có ngài Ngẫu Ích dựa theo Vô Sanh Pháp Nhẫn để nói là rất đúng (các bản sớ giải do câu nệ bài tụng của đức Di Lặc. Bài tụng ấy như sau: “Phật ư Nhiên Đăng ngữ, bất thủ lý thật trí, dĩ thị chân thật nghĩa, thành bỉ vô thủ thuyết” (Phật nơi lời Nhiên Đăng, chẳng lấy lý Thật Trí, dùng nghĩa chân thật ấy, nói thành chẳng giữ lấy). Xét ra, chữ Ngữ trong bài tụng ấy hoàn toàn chẳng nói về ngôn ngữ thọ ký! Xưa kia, đức Thế Tôn do nghe pháp mà chứng Vô Sanh; do vậy, Ngài được thọ ký. Như vậy thì chữ Ngữ trong lời tụng dường như là nói đến pháp do đức Nhiên Đăng đã nói. Bài tụng có ý nói: Do nghe pháp ngữ mà chẳng chấp vào lý thể và Thật Trí (nhằm phân biệt với Quyền Trí mà nói là Thật Trí). Do bởi lẽ ấy, nghĩa chân thật được thành. Do vậy, có thể chứng minh rằng Ngài (ý nói đức Thế Tôn) quyết chẳng chấp giữ lời đức Nhiên Đăng đã nói (câu này nhằm ca tụng câu “trưởng lão thật sự không có gì để đắc”). Nói chung, do chẳng chấp trước đối với Lý và Trí, cho nên có thể Lý và Trí ngầm hợp mà chứng Vô Sanh. “Nghĩa chân thật” là nói đến Vô Sanh. Vô Sanh Pháp là Chân Như Thật Tướng, nên nói là “nghĩa chân thật”. Hoặc có thể hiểu là pháp được nghe nói từ nơi Phật Nhiên Đăng thì cũng được. “Hữu sở đắc” là có cái để đạt được. Hễ có cái để đạt được, tức là chấp giữ, tức là trụ tướng. 


Ý của lời hỏi [trong đoạn kinh Kim Cang trên đây] là trong khi Ngài (lúc Phật Thích Ca đang tu nhân) nghe pháp thuở ấy, có thể chẳng trụ tướng hay không? Nếu xét theo phương diện đã chứng đắc Vô Sanh Nhẫn để nói, thì chữ Đắc càng dễ hiểu hơn! Hỏi rằng: Khi xưa, lúc Phật đã đắc Vô Sanh Pháp, trong tâm Ngài có pháp Vô Sanh để đắc hay không? Ở đây chẳng nói “tác niệm” (nghĩ ngợi), do hễ có cái để đạt được, sẽ là “tác niệm”. Vì vậy, tỉnh lược! Tuy đức Thế Tôn gạn hỏi, thật ra đã là ngầm đâm kim vàng, mở miệng liền nói “Như Lai”. Do nói theo tánh, pháp lại vô hình, từ đâu mà có Đắc cho được? 


Từ chữ “Thế Tôn” trở đi là lời thưa của trưởng lão. Đối với hai chữ Thế Tôn, có thể thấy rõ vậy. Các bản kinh được lưu hành sau đời Tống, trước hai chữ Thế Tôn còn thêm “phất dã” (không phải vậy, không có, thưa không…), lầm to rồi! Phàm văn tự sau hai chữ “phất dã” đều là hoạt cú (những câu phải hiểu theo ý nghĩa linh hoạt). Xem lời đáp trong đoạn tiếp theo, chính là ý nghĩa quyết định, há cần hoạt cú để làm gì cơ chứ? Trưởng lão lên tiếng cũng xưng Như Lai, thật sự phù hợp khít khao với lời hỏi. Ngài đã chẳng có gì để đạt được, đã chẳng còn phiền rườm lời nữa. Vì sao trưởng lão biết “pháp thật sự không có gì để đạt được” mà nói lời quyết định ấy? Do nghe pháp mà trụ tướng thì trong tâm chưa ngừng sanh diệt, há có thể chứng ngay Vô Sanh ư? Vì thế biết: Thuở ấy, Phật được nghe thuyết pháp, thật sự chẳng có gì để đạt được. Đó là giải thích dựa theo sự nghe pháp. Nếu xét theo chứng Vô Sanh Pháp để giải thích, đã là chứng đắc Vô Sanh Pháp, há có thể còn có cái để đạt được nữa ư? Nếu còn có [ý niệm] “có pháp Vô Sanh” để có thể đạt được, sẽ vẫn là cái tâm sanh diệt y như cũ, há còn có thể nói là “chứng Vô Sanh Pháp” ư? Vì thế, tuy đắc Vô Sanh Pháp, nhưng đối với pháp ấy, thật sự chẳng có gì để đạt được! 


Trên đây là phần giải nghĩa dựa theo văn từ đã xong; nhưng ý nghĩa chung của khoa này còn chứa đựng những điều mầu nhiệm, chớ nên không biết! Thế nào là “nghĩa chung?” Chính là vì sao lại nói khoa này. Nay chia đại lược thành ba tiết để nói: 


1) Các khoa trên đây đối với ý nghĩa “đắc quả vô trụ” đã chú trọng xiển phát cùng tận. Người thuộc địa vị tu nhân phải nên hiểu rõ: Ắt phải nên vô trụ. Nhưng vẫn phải ngăn ngừa có người cho rằng “tuy nhân và quả ắt cần phải như nhau, quả đã là như thế, nhân cũng phải nên như thế, nhưng quả vị Tiểu Thừa và nhân hạnh Đại Thừa có lẽ có những chỗ chẳng hoàn toàn tương đồng!” Vì thế, nói về Tiểu Thừa xong, lại đặc biệt nêu ra ý nghĩa “quả vị Đại Thừa cũng là đắc mà chẳng đắc, chẳng thể trụ tướng” để nói rõ, khiến cho người tu Đại Thừa tu theo ý chỉ “vô trụ” trọn chẳng còn ngờ vực chất chứa! Đó là điều thứ nhất. 


2) Nói tới quả vị Đại Thừa, chẳng nêu ra Phật, mà nêu lên Bồ Tát [để nói], nhằm ngừa [người nghe] sẽ nghi “Phật đã là Cứu Cánh Giác, há có thể sánh nghĩ?” Còn địa vị Bồ Tát thì hạn cuộc trong nhân quả. Kinh này trong phần sau lại dẫn chuyện này để nói rộng rằng: “Nếu lúc ấy mà có pháp để đạt được, sẽ chẳng thọ ký. Do chẳng có gì để đạt được, cho nên mới được thọ ký”, khiến cho [hành nhân] biết “Bồ Tát trụ tướng sẽ chẳng thể thành Phật”. Như vậy thì người phát tâm tu Đại Thừa, nếu trụ vào tướng, há có thể thành Bồ Tát ư? Lại còn há có phải là Bồ Tát hạnh ư? Do vậy, khoa trước có nói: “Nếu có các tướng ta, người v.v… tức chẳng phải là Bồ Tát”. Hễ nói như  thế, cái  lý “nhân  quả  như  một” và 
yếu chỉ “vô trụ” càng thêm rạng rỡ. Đó là điều thứ hai. 


3) Đã dẫn quả vị Bồ Tát cố nhiên là như thế, nhưng không nêu riêng Bồ Tát thuộc địa vị nào khác, chỉ riêng nêu Đệ Bát Địa là vì lẽ nào? Do trước đó đã nói quả vị Tiểu Thừa coi đắc Vô Sanh là chứng đạo, là bậc Vô Học, nên nay nêu ra Đại Thừa, cũng dẫn “Bát Địa đắc Vô Sanh, đạt tới Vô Học” để nói. Vô Học có nghĩa là chứng đạo. Bởi lẽ, trước Bát Địa thì tuy đã chứng, nhưng chưa viên mãn, nên gọi là Hữu Học (nếu luận về rốt ráo chứng thì thuộc địa vị Phật), sự chứng đắc của Tiểu Thừa hay Đại Thừa đều tương đồng, khiến cho người nghe đối với lý Vô Trụ chẳng đến nỗi nẩy sanh mảy may ngờ vực. Hơn nữa, kinh này vừa mở đầu liền nói “hãy nên phát tâm, khiến cho nhập Vô Dư Niết Bàn”. Sau đó lại nói “hiền thánh đều do pháp vô vi [mà có sai biệt]”. Niết Bàn tức là vô vi, đều có nghĩa là “chẳng sanh, chẳng diệt”. Vì thế, Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa đều nêu ra người chứng Vô Sanh để nói, hoàn toàn tương ứng với điều đã nói trước đó, khiến cho người học biết “đã phát tâm muốn nhập Vô Sanh, thì tâm chẳng sanh diệt”. Làm thế nào để tâm có thể chẳng sanh? Ắt phải nên chẳng trụ vào tướng! Hễ có chỗ trụ, sẽ là cái tâm sanh diệt, sao có thể chứng nhập Vô Sanh cho nổi? Vì thế, Vô Trụ chính là phương pháp duy nhất để tiến nhập Vô Sanh. Đấy là điều thứ ba. 


Xét cả ba nghĩa ấy, cũng biết kinh này nghĩa lý kín nhiệm, lớp lang nghiêm chỉnh. Người kết tập kinh dùng hai chữ “Phật cáo” (Phật bảo) đặt ở đầu đoạn này, chính là để chỉ dạy chúng ta: Trong đoạn này có nghĩa lý thâm áo, chớ nên chỉ cầu tìm nơi văn tự vậy! 

2.2.2.2.2.1.2.2. Xét theo cái nhân để giải thích tường tận 


Chia làm hai phần: 


1) Xét theo cái tâm tu nhân để giảng rõ. 


2) Xét theo công hiệu của kinh để hiển thị. 

2.2.2.2.2.1.2.2.1. Xét theo cái tâm tu nhân để giảng rõ 


2.2.2.2.2.1.2.2.1.1. Trước hết nói chẳng trụ vào trang nghiêm cõi   Phật 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Bồ Tát trang nghiêm Phật độ phủ?” “Phất dã, Thế Tôn! Hà dĩ cố? Trang nghiêm Phật độ giả, tắc phi trang nghiêm, thị danh trang nghiêm”.


(經)須菩提！於意云何？菩薩莊嚴佛土不？不也，世尊！何以故？莊嚴佛土者，則非莊嚴，是名莊嚴。

(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Bồ Tát có trang nghiêm cõi Phật hay không?” “Bạch đức Thế Tôn! Không ạ. Vì sao vậy? Trang nghiêm cõi Phật chẳng phải là trang nghiêm, bèn gọi là trang  nghiêm”).


Khi Bồ Tát tu nhân, [hành trì] Lục Độ vạn hạnh, đối với mỗi mỗi công hạnh, đều hồi hướng Tịnh Độ (năm nọ, tôi đã giảng về điều này, và bàn luận cặn kẽ ý nghĩa của Phật Độ. Phật là tướng Báo Thân. Độ là tướng của y báo). “Trang nghiêm” được nói ở đây chính là nói “nguyện đem công đức này, trang nghiêm Phật Tịnh Độ”. Vậy thì há có vị Bồ Tát nào chẳng trang nghiêm cõi Phật ư? Nêu ra điều này để hỏi, chính vì muốn cho người tu hành hiểu rõ đạo trang nghiêm. Chẳng hiểu đạo ấy, thì những gì được trang nghiêm sẽ đều là nơi tướng, chẳng liên quan gì đến tự tánh, bèn trở thành công đức hữu lậu! Đấy là thâm ý của việc nêu ra câu hỏi này. Cần phải biết: Trang nghiêm cõi tịnh của Phật, thì chữ Tịnh là khẩn yếu nhất! Vì sao cõi đất tịnh? Do cái tâm tịnh đó thôi! Tâm đã cần phải tịnh, cho nên trang nghiêm thì chẳng thể chấp tướng. Nếu tâm giữ lấy tướng, sẽ chẳng thanh tịnh. Ý này là như thế nào vậy? Ắt cần phải hiểu rõ ý nghĩa của hai câu “chẳng nên giữ lấy pháp, [chẳng nên giữ lấy phi pháp]” trong đoạn trước thì mới là đạo trang nghiêm chân thật. Vì sao? Trang nghiêm mà chấp tướng thì tức là giữ lấy pháp. Nếu hiểu lầm ý nghĩa “chẳng chấp tướng”, sẽ trọn chẳng phải là trang nghiêm, mà là giữ lấy phi pháp! Nêu ra điều này để hỏi, nhằm khảo vấn xem [thính chúng] có thật sự lãnh hội ý nghĩa chân thật “chẳng trụ vào hai bên” hay không? 



Lại nữa, trong phần trước đã nhắc lại lời vấn đáp về quả đức vô trụ, vốn là để xiển minh “cũng chớ nên trụ trong nhân hạnh”. Tới đây, bèn nói thẳng vào nhân hạnh. Bồ Tát trang nghiêm cõi Phật chính là bậc Bồ Tát phát Vô Thượng Bồ Đề. Hiểu rõ đạo trang nghiêm cõi nước, sẽ hiểu rõ các đạo như bố thí v.v… “Phất dã” là hoạt cú, giống như nói “chẳng phải là có cái được trang nghiêm”, chứ chẳng phải là không trang nghiêm! Từ “hà dĩ cố” (vì sao vậy) trở đi, nhằm giải thích ý nghĩa ấy. Câu “trang nghiêm Phật độ” nhằm nêu bày [chủ đề]. Câu “tắc phi” (tức chẳng phải) minh thị “chẳng chấp Có”, tức là “chớ nên giữ lấy pháp”. Câu “thị danh” (thì gọi là) nói rõ “chẳng chấp Không”, cũng tức là “chớ nên giữ lấy phi pháp”. Bởi lẽ, nói theo tâm tánh, tánh thể là không tịch (“không tịch” tức là nói đến Chân Đế. Chân Đế là nói nó chẳng phải là tướng hư huyễn. Muốn chứng Chân Đế, ắt phải nên lìa tướng. Vì thế nói là “tắc phi”. “Phi” có nghĩa là “lìa”), há có gì được gọi là “trang nghiêm”, nên nói là Phi! Nói theo sự tướng, sẽ là có thể nghe, có thể thấy (“có thể nghe, có thể thấy” được gọi là Tục Đế. Tục Đế là tướng thế gian. Nó giả có, chẳng thật, nên nói là Danh). Rành rành trọn đủ trang nghiêm, nên nói là Thị. Cũng có nghĩa là nói: Do danh tướng là có, cho nên đừng chấp Không mà giữ lấy phi pháp. Bồ Tát hãy nên siêng tu Lục Độ vạn hạnh để trang nghiêm. Do tâm tánh vốn Không; vì vậy, chớ nên chấp Có mà giữ lấy pháp. Bồ Tát tuy tinh tấn trang nghiêm, nhưng trong tâm giống như chẳng có chuyện ấy. Nhất tâm thanh tịnh như thế, cõi nước sẽ tự tịnh. Đó gọi là “trang nghiêm Phật độ” thì mới đạt được đạo trang nghiêm. 

Cần phải biết: Tu nhân ắt đạt được quả, nhưng đạt được Báo Thân thù thắng, nhiệm mầu, và cõi Phật thanh tịnh, đều do tâm hiện! Lại còn do tâm tịnh mà [các thứ ấy] có thể hiện. Ví như mài gương
, sau khi hết sạch bụi bặm thì hình bóng mới hiện! Do vậy, Duy Thức Luận nói: “Đại Viên Kính Trí có thể hiện, có thể sanh hình bóng của thân, cõi nước và trí”. Nói chung, trang nghiêm cõi Phật hãy nên đừng chấp giữ, đừng đoạn diệt. “Tắc phi” (Tức chẳng phải) nhằm nói rõ “chẳng chấp giữ tướng”. “Thị danh” (Thì gọi là) là nói “chẳng đoạn diệt tướng”. Lại vừa mới nói “tắc phi”, liền nói tiếp theo ngay là “thị danh”, nhằm chỉ rõ: Tuy “phi” (chẳng phải) mà cũng “thị” (là). Tánh ắt hiện tướng, tánh và tướng trước nay chẳng tách lìa. Nếu lúc biết là Phi mà chẳng chấp lấy, thì nào ngại trang nghiêm tướng ấy? Muốn nói “thị danh” thì trước hết phải nói “tắc phi”, nhằm nêu rõ: Tuy là “thị” mà lại là “phi”. Do tướng vốn lấy tánh làm Thể, tướng sanh từ tánh. Do vậy, khi hành cái Thị ấy mà chẳng đoạn diệt, thì vẫn nên hội quy vào tánh. Đấy là ý chỉ trọng yếu được xiển minh trong lời vấn đáp giữa đức Phật và ngài Tu Bồ Đề. Chúng ta ắt phải nên lãnh nhận, thấu hiểu ý chỉ ấy, y giáo phụng hành! 


Hai câu “tắc phi” và “thị danh” chính là mở ra pháp yếu Niệm Phật. “Tắc phi” là nói rõ tự tánh thanh tịnh, vốn chẳng có niệm. “Thị danh” là nói rõ vọng niệm dấy lên tưng bừng, ắt phải chấp trì danh hiệu để trừ vọng niệm. Ắt phải nên từ niệm tới mức “vô niệm mà niệm, niệm mà vô niệm”, vọng tận, tình không, nhất tâm thanh tịnh rồi thì mới được! Đó gọi là “nhất tâm bất loạn”, bất loạn được gọi là thanh tịnh. Nếu tâm tịnh, cõi Phật sẽ liền tịnh! 

2.2.2.2.2.1.2.2.1.2. Nói rõ để kết lại ý phát tâm vô trụ 

(Kinh) Thị cố, Tu Bồ Đề! Chư Bồ Tát Ma Ha Tát, ưng như thị sanh thanh tịnh tâm, bất ưng trụ sắc sanh tâm, bất ưng trụ thanh, hương, vị, xúc, pháp sanh tâm, ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm.


(經)是故，須菩提！諸菩薩摩訶薩，應如是生清淨心。不應住色生心，不應住聲、香、味、觸、法生心，應無所住而生其心。 

(Kinh: Vì thế, Tu Bồ Đề! Các Bồ Tát Ma Ha Tát hãy nên sanh tâm thanh tịnh như thế, chớ nên trụ vào sắc mà sanh tâm, chớ nên trụ vào thanh, hương, vị, xúc, pháp để sanh tâm. Hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm). 


Kinh văn trong khoa này chẳng nhiều, chỉ nhằm kết lại các phần kinh văn trước đó. Kể từ lúc mở miệng nói cho đến hiện tại, đây là chỗ “điểm nhãn, kết huyệt” của ngàn lời vạn lẽ. Do vậy, nghĩa thú trong ấy rất vi tế, rất sâu. Nếu chỉ hiểu nghĩa theo văn tự, ơ hờ xem lướt qua, sẽ là cô phụ ân Phật vậy! Nay muốn nói rõ “điểm nhãn, kết huyệt” là gì, trước hết hãy nên nương theo kinh văn để giải thích ý nghĩa. Kinh văn vỏn vẹn hơn hai hàng, nhưng ý nghĩa ẩn tàng rất nhiều, diệu nghĩa sanh khởi như mắt xích, dẫu dựa theo văn tự để giải thích cũng chẳng dễ dàng! 


“Thị cố” (Vì thế) chính là từ ngữ để tiếp nối phần trước, phát khởi phần sau. Đã xuyên suốt các điều được nói từ trước tới nay, không chỉ tiếp nối chuyện trang nghiêm cõi Phật trong phần trước, mà cũng chẳng chỉ tiếp nối chuyện nói rộng về cái quả, lại còn không chỉ thừa tiếp khoa “sanh lòng tin” trong phần nói cặn kẽ, mà còn hô ứng, tương thông với mấy lời chỉ dạy chung trong phần mở đầu kinh. Trước hết, hãy nói về các ý liên quan gần nhất. Trong phần trước đã nói về Tứ Quả, mỗi mỗi đều là đắc quả vô trụ. Kế đó, ngài Tu Bồ Đề tự trần thuật chuyện đắc quả [của chính mình], cũng là chẳng trụ vào đâu. Đấy đều là [các quả] Tiểu Thừa! Kế đó, đức Thế Tôn đích thân trần thuật chuyện xưa của chính mình, nhằm nói rõ thật sự chẳng trụ vào pháp (Kinh dạy: “Ư pháp thật vô sở đắc, tức thị ư vô sở đắc chi pháp bất trụ dã” (Nơi pháp thật sự chẳng có gì đắc, tức là chẳng trụ vào “không có pháp gì để đắc”). Đó là nói về Đại Thừa; nhưng vẫn hạn cuộc trong nhân quả. Cuối cùng, khi Bồ Tát tu Lục Độ, đối với sự trang nghiêm cõi Phật, cũng chẳng trụ vào đâu. Câu “tắc phi” chính là chẳng trụ vào pháp tướng. Câu “thị danh” là chẳng trụ vào phi pháp tướng, tức là chuyên nói về địa vị tu nhân trong Đại Thừa. Chẳng ngại rát miệng như thế, nói theo từng tầng lớp, càng nói càng gần, không gì chẳng nhằm mong xiển minh ý nghĩa “hãy nên sanh tâm thanh tịnh, hãy nên chẳng trụ vào đâu để sanh tâm” trong khoa này. Do vậy, liền dùng hai chữ Thị Cố để tiếp nối phần trước, phát khởi phần sau, hòng nêu rõ những điều đã nói trước đó đều làm căn cứ cho “sanh tâm vô trụ, vô trụ sanh tâm”. Cũng tức là vì thiện nam tử, thiện nữ nhân phát A Nậu Bồ Đề tâm mà chỉ bày phương châm vậy. Phần xét theo cái quả để rộng nói vốn là thừa tiếp câu “hết thảy hiền thánh đều do pháp vô vi [mà sai biệt]” mà có, nhưng câu ấy lại chính là kết luận của những điều đã nói trước đó. Vì thế, khoa này hô ứng tương thông với câu “thiện nam tử, thiện nữ nhân” trong phần mở đầu kinh. “Các Bồ Tát Ma Ha Tát” [trong đoạn chánh kinh trên đây] cũng chính là Bồ Tát Ma Ha Tát được nói trong phần mở đầu kinh, cũng tức là “các thiện nam tử, thiện nữ nhân phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm hãy nên trụ như thế nào, hàng phục như thế nào”. “Ưng” (Hãy nên) là từ ngữ quyết định. Bất luận Tiểu Thừa hay Đại Thừa, thuộc quả vị hay nhân địa, đều phải nên vô trụ. Có thể biết là người phát đại tâm chắc chắn cũng phải nên vô trụ. Chẳng như vậy, sẽ chẳng thể được; do vậy nói là “ưng”. 

Kinh văn trong khoa này đã là nối tiếp phần trước, phát khởi phần sau. Vì vậy, hai chữ Như Thị [trong câu “như thị sanh thanh tịnh tâm”] chính là cùng chỉ kinh văn thuộc phần trước và sau đó. Chỉ nói một bên, nghĩa sẽ trở thành thiếu viên mãn! Lại còn là trước hết nói về phần kinh văn sau đó, bởi nó chỉ ngay vào câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm), nhưng hai câu “bất ưng” (chớ nên) cũng được kiêm chỉ trong ấy. Cần phải biết hai câu “bất ưng trụ sắc” (chớ nên trụ vào sắc) chính là tiền đề của câu “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ). Vì thế nói đến câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” thì nghĩa lý của hai câu “bất ưng” hoàn toàn được gồm thâu trong ấy. Nói chung, ba câu từ “bất ưng trụ sắc” cho đến “sanh kỳ tâm” đều là     cước chú của câu “ưng sanh thanh tịnh tâm” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh). Như thế thì sẽ tịnh, chẳng như thế thì sẽ bất tịnh! Do vậy nói: “Ưng như thị sanh thanh tịnh tâm” (Hãy nên sanh cái tâm thanh tịnh như thế). 


Kinh văn trong khoa này nhằm chỉ dạy “phát Bồ Đề tâm thì phải nên như thế”. Sao chẳng nói là “phát tâm” mà nói là “sanh tâm”? Xin hỏi phát tâm và sanh tâm là giống nhau hay khác nhau? Thưa rằng đồng mà bất đồng! “Sanh” tức là “phát”, có gì khác đâu, nên nói là “đồng”. [Nhưng xét kỹ hơn], Sanh mang ý nghĩa sâu hơn chữ Phát. Vì sao nói vậy? “Phát” chỉ là nói theo cái đã được biểu lộ ra, được người khác biết đến. “Sanh” thì không chỉ nói đến sự biểu lộ, mà còn có ý nghĩa “truy cứu tận cội nguồn”. Vì hễ nói Sanh, ắt phải có cội rễ. Nếu chẳng có cội rễ, sao sanh cho được? Vì thế, Phát Tâm có nghĩa là trước kia không có, nay mới phát khởi, còn Sanh Tâm có nghĩa là cái vốn sẵn có, [đến nay] có thể hiện tiền. Vì thế, Sanh Tâm có ý nghĩa sâu hơn Phát Tâm; đấy là chỗ bất đồng! Vì sao biết Sanh Tâm có ý nghĩa như vậy? Quán ba chữ “thanh tịnh tâm”, sẽ liền có thể hiểu rõ! Bởi lẽ, thanh tịnh tâm chính là tánh vốn sẵn trọn đủ. “Thanh” là chẳng ô trược, “tịnh” là chẳng nhuốm bẩn. Ví như vàng ròng vùi lấp trong bùn lầy. Dụng công gột rửa, vàng ròng rành rành tồn tại! Tánh cũng giống như thế, tuy luôn bị trần cấu vô minh phiền não ngăn chướng, chỉ cần có thể theo đúng pháp tu hành, bản tánh thanh tịnh sẽ vẫn như cũ mà hiện tiền vậy! Do đó, câu này có nghĩa là: Phàm ai phát tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Giác, hãy nên khiến cho bản tánh thanh tịnh hiện tiền. Vì thế nói là “ưng sanh thanh tịnh tâm” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh). Trong lời ấy có ý nghĩa “quay đầu là bờ”, cảnh tỉnh mọi người cũng sâu lắm! Không chỉ như vậy! Bởi lẽ, ngàn lời vạn lẽ chỉ dạy trước đó, đều nói “chẳng nên trụ tướng”, không gì chẳng nhằm khiến cho [hành nhân] kiến tánh đó thôi! “Thanh tịnh” có nghĩa là vô tướng. Phàm phu chấp tướng; do vậy, chướng tánh. Nay muốn kiến tánh, sao có thể chấp tướng? Vì phàm phu chấp tướng mà tâm chẳng thanh tịnh. Tâm chẳng thanh tịnh, cho nên chướng tánh. Nay muốn thấy tánh, cố nhiên phải nên thanh tịnh. Để thanh tịnh cái tâm, cố nhiên phải nên lìa tướng. Hơn nữa, nói “sanh thanh tịnh tâm”, chẳng khác nêu rõ lý do vì sao phát Bồ Đề tâm. Thế nào là phát Bồ Đề tâm? Chính là nhất tâm thanh tịnh đó thôi! Nếu tâm chẳng thanh tịnh, vậy thì cái tâm đã phát còn nói là Vô Thượng Bồ Đề chi nữa? Vì sao? Bồ Đề là giác. Giác là giác chiếu bản tánh. Hơn nữa, bản tánh còn gọi là Đại Viên Giác Hải. Hãy nên biết: Bản tánh chẳng nhiễm mảy trần, thanh tịnh khôn sánh! Đã nói là “phát giác” (phát sanh sự giác ngộ) mà lại chấp tướng, sẽ chính là mâu thuẫn với chữ Giác, đáng gọi là “phàm phu trái nghịch giác, xuôi theo trần lao” vậy. Do vậy, cái tâm phát giác ắt phải nên ứng hợp giác. Ứng hợp giác như thế nào? Ắt phải nên trái nghịch trần lao. Trái nghịch trần lao tức là chẳng trụ tướng. Do vậy, có thể thấy: Trong một câu này, đã nêu bày vô số ý răn nhắc! 


Sơ phát Bồ Đề tâm thì làm thế nào để tâm thanh tịnh hiện tiền? Cần phải biết: Chính vì người ấy chưa thể, cho nên dạy [người ấy] hãy tu như thế. Tu như thế nào? Kế đó nói “hãy nên chẳng trụ vào đâu”. Chẳng trụ vào đâu là như thế nào? Kế đó bèn nói “chớ nên trụ vào sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp”. Đấy chính là chỉ dạy phương pháp dụng công để vô trụ. Hai câu “chớ nên trụ sắc…” nghĩa thú sâu rộng. Nếu chỉ xem lướt qua, chỉ hiểu nghĩa thứ nhất, đúng là cô phụ! Hơn nữa, chưa suy xét đến cùng tận nghĩa được uẩn tàng, sao có thể dụng công đạt tới chỗ then chốt, thiết thực, thâm nhập vi tế cho được? Đã là hời hợt bề ngoài, sao có thể lìa tướng? Sao có thể thấy tánh cho được? Vì vậy nói là “cô phụ”. Không chỉ là cô phụ ơn Phật, mà còn là cô phụ tự tánh nữa! 


1) Sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp được gọi là Lục Trần. Nêu lên những điều này để nói, nhằm khiến cho hành nhân biết rõ: Nếu chấp vào một thứ, sẽ là trần tâm, hoàn toàn tương phản với tâm thanh tịnh. Do cái tâm chánh giác đã phát khởi, ắt phải nên trái nghịch trần lao. Đã trái nghịch trần lao thì sau đó mới ứng hợp giác. “Chớ nên trụ trong lục trần” giống như nói chẳng nên “ứng hợp trần”; hễ ứng hợp trần thì sẽ trái nghịch giác. Tin tức trong ấy chẳng gián cách chừng bằng mảy tóc; đúng là như câu nói “nhân tâm duy nguy, đạo tâm duy vi”
. 


2) Sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp được gọi là “khí thế gian”
, cũng được gọi là “tướng cảnh giới”. Nay nói “chẳng nên trụ trong sáu thứ ấy”, chính là ý nghĩa “chẳng nên trụ vào tướng”. Năm chữ “sắc, thanh, hương, vị, xúc” bao gồm hết thảy cảnh giới có thể thấy, có thể nghe trong thế gian. Một chữ Pháp bao gồm hết thảy các cảnh giới mà thế gian chẳng thể thấy, chẳng thể nghe, nhưng tâm tư có thể suy tưởng được. Nêu lên sáu chữ ấy, tướng của hết thảy các cảnh giới đều được thâu nhiếp trọn, cũng chính là hết thảy các cảnh giới đều chớ nên chấp. Không chỉ là những gì có thể thấy, có thể nghe đều chẳng nên chấp, dẫu cái chẳng thể thấy, chẳng thể nghe cũng chớ nên chấp. Điều này nhằm răn nhắc người học: Đối với hết thảy thế gian, đều chớ nên chấp! 


3) “Chớ nên chấp” há nào phải chỉ là cảnh giới mà thôi! Bởi lẽ, bề ngoài tuy chỉ nói một loại là lục trần, nhưng thật ra, ngay cả sáu căn, sáu thức đều được nhất loạt nói gộp vào trong ấy. Nếu chỉ nhìn bề ngoài, tức là như phần trên đã nói “thực hiện hời hợt bề ngoài” thì công phu nơi hai chữ “chẳng trụ” sẽ chẳng được thực hiện triệt để, mà cũng lại chẳng thể đạt tới then chốt! Tuy muốn “chẳng trụ” mà chẳng thể được. Cần phải biết: Sắc là ngoại cảnh, vốn chẳng dính dáng. Hễ nẩy sanh dính dáng, bèn sanh ra trụ. Do ai trụ? Chính là mắt. Mắt trụ như thế nào? Chính là nhãn thức. Cho đến pháp vốn là vật trơ trơ, nếu chẳng trụ chấp, sẽ chẳng có mảy may quan hệ. Hễ phát sanh quan hệ, cố nhiên là bởi ý. Thật sự là do ý thức trong ý đã quen nắm níu, phân biệt. Do vậy, có thể biết: Kinh nói “chớ nên trụ” nhằm dạy người học hãy nên giác chiếu nơi thức, đừng dấy lên nắm níu, phân biệt. Kinh không chỉ nói “chẳng nên trụ sắc, chẳng nên trụ thanh, hương, vị, xúc, pháp”, mà kế đó còn chèn thêm hai chữ “sanh tâm” chính là để chỉ dạy người học: Muốn chẳng trụ tướng, phải nên giác chiếu cái tâm. Tức là hãy nên dụng công vi mật trong khi khởi tâm động niệm. Như thế mới là thiết thực.


4) ) Dụng công khi khởi tâm động niệm; đó là chỗ thực hiện của người sơ học, vẫn cần phải đoạn Tư Hoặc. Đoạn như thế nào? Chính là phát tâm đại bi, rộng tu Lục Độ. Bố thí, trì giới để độ tham; trì giới, nhẫn nhục để độ sân, và cũng nhằm độ mạn. Bát Nhã để độ si. Thiền Định độ sân, mà Định có thể sanh Huệ, cũng lại độ si, dùng tinh thần tinh tấn để quán xuyến trọn hết. Hơn nữa, Lục Độ đều sanh từ tâm đại bi, cho nên mỗi Độ đều nhằm lợi ích chúng sanh. Đấy còn là dụng cụ sắc bén để trừ ngã. Bởi lẽ, do ngã kiến mà dấy lên tham, sân, si, mạn, cho nên dễ khởi tâm động niệm. Nay muốn chẳng bị khởi tâm động niệm bởi sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, ắt càng phải ra sức nơi tâm đại bi và hành Lục Độ. Đó chính là then chốt. 


5) Những điều nói trên đây vẫn chưa phải là rốt ráo. Ắt phải là giới định kiên cố, sanh khởi chánh trí Bát Nhã. Phá một phần vô minh, thức bèn chuyển được một phần. Đợi đến khi tám thức đều chuyển thì mới là triệt để. Sơ học thì ắt cần phải đọc nhiều kinh điển Đại Thừa, Bát Nhã càng chẳng thể lìa trong khoảnh khắc. Nương theo văn tự để khởi quán chiếu, khiến cho giải huệ dần dần sáng suốt thêm. Đấy chính là phương pháp “rút củi dưới đáy nồi”. Nhưng giải huệ sáng suốt thêm, lại càng có thể tăng trưởng sức Giới, Định. Bởi lẽ, tuy Giới, Định, Huệ được gọi là Tam Học, nhưng thật ra là một chuyện, có sự kỳ diệu là chúng giúp đỡ lẫn nhau sanh khởi. Nhưng Định và Huệ chẳng thể chia lìa, do Định cố nhiên sanh Huệ, Huệ cũng sanh ra Định. Chớ nên không biết nghĩa này! 


6) Hai chữ “sanh tâm” không chỉ nhằm dạy hãy nên dụng công khi khởi tâm động niệm, mà còn có thâm ý trong ấy. Do phòng ngừa kẻ hiểu lầm ý nghĩa “chẳng nên trụ” (kẻ chẳng hiểu ý tức là kẻ chẳng hiểu rõ phương pháp dụng công), cứ một mực chèn ép không cho ý thức sanh khởi! Hành như thế thì kẻ bộp chộp, xáo động sẽ đến nỗi phát cuồng, thổ huyết. Dẫu chẳng phải vậy thì cũng là “ngồi trong hang quỷ nơi núi đen làm kế kiếm sống” như Thiền Tông quở trách, có khác gì Vô Tưởng Định của ngoại đạo! Nếu chẳng hiểu đạo lý (chẳng biết bản tánh hoạt bát, sinh động, vô tướng, vô bất tướng, bèn gọi là “chẳng hiểu đạo lý”), thì Huệ chẳng thể sanh, Hoặc chẳng thể trừ, đương nhiên là nghiệp khổ cũng chẳng thể tiêu. Thậm chí có thể chuyển thành vật vô tri như cỏ, cây, đất, đá! Cần phải biết: Diệt Tận Định của Tiểu Thừa hoàn toàn chẳng do đè nén ý thức mà đạt được, mà là do đã chứng tánh thì tưởng tự chẳng dấy lên. Hơn nữa, đạt đến địa vị ấy, cũng chẳng nên trụ. Hễ trụ, bèn đọa trong hầm vô vi, là mầm cháy, hạt lép, cũng bị đức Thế Tôn quở trách. Vì thế kinh văn đã nói “chẳng trụ sắc” v.v… lại nói “sanh tâm” để dạy người phát Bồ Đề tâm đừng nên trụ trong trần tướng, chẳng phải là khiến cho cái tâm như nước tù đọng! Ý này hoàn toàn tương ứng với “hãy nên chẳng trụ vào đâu để sanh cái tâm” trong kinh văn thuộc  phần sau, hô ứng lẫn nhau, chỉ dạy người học đã rõ ràng lại còn thiết tha vậy! 


7) Chẳng trụ vào lục trần để sanh tâm, còn có một nghĩa nữa. Bởi lẽ, kết hợp với câu trước để nói, chính là dạy người phát Bồ Đề, tu Lục Độ, hãy nên phân định rạch ròi chân tâm và vọng tâm. Tâm thanh tịnh trong câu trước là chân tâm. Hai câu nói về “trụ trong các trần” chính là cái tâm phan duyên (nắm níu), tức vọng tâm. Kinh Lăng Nghiêm nói: “Nhất thiết chúng sanh tùng vô thỉ lai, chủng chủng điên đảo, chư tu hành nhân, bất năng đắc thành Vô Thượng Bồ Đề, nãi chí biệt thành Thanh Văn, Duyên Giác, cập ngoại đạo đẳng, giai do bất tri nhị chủng căn bản, thác loạn tu tập. Nhất giả, vô thỉ sanh tử căn bản, tắc nhữ kim giả dữ chư chúng sanh, dụng phan duyên tâm vi tự tánh giả. Nhị giả, vô thỉ Bồ Đề Niết Bàn nguyên thanh tịnh thể, tắc nhữ kim giả, thức tinh nguyên minh, năng sanh chư duyên, duyên sở di giả” (Hết thảy chúng sanh từ vô thỉ tới nay, đủ thứ điên đảo, những người tu hành chẳng thể được thành Vô Thượng Bồ Đề, thậm chí chẳng thành Thanh Văn, Duyên Giác, giống như ngoại đạo, đều do chẳng biết hai loại căn bản, tu tập lầm loạn! Một là căn bản sanh tử từ vô thỉ, hiện thời ông và các chúng sanh dùng cái tâm nắm níu làm tự tánh. Hai là vô thỉ Bồ Đề Niết Bàn vốn là cái Thể thanh tịnh, tức là thức tinh nguyên minh
 trong hiện thời, có thể sanh ra các duyên, nhưng [cái thức ấy] chẳng tiếp xúc được [chân tánh vốn sáng suốt]). Ở đây, câu trước nói “ưng” (hãy nên), hai câu sau nói “bất ưng” (chẳng nên) chính là chỉ dạy thân thiết: Chớ nên tu tập lầm loạn! Cần phải biết: Cái tâm trụ vào trần lao là thức. Do nó nắm níu, nên gọi là Vọng; nhưng cái vọng tâm ấy vốn do chân tâm biến hiện. Biến như thế nào? Do chẳng liễu đạt Nhất Chân pháp giới, do phân biệt ta, người. Vì vậy, người phát đại tâm trước hết cần phải nên biện biệt chân và vọng, chớ nên coi cái tâm trụ trần chấp tướng là chân tâm. Do vậy, kinh này chuyên chú trọng phá ngã. Chẳng nên trụ trong lục trần mà sanh tâm, tức là chớ nên chấp ngã. Vì sao chấp trần chính là chấp ngã? Ví như người hành Lục Độ, nếu có ý mong người khác biết, đó là trụ sắc, cho đến chấp pháp! Đủ mọi lẽ như thế đó, không gì chẳng do ngã kiến. Nói hai câu này vốn là để phát khởi câu kế tiếp. 


“Ưng vô sở trụ” (Hãy nên chẳng trụ vào đâu) cũng có nhiều nghĩa: 


1) Tức là chẳng trụ vào lục trần. 


2) Tức là đối với căn, trần, thức, hết thảy đều chẳng trụ. Bất luận chấp trụ như thế nào, tâm đều nhiễm ô, sẽ là trần tướng. 


3) “Chẳng trụ vào đâu” có nghĩa là chẳng trụ vào một thứ gì. 


4) “Chẳng trụ vào đâu” là không có gì để trụ vào. Những cái để trụ là sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp. Nay nói “hãy nên trong tâm chẳng trụ vào đâu”, chẳng phải là không có sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, mà chứa đựng hai ý: Chẳng chấp trước, mà cũng chẳng đoạn diệt! Hơn nữa, không có cái để trụ, bởi “năng trụ” (cái có thể trụ) là Không. “Sở trụ” (Cái để trụ vào) là nói tới cảnh, còn “năng trụ” là nói về thức. Do vậy, “hãy nên chẳng trụ vào đâu” tức là giống như nói “hãy nên khiến cho tình thức hoàn toàn là Không”. 

Chữ Nhi (而) trong “nhi sanh kỳ tâm” có hai nghĩa: 


1) “Nhi” có nghĩa là “lại”. “Hãy nên chẳng trụ vào đâu, nhưng lại sanh cái tâm ấy”. Câu này nối tiếp ý “chẳng trụ vào đâu” trước đó, kiêm thêm ý nghĩa “chẳng đoạn diệt”. Tức là nói rõ đoạn kinh văn trước đó dạy “chẳng nên trụ trong lục trần để sanh tâm” chính là bảo “trong tâm hãy nên chẳng trụ các tướng sắc, thanh v.v…”, chẳng phải là nói đoạn diệt tướng. “Chẳng đoạn diệt” là do tâm chẳng thể đoạn diệt. Phần trên nói “chẳng nên trụ trong trần mà sanh tâm” tức là bảo “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh cái tâm ấy). Chữ “kỳ” có thể hiểu là [nói tới] Bồ Đề và Lục Độ. Như thế phát khởi cái tâm tu hành Lục Độ mới là Bồ Đề tâm. Do nó trái nghịch trần, lìa tướng, phù hợp với tâm thanh tịnh trong tự tánh. 


2) “Nhi” lại có nghĩa là “sau đó”. Đấy là tiếp nối ý “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ) trong phần trước, giống như nói: Hãy nên khiến cho tình lẫn thức đều là Không. Vậy thì “kỳ tâm” chính là nói đến sự thanh tịnh, nghĩa là chẳng trụ vào đâu khiến cho vọng tận, tình không. Sau đó mới có thể hiện ra cái tâm thanh tịnh. “Sanh” có nghĩa là “hiện tiền”. Bởi lẽ, câu “ưng sanh thanh tịnh tâm” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh) là lời nêu bày, hai câu “bất ưng” (chẳng nên) là phương pháp tu hành. Câu “ưng vô sở trụ” là công hiệu. Ắt cần phải giải thích đủ mọi cách như thế thì mới mong phần nào khiến cho kinh nghĩa được thông suốt, trọn vẹn, nhưng bất quá cũng chỉ là một giọt nước trong biển cả đó thôi! Trên đây, phần giải thích ý nghĩa dựa theo văn tự đã xong. 


Trên đây đã xong phần giải thích ý nghĩa theo văn tự, nhưng chỗ “điểm nhãn, kết huyệt” của những điều được nói trên đây là như thế nào vậy? Lại truy theo từng tầng ngược lại để nói. Khoa trước chẳng nhắc tới “tắc phi” (chẳng phải) và “thị danh” (bèn gọi là) đó sao? Khoa trước vốn chưa chỉ rõ nguyên do của bốn chữ ấy; vì vậy, bám sát ý này để nêu tỏ. Như vậy thì hai chữ Như Thị [trong đoạn kinh Kim Cang trên đây] có thể nói chính là do nối tiếp “tắc phi” và “thị danh” mà có. Tức là người phát đại đạo tâm, trang nghiêm cõi Phật, hãy nên quán chiếu nghĩa thú của “tắc phi” và “thị danh” để sanh cái tâm thanh tịnh. Bởi lẽ, “tắc phi” nhằm nói rõ “hãy nên đừng trụ vào đâu”. Vì sao? Tánh vốn vô tướng. “Trang nghiêm” là cái tâm hãy nên đối với các tướng như lục trần v.v… đều chẳng trụ vào một thứ nào, cho nên nói là “tắc phi”. Hiểu rõ “tắc phi”, cái tâm sẽ tịnh. Đó gọi là “muốn tịnh cõi Phật, hãy tịnh cái tâm”. Nói “thị danh” là nói hãy nên sanh cái tâm ấy. Vì sao? Chỉ nên tâm chẳng trụ tướng, hoàn toàn chẳng phải là đoạn diệt tướng ấy. Do vậy nói là “thị danh”. “Thị danh” là danh chánh ngôn thuận, chẳng thể bỏ phế chuyện ấy. Cần phải biết: Sự tướng trang nghiêm chẳng thể đoạn diệt, tức là cái tâm trang nghiêm chưa hề ngưng dứt. Tâm chưa hề ngưng dứt là “sanh kỳ tâm” vậy. Nói chung, trang nghiêm mà tâm chẳng trụ tướng, tức là khi hăm hở trang nghiêm, tâm bèn lặng trong, tịch tĩnh, chẳng nhiễm mảy trần! Tuy nói là “sanh tâm”, thật ra sanh mà vô sanh, nhất tâm thanh tịnh. Do vậy nói “hãy nên sanh tâm thanh tịnh như thế”. Tâm tịnh thì cõi nước tịnh; đó gọi là “tùy kỳ tâm tịnh, tức Phật độ tịnh” (hễ cái tâm thanh tịnh thì cõi Phật thanh tịnh). Bồ Tát trang nghiêm cõi Phật là như thế đó! Đấy là khuôn mẫu của người phát đại đạo tâm, tu Lục Độ vạn hạnh, trang nghiêm cõi Phật vậy.


Khoa “sanh tín” trước đó có hai câu trọng yếu, tức là “bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp” (chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp). Hai câu ấy không chỉ thâu nhiếp trọn vẹn ý nghĩa của khoa trước, mà còn thâu nhiếp trọn hết ý nghĩa [từ đầu kinh đến đây] như trong phần trước, tôi đã nhiều lượt trần thuật rồi. Mà hai câu “hãy nên sanh tâm thanh tịnh, chớ nên trụ vào đâu để sanh cái tâm” trong phần này lại là chỗ điểm nhãn của hai câu “bất ưng thủ pháp” (chớ nên giữ lấy pháp). Bởi lẽ, hai câu trong khoa trước là nói tách rời. Tới đây, ý nghĩa trong hai câu ấy được gộp lại thành một để nói. Vì sao nói vậy? “Hãy nên chẳng trụ vào đâu” chính là chớ nên giữ lấy pháp. “Sanh kỳ tâm” ([hãy nên chẳng trụ vào đâu] mà sanh tâm) chính là chớ nên giữ lấy phi pháp. Nay nói “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” há chẳng phải là nói “tuy chớ nên giữ lấy pháp, nhưng cũng chớ nên giữ lấy phi pháp” đó sao? Trong phần trước nói “chẳng giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp” để làm giới hạn; chính là từ chỗ này mà ngộ được. Do vậy, chỉ riêng chọn lấy người trì giới, tu phước, có thể sanh tín tâm, cũng là vì chắc chắn họ sẽ chẳng đến nỗi giữ lấy tướng phi pháp thì mới kham tu môn Bát Nhã chẳng chấp tướng này! Có thể thấy là chúng ta ắt phải nên trước hết đóng thật chặt phương diện phi pháp tướng, tuyệt đối chẳng giữ lấy. Sau đấy mới tu tập [phương diện] “chẳng giữ lấy tướng pháp”, thì mới phù hợp ý chỉ của Phật để sanh chánh trí Bát Nhã, hòng chứng lý thể Bát Nhã. Không chỉ là như vậy! Hãy thử xem câu “ưng sanh thanh tịnh tâm” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh), “thanh tịnh” tức là chẳng trụ vào đâu. “Ưng sanh thanh tịnh tâm” giống như nói “ưng sanh vô sở trụ tâm” (hãy nên sanh cái tâm chẳng trụ vào đâu), nhưng “chẳng trụ vào đâu” chính là chẳng giữ lấy pháp. “Sanh tâm” là chẳng giữ lấy phi pháp. “Hãy nên sanh tâm thanh tịnh” là “thanh tịnh phải hiển hiện trong sanh tâm” (nhưng thanh tịnh mà chẳng sanh tâm thì là “nước chết” (nước tù đọng), Phật pháp chẳng chấp nhận), há chẳng phải là đã nói hãy thực hiện “chẳng giữ lấy pháp, chẳng giữ lấy phi pháp” đấy ư? 


Nói cách khác, “chẳng giữ lấy pháp” là Không. “Chẳng giữ lấy phi pháp” là Hữu. Chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm, chính là nói rõ “Không chẳng lìa Hữu”. “Sanh tâm thanh tịnh” là nói rõ Không ở trong Hữu. Không chẳng lìa Hữu, giống như nói “Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc”. Chẳng lìa, chẳng khác, dần dần hợp lại, nhưng Không vẫn là Không, Hữu vẫn là Hữu, giống như tuy một mà hai. Nếu Không hiển hiện trong Hữu, tức “Sắc chính là Không, Không tức là Sắc”. Không và Hữu chính là lẫn nhau, tức tuy hai mà một. Đấy là nói Không và Hữu đồng thời, ắt có thể như thế, thì mới là chẳng chấp vào hai bên. Vì sao vậy? Còn chẳng có gì để gọi là hai, từ đâu mà chấp vào các bên? Không chỉ là như thế! Đã nói là “chẳng trụ vào đâu”, lại nói “sanh cái tâm”, há chẳng phải là đối với “không có cái để trụ” cũng phải nên chẳng trụ ư? Nhưng hai chữ Thanh Tịnh trong “hãy nên sanh tâm thanh tịnh” chính là nói “chẳng trụ vào đâu”. Vậy thì “sanh thanh tịnh tâm” có khác gì nói “sanh tâm vô trụ”! Tuy sanh mà vô trụ, tức là nói “sanh mà vô sanh”, tức là “chẳng trụ nơi sanh tâm”. Chẳng trụ nơi sanh tâm tức là chẳng trụ, chẳng giữ lấy phi pháp, mà cũng chẳng trụ nơi vô sở trụ, cũng chính là chẳng trụ, chẳng giữ lấy pháp, há chẳng phải là cũng nên không giữ lấy “chẳng giữ hai bên” ư? Vì thế, trong khoa trước, sau phần “chẳng giữ lấy hai bên”, liền dẫn thí dụ cái bè để nói rõ hai bên đều bỏ! Trong phần trước nói “Hữu và Không đồng thời”, nhằm nói rõ hai bên còn chẳng có, lấy đâu ra bên để chấp? Nhưng đó vẫn còn là vướng vào chấp một đằng (chấp một đằng tức là “chỉ ở giữa”), nay thì Không và Hữu đều là Không, một còn chẳng có, có bên nào để chấp nữa? Vô ngại tự tại, thật sự thanh tịnh! Ý nghĩa chân thật của hai câu “chớ nên giữ lấy pháp” tới đây được xiển phát sâu xa, thấu triệt, nên nói là “điểm nhãn”. Những điều khác như “chẳng có pháp tướng”, cũng “chẳng có phi pháp tướng” chính là “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh cái tâm). “Chẳng phải pháp, chẳng phải phi pháp” tức là cái tâm thanh tịnh, Không và Hữu đều là Không. Đó cũng chính là pháp vô vi. Không và Hữu đều là Không, tức tâm hạnh xứ diệt, ngôn ngữ dứt bặt. Do vậy nói “chẳng thể giữ lấy, chẳng thể nói”. Những điều ấy đều hiển hiện, dễ thấy, chẳng cần rườm lời nữa! 


Khoa trước lại có một câu trọng yếu, tức là “nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, tức là thấy Như Lai). Nguyên do của câu ấy cũng được xiển minh tại đây. Các tướng phi tướng, sao có thể thấy? Nếu cái tâm bị nhuốm trần, trái nghịch giác, sẽ mê tướng, ngỡ đó là thật, sao có thể thấy các tướng là phi tướng cho được? Ắt phải đối với các tướng như lục trần v.v…, chẳng trụ vào một tướng nào, mới mong đạt được cái tâm thanh tịnh. Vì sao vậy? Như Lai là bậc đã chứng đắc tâm thanh tịnh rốt ráo. Người chẳng trụ trong lục trần, tuy chưa thể nói là “chứng đắc”, nhưng cặn nhơ dần dần gạn sạch, ánh sáng trong trẻo hiện tiền. Ví như nước thanh tịnh có thể hiện bóng trăng thanh tịnh. Do vậy nói “tắc kiến Như Lai” (liền thấy Như Lai). Đó là nói tới tánh thể Như Lai, ắt cần phải đừng chấp tướng để chiếu Thể thì mới có thể thấy được! 


Khi mở đầu khoa trước, đã chẳng nói đó sao? Bồ Tát đối với pháp hãy nên vô trụ mà hành bố thí. Tuy từng nói rõ “chẳng trụ sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp”, đó là bố thí chẳng trụ tướng, nhưng ắt phải là khi phát tâm bố thí, cái tâm vốn chẳng trụ trong lục trần mà sanh khởi. Sau đấy, khi hành [bố thí], mới có thể chẳng trụ tướng. Nếu cái tâm ấy chẳng tịnh, khi hành sao có thể chẳng chấp tướng cho được? Có thể biết: Điều được nói ở đây chính là nói nơi cội nguồn. Tuy những điều được nói trong khoa trước chưa hề có chữ Tâm ở trong ấy, nhưng sau đó cũng từng chỉ rõ rằng: “Nếu tâm giữ lấy tướng” v.v… Thật sự là tới chỗ này mới xiển phát rõ rệt. Nếu không có đoạn nêu tỏ này, bố thí chẳng trụ tướng sẽ chẳng dễ thực hiện! Vì thế nói khoa này chính là chỗ “điểm nhãn, kết huyệt” của các nghĩa trước đó. Tròng mắt đã được điểm, tức là toàn thân sống động. Huyệt đã kết, tức là vạn mạch quy hướng cội nguồn
. Sau đấy, ngàn lời vạn lẽ, mỗi mỗi đều có căn cứ, y giáo phụng hành mọi chuyện mới đều có chỗ nắm chắc vậy! 


Nói chung, hiểu rõ ý nghĩa chân thật của “chẳng trụ vào đâu để sanh tâm” thì cái được gọi là Sanh chính là tùy ý mà sanh. Cái được gọi là Vô Trụ chẳng ngại “tùy duyên mà trụ”. “Tùy duyên mà trụ” là vô tâm nơi trụ, tuy trụ mà thật sự chẳng trụ vào đâu. Tùy ý mà sanh, pháp vốn sẵn hiển hiện như thế đó, gọi là “sanh mà thật sự chẳng có gì để sanh”. Thật sự có thể như vậy thì pháp nào cũng đều hiển lộ chân tâm vô trụ, mỗi vật đều là Bát Nhã Thật Tướng. Chính là như cổ đức đã nói “trần nào cũng là báu, chỗ nào cũng gặp nguồn”. Do vậy, ngài Tu Bồ Đề đối trước những lúc đức Thế Tôn đắp y, khất thực, đi, ngồi, qua lại, đều nhận biết diệu đế Vô Trụ, liền từ chỗ ngồi trong đại chúng đứng lên, đảnh lễ, tán thán “đức Thế Tôn hiếm có, khéo hộ niệm, khéo phó chúc”, thưa hỏi “người phát đại tâm nên trụ như thế nào? Hàng phục như thế nào?” Đức Thế Tôn bèn ứng hợp cơ duyên ấy mà ấn chứng, hứa khả rằng: “Hãy nên đúng như lời ông đã nói là khéo hộ niệm, khéo phó chúc để trụ như thế, hàng phục như thế”. Kế đó, Ngài lại nói tường tận, ví như ngàn vách núi, vạn hang hốc, ngoằn ngoèo uốn lượn, mãi cho đến chỗ này bèn kết lại rằng: “Ưng như thị sanh thanh tịnh tâm, ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (Hãy nên sanh cái tâm thanh tịnh như thế, hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh cái tâm). 


“Hãy nên sanh cái tâm thanh tịnh” tức là “hãy nên trụ như thế”. “Hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm” tức là “hàng phục cái tâm như thế”. Ở đây, được chỉ bày, cảnh tỉnh như thế, thì sau đấy hai câu Như Thị trong lời chỉ dạy chung lúc mở đầu mới có căn cứ. Tức là hai câu Như Thị trong phần trước do có một câu Như Thị ở đây thì ý nghĩa mới càng thân thiết, càng thấu triệt. Đó gọi là hô ứng từ xa, vẫn còn cách một tầng, đúng là đã dung hợp thành một vị. Do vậy, hơn hai hàng trong khoa này chính là một kết huyệt lớn từ lúc mở đầu cho đến chỗ này, giống như nhà Phong Thủy đối với ngàn núi, muôn dòng, tìm long mạch khắp chỗ. Nếu chẳng tìm ra chánh huyệt, khó tránh khỏi lẩn quẩn nơi mạch phụ, chẳng nắm được yếu lãnh. Nếu tìm được chánh huyệt, thì cát, nước, thanh long, bạch hổ
, nơi nơi đều để ta sử dụng. Học Phật cũng thế. Học Phật ắt phải y giáo phụng hành, đối với giáo nghĩa sâu thẳm, ắt phải tìm được chỗ cương yếu. Nhưng đoạn này chính là cương yếu của những nghĩa được nói từ trước tới nay.  
Hãy nên chẳng trụ vào sắc mà sanh tâm, chớ nên trụ trong thanh, hương, vị, xúc, pháp mà sanh tâm. Biết như thế, thấy như thế, tin như thế, hiểu như thế. Bất luận tu hành pháp gì, đi, đứng, nằm, ngồi, chẳng lìa điều này, ngõ hầu đối với ý chỉ Vô Trụ mới có chỗ tiến nhập, mà tự tánh thanh tịnh tâm mới có thể dần dần hé lộ đôi chút tin tức, mà đối với pháp được tu cũng có thể mong có thuở thành tựu. Ngàn phần, vạn phần! Lại nữa, đoạn này đã là cương yếu của các nghĩa đã nói trên đây. Hiểu được điểm cương yếu ấy để hành các pháp như bố thí v.v… thì đạo không đâu chẳng tồn tại. Do vậy, khoa tiếp theo xét theo công dụng của kinh để so sánh, nhằm hiển lộ: Phước đức ấy lớn hơn [phước đức do] sanh lòng tin chẳng biết bao nhiêu lần! 
2.2.2.2.2.1.2.2.1.3. Dùng Báo Thân chẳng trụ để chứng minh 

(Kinh) “Tu Bồ Đề! Thí như hữu nhân, thân như Tu Di sơn vương. Ư ý vân hà? Thị thân vi đại phủ?” Tu Bồ Đề ngôn: “Thậm đại, Thế Tôn! Hà dĩ cố? Phật thuyết phi thân, thị danh đại thân”.


(經)須菩提！譬如有人，身如須彌山王。於意云何？是身為大不？須菩提言：甚大，世尊！何以故？佛說非身，是名大身。

(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ví như có người thân như núi chúa Tu Di, ý ông nghĩ sao? Thân ấy có to lớn hay chăng?” Tu Bồ Đề thưa: “Bạch Thế Tôn, rất lớn! Vì sao vậy? Phật nói chẳng phải thân thì gọi là thân lớn”). 


“Thí như” (譬如) là tỷ dụ. Phàm hễ nói thí dụ, đều nhằm chứng minh “pháp thuyết” (những điều trần thuật trong phần giảng pháp). Phần pháp thuyết trên đây tuy đã xiển phát chẳng sót, nay lại chứng minh bằng thí dụ để nói, không gì chẳng nhằm làm cho người nghe càng hiểu rõ hơn! “Hữu nhân” (Có người) là ám chỉ người phát đại đạo tâm. Đại tâm là nhân, đại thân (thân to lớn) là quả. “Tu Di sơn vương” (núi chúa Tu Di): Sánh ví Báo Thân thù thắng, nhiệm mầu. Thân ấy vi diệu, tuy có hình tướng, nhưng chẳng phải là bậc Địa Thượng Bồ Tát, sẽ chẳng thể thấy. Đúng là nhiều kiếp siêng tu Lục Độ vạn hạnh, phước lẫn huệ cùng trang nghiêm, công hạnh viên mãn thì mới có thể chứng đắc cái gọi là “thân có vô biên tướng hảo”. Nếu nghi “thân tướng quả báo thù thắng, nhiệm mầu chẳng giống như phàm tướng, nhưng nếu chẳng giữ lấy thân ấy thì tu Lục Độ vạn hạnh để làm gì?” thì [kẻ nghi như vậy] trọn chẳng biết bất luận quả vị hay nhân địa, tướng và phi tướng, đều chẳng thể giữ lấy. Nếu có đôi chút chẳng hiểu rõ lý này, thì khi tu nhân, sẽ chẳng thể khế nhập thâm sâu “hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm”. Đó là ý vi diệu của đức Phật khi Ngài nêu lên câu hỏi này. Ngài Tu Bồ Đề lãnh hội sâu xa ý chỉ của đức Phật; do vậy, vừa mở miệng liền đáp “rất lớn”. Nói “rất lớn” nhằm nêu rõ thân ấy chẳng phải là không có, chẳng khác nào trước hết cho kẻ hoài nghi một viên thuốc an thần, khiến cho kẻ đó biết phát đại nguyện, tu đại hạnh, ắt sẽ đạt được thân to lớn thù thắng, nhiệm mầu, cố nhiên là chân thật, chẳng dối! “Hà dĩ cố?” (Vì sao vậy?) là lời [gạn hỏi]: Do nguyên nhân nào mà đạt được thân to lớn ấy? “Phật” là danh xưng của quả đức. 


“Phi thân” (Chẳng phải là thân) có hai ý: 


1) Nói theo sự chứng quả, cái được chứng chính là cái Thể của Pháp Thân thanh tịnh, chẳng phải là tướng Báo Thân này, tức “phi thân” chính là nói về Pháp Thân. 


2) Nói theo sự chứng quả, đã là cái Thể của Pháp Thân, mà Pháp Thân chứa đựng trọn khắp các cõi nhiều như cát (không điều to lớn nào lọt ra ngoài được), vào khắp trong các vi trần (không điều nhỏ nhặt chẳng được bao gồm trong ấy), chẳng có hình tướng, chẳng có số lượng. Vì thế, kinh Tịnh Danh nói “Phật thân vô vi, bất đọa chư số” (Thân Phật vô vi, chẳng thuộc trong các pháp số)
. Ngụ ý [trong đoạn kinh Kim Cang thuộc khoa này] là dựa theo Thể để nói, cho nên bảo là “phi thân”, tức “phi thân” là nói đến Pháp Thân. “Thị danh đại thân” (thì gọi là thân lớn) là nói đến Báo Thân, nhằm nêu rõ Báo Thân cao lớn thù thắng, nhiệm mầu. Dụng ý là dựa theo tướng để nói, nên bảo là “thậm đại” (rất lớn). “Thị danh” (Thì gọi là) là nói về danh tướng, nghĩa là: Nếu nói theo phương diện chứng Pháp Thân, thật sự là phi thân chẳng có hình tướng, há có lớn hay nhỏ để có thể nói? Nay nói “thậm đại” chính là dựa theo danh tướng của Báo Thân để nói. “Đắc quả”: Tuy chẳng phải là không có thân cao lớn ấy, nhưng thật sự chẳng tồn tại “cái để có thể đạt được”. Hễ tồn tại “cái để có thể đạt được”, sẽ là trụ vào thân tướng. Nếu trụ vào thân tướng, sao có thể chứng Pháp Thân thanh tịnh vô tướng? Pháp Thân chưa chứng, cũng chẳng có Báo Thân rất lớn! Nếu hiểu rõ lý này, sẽ biết chớ nên giữ lấy thân tướng, nhưng cũng chẳng phải là không có quả báo thù thắng ấy! Có thể tu Lục Độ vạn hạnh mà chẳng chấp giữ, sẽ chứng Pháp Thân thanh tịnh, hết thảy các tướng thù thắng sẽ tự nhiên hiển hiện. Chớ nên chấp Hữu, nhưng cũng đừng nên chấp Vô. Sau đấy, khi tu nhân, sẽ có thể chẳng giữ lấy ngã tướng, chẳng trụ trong sáu trần, sanh tâm thanh tịnh. 

2.2.2.2.2.1.2.2.2. Dựa theo công hiệu của kinh để nói rõ 


Chia thành hai phần: 


1) Nêu rõ phước đức thù thắng. 


2) Nêu rõ nguyên do của sự thù thắng. 

2.2.2.1.2.1.2.2.2.1. Nêu rõ phước đức thù thắng
2.2.2.1.2.1.2.2.2.1.1. Dẫn thí dụ về cát sông Hằng 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Như Hằng hà trung sở hữu sa số, như thị sa đẳng Hằng hà, ư ý vân hà? Thị chư Hằng hà sa, ninh vi đa phủ?” Tu Bồ Đề ngôn: “Thậm đa, Thế Tôn! Đản chư Hằng hà, thượng đa vô số, hà huống kỳ sa?” 


(經)須菩提。如恆河中所有沙數，如是沙等恆河，於意云何？是諸恆河沙，寧為多不？須菩提言：甚多，世尊！但諸恆河，尚多無數，何況其沙？

(Kinh: Tu Bồ Đề! Như số lượng tất cả cát trong sông Hằng, đối với các sông Hằng nhiều như số cát ấy, ý ông nghĩ sao? Cát của các sông Hằng ấy, há có nhiều chăng?” Tu Bồ Đề thưa: “Bạch Thế Tôn, rất nhiều! Chỉ tính các sông Hằng đã là nhiều vô số, huống hồ cát của chúng ư?”) 


Thiên Trúc
 có một con sông lớn, tên là Hằng Hà (Ganges). Âm Hằng hơi sai lệch, đáng phải nên nói là sông Căng Già (殑伽)
, phương này dịch là sông Phước. Con sông ấy ở Ấn Độ giống như Hoàng Hà và Trường Giang của Trung Hoa, tưới đẫm cả nước, đối với giao thông, trồng trọt, thương vụ, và văn hóa, lợi ích rất lớn, nên nói là Phước Hà. Hơn nữa, người cổ Ấn Độ coi nó là thánh thủy, được thấy sông ấy, hoặc vào trong sông tắm rửa, sẽ được phước vô lượng. Vì thế, cũng dịch nghĩa là Thiên Đường Lai (đến từ thiên đường), do nó bắt nguồn từ chỗ cao. Trung Hoa cũng có câu “Hoàng Hà chi thủy thiên thượng lai” (nước Hoàng Hà từ trời đổ xuống). Kinh Phật dạy: Phía Bắc Thiệm Châu (Nam Thiệm Bộ Châu, tức Diêm Phù Đề), có chín hắc sơn. Kế đó, có Đại Tuyết Sơn (Himalaya), lại có Hương Túy Sơn (Gandhamādana). Giữa phía Nam của Hương Túy và phía Bắc của Tuyết Sơn, có cái ao tên là A Nậu Đạt (Anavatapta), phương này dịch là Vô Nhiệt Não (無熱惱). Ao rộng mỗi bề năm mươi do-tuần, nước tám công đức chứa đầy trong đó. Ao có bốn cửa, mỗi cửa chảy ra một con sông, nước chảy cuồn cuộn đổ vào biển. Mỗi sông tách thành hai vạn năm ngàn con sông lớn tưới trọn bốn đại châu. Chảy ra từ cửa Đông chính là sông Căng Già (Gaṅgā), chảy theo hướng Đông Nam đổ vào biển. Cửa Nam chảy ra sông Tín Độ (Sindhu, tức sông Indus), chảy theo hướng Tây Nam đổ vào biển. Cửa Tây chảy ra sông Phược Sô (Vakṣu) theo hướng Tây Bắc đổ vào biển. Cửa Bắc chảy ra sông Tỷ Đa (Śitā), theo hướng Đông Bắc đổ vào biển. 


Cát sông Hằng cực mịn, do mịn nên thấy số lượng càng nhiều hơn! Do vậy, trong kinh Phật, hễ nói đến số lượng cực nhiều chẳng thể tính toán, đều dùng cát sông Hằng để sánh ví. Lại do người Thiên Trúc ai nấy đều biết có con sông ấy, biết số lượng cát trong sông chẳng thể tính toán, [vì thế], dùng cát sông Hằng làm thí dụ để đại chúng cùng hiểu. Chữ Như trong “như Hằng hà sa” có nghĩa là “ví như”, phải đọc liền mạch với câu kế tiếp thành “như thị đẳng Hằng hà sa”. “Sa đẳng Hằng hà” có nghĩa là hiện thời coi tất cả các hạt cát trong sông Hằng, cứ mỗi hạt cát là một con sông Hằng mới. Số hạt cát ban đầu đã là vô lượng, mà số lượng các con sông Hằng “mới” cũng bằng số ấy, tức là số lượng sông Hằng cũng nhiều vô lượng như thế. Do vậy nói “như thị sa đẳng Hằng hà” (các sông Hằng nhiều như số cát ấy), giống như nói: Coi tất cả số cát vô lượng trong sông Hằng hiện thời, hóa thành vô lượng sông Hằng mới nhiều như số cát vô lượng ấy. Câu “thị chư Hằng hà” (các sông Hằng ấy) [trong chánh kinh] là nói đến các con sông trong [cách nói giả dụ trên đây]. “Chư” hàm nghĩa “vô lượng”. Hỏi: Cát trong vô lượng con sông Hằng mới ấy há có nhiều chăng? Đáp rằng “rất nhiều”, nhằm chỉ rõ: Chúng nhiều đến nỗi chẳng thể nói được! Mấy câu từ chữ Chư trở đi nhằm nói: Chỉ nói về [số lượng của] các con sông Hằng “mới” thì đã nhiều đến nỗi chẳng thể tính toán được, huống hồ cát trong các sông ấy! Số đó lại càng là vô biên, chẳng thể hình dung, chỉ nói mơ hồ là “rất nhiều” mà thôi! 

2.2.2.2.2.1.2.2.2.1.2. Nói về phước do bố thí của báu

(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ngã kim thật ngôn cáo nhữ, nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân, dĩ thất bảo mãn nhĩ sở Hằng Hà sa số tam thiên đại thiên thế giới, dĩ dụng bố thí, đắc phước đa phủ?” Tu Bồ Đề ngôn: “Thậm đa, Thế Tôn!”


(經)須菩提！我今實言告汝，若有善男子、善女人，以七寶滿爾所恆河沙數三千大千世界，以用布施，得福多不？須菩提言：甚多，世尊！


(Kinh: Tu Bồ Đề! Ta nay bảo thật với ông: - Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân dùng bảy báu đầy ắp trong các tam thiên đại thiên thế giới bằng với số cát trong các sông Hằng ấy để bố thí, được phước có nhiều chăng?” Ngài Tu Bồ Đề thưa: “Bạch Thế Tôn! Rất nhiều”). 


“Thật ngôn cáo nhữ” (Bảo thật cùng ông): Tuy nói ở đây, nhưng ý bao trùm cả khoa sau, khiến cho [thính chúng] biết phước do “thọ trì, giảng nói” được nói trong phần kinh văn sau đó càng nhiều hơn phước ở đây. Đó là lời chân thật, chớ nên không tin! Chữ Nhĩ Sở (爾所) dùng trong cổ văn chính là nói “như hứa” (如許, áng chừng, bằng khoảng) trong cách hành văn của người hiện thời. “Như hứa” tức là lời chỉ điểm, tức là kiểu nói “hứa đa” (許多) trong ngạn ngữ tại Thượng Hải, hoặc “giá mặc ta” (這默些) trong ngạn ngữ phương Bắc.


Sông Hằng vô lượng, cát trong sông vô biên. “Nhĩ sở Hằng hà sa số” (Số cát trong các sông Hằng nhiều ngần ấy) giống như nói “vô lượng vô biên” vậy. Ngài Tu Bồ Đề lãnh hội sâu xa ý chỉ của đức Phật, biết những điều đã nói trên đây, không gì chẳng nhằm mượn phước đức hữu vi cực đại để so sánh, nhằm tỏ rõ pháp vô vi do thọ trì, giảng nói, phước đức càng lớn hơn phước ấy. Chủ ý vốn không phải ở chỗ này, nên chỉ đáp “rất nhiều”, chẳng nói thêm gì khác! 

2.2.2.2.2.1.2.2.2.1.3. Hiển thị sự thù thắng do trì kinh 

(Kinh) Phật cáo Tu Bồ Đề: - Nhược thiện nam tử, thiện nữ nhân, ư thử kinh trung, nãi chí thọ trì tứ cú kệ đẳng, vị tha nhân thuyết, nhi thử phước đức, thắng tiền phước đức.


(經)佛告須菩提：若善男子、善女人，於此經中，乃至受持四句偈等，為他人說，而此福德，勝前福德。

(Kinh: Đức Phật bảo Tu Bồ Đề: “Nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân trong kinh này, cho đến thọ trì bốn câu kệ v.v… vì người khác nói, phước đức này hơn hẳn phước đức trước”). 


Ý nghĩa thọ trì bốn câu kệ trong phần trước đã nói cặn kẽ. “Tứ cú kệ đẳng” nhằm tận lực nói: Thọ trì, diễn nói kinh rất ít mà phước đức còn hơn hẳn phước [bố thí bảy báu] trước đó. Vậy thì thọ trì, diễn nói cả bản kinh, phước ấy càng thù thắng hơn, chẳng cần phải nói nữa! Thọ trì sẽ có thể tự độ. “Vị tha nhân thuyết” (Vì người khác nói) tức là có thể độ tha. Tự độ và độ tha chính là Bồ Tát hạnh. Bởi thế, phước đức cực đại! Trì kinh, thuyết pháp, phước đức còn hơn bố thí, nghĩa này có Thông và Biệt. Thông là bất luận trì kinh nào, nói pháp nào, không gì chẳng đều là như vậy. Biệt là chuyên nói về kinh này. 


Nay trước hết nói về nghĩa Thông. Nói theo sự tự độ, nếu bố thí mà chẳng biết lìa tướng, phước đức đạt tới mức lớn cùng cực vẫn chẳng qua sanh lên trời mà thôi! Vì thế, gọi là “công đức hữu lậu”, tức là nói [công đức ấy] vẫn rơi rớt trong đường sanh tử luân hồi, chẳng thể nói tới tự độ được! Nếu có thể thọ trì ý nghĩa của kinh, có thể khai trí huệ, có thể biết luân hồi đáng sợ mà cầu thoát lìa, khi hành bố thí cũng biết lìa tướng, thì chính là phước huệ song tu, có thể đạt tới bờ kia, liễu sanh tử, chứng thánh quả. So với kẻ chỉ có thể sanh thiên, nhưng vẫn chẳng tránh khỏi nhập luân hồi, sẽ là cách biệt một trời, một vực! Như vậy thì tuy chỉ thọ trì một bài kệ bốn câu v.v… phước ấy đã hơn hẳn phước do bố thí của báu đầy ắp vô lượng vô biên đại thiên thế giới, huống hồ người thọ trì toàn bộ bản kinh ư! 


Nói theo sự độ tha, Tài Thí chẳng sánh bằng Pháp Thí, [điều này] chứa đựng nhiều nghĩa. Ở đây, tôi nêu đại lược: 


1) Tài Thí thì người thí và kẻ nhận chưa chắc đã có trí. Pháp Thí mà nếu chẳng có trí, sẽ không thể thí, [mà người nhận nếu] chẳng có trí huệ cũng chẳng thể tiếp nhận. 


2) Tài Thí thì người thí được phước to lớn, người nhận chỉ đạt được lợi ích nhỏ nhoi trước mắt. Pháp Thí thì người thí lẫn kẻ nhận đều đạt được phước to lớn. 


3) Tài Thí chỉ hữu ích cho sanh mạng của con người. Pháp Thí thì tăng thêm huệ mạng cho con người. 


4) Tài Thí chế phục tham. Pháp Thí đoạn Hoặc. 


5) Tài Thí thì đôi bên đều chẳng thoát khỏi luân hồi. Pháp Thí thì đôi bên mới có thể liễu sanh tử. 


6) Tài Thí thì đôi bên thọ dụng có cùng tận. Pháp Thí thì đôi bên thọ dụng vô cùng. 


7) Tài Thí thì thí ít, người được lợi ích sẽ ít. Pháp Thí thì thí ít mà có thể đạt được lợi ích to lớn. 


Hỏi: Như vậy thì chỉ hành Pháp Thí, chẳng hành Tài Thí có được hay chăng? 

Đáp: Chẳng phải vậy! Bồ Tát nhiếp thọ chúng sanh, Tài Thí cũng chẳng thể thiếu, nhưng tông chỉ là hành Pháp Thí, chẳng coi Tài Thí là rốt ráo! 


Trên đây là nói chung về hai thứ lợi ích do thọ trì, diễn nói hết thảy các kinh pháp. Khoa sau sẽ nói riêng về lợi ích do thọ trì, diễn nói kinh này. Cần phải biết: Kim Cang Bát Nhã chỉ thẳng bản tánh. Nếu có thể kiến tánh, sẽ có thể thành Phật, há có phải chỉ là khiến cho chính mình liễu sanh thoát tử, khiến cho chúng sanh liễu sanh tử mà thôi, mà còn có thể độ vô lượng vô biên chúng sanh đều thành Phật. Tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật, không gì hơn kinh này! Phước đức ấy to tát chẳng thể nghĩ bàn, há có phải chỉ vượt trội phước đức bố thí của báu đầy ắp trong vô lượng vô biên đại thiên thế giới trên đây mà thôi ư! 

2.2.2.2.2.1.2.2.2.2. Hiển thị nguyên do thù thắng 

2.2.2.2.2.1.2.2.2.2.1. Giảng về phước do tùy thuận mà nói kinh này 


(Kinh) Phục thứ, Tu Bồ Đề! Tùy thuyết thị kinh, nãi chí tứ cú kệ đẳng, đương tri thử xứ, nhất thiết thế gian thiên, nhân, A Tu La, giai ưng cúng dường, như Phật tháp miếu. 

(經)復次，須菩提！隨說是經，乃至四句偈等，當知此處，一切世間天、人、阿修羅，皆應供養，如佛塔廟。

(Kinh: Lại nữa, Tu Bồ Đề! Hễ nói kinh này, thậm chí là bốn câu kệ v.v…. hãy nên biết: Đối với chỗ ấy, hết thảy trời, người, A Tu La trong thế gian đều nên cúng dường như tháp miếu của Phật). 


Hễ nói “phục thứ” (lại nữa) tuy là nêu riêng ý nghĩa khác, nhưng thật ra nhằm thành tựu nghĩa trước, do nghĩa trước đã được nói cặn kẽ rồi. “Tùy” có nghĩa “chẳng hạn định”; nói đại lược thì có sáu ý: 


1) Tùy thuộc người nào, bất luận tăng, tục, thánh, phàm. 


2) Tùy căn cơ, bất luận lợi căn hay độn căn (đấy chính là ý nghĩa cạn và sâu nói bổ sung lẫn nhau. Hoặc nói là Đệ Nhất Nghĩa, hoặc bảo là Đối Trị). 


3) Tùy theo kinh văn, bất luận nhiều, ít, rộng, hay lược. 


4) Tùy nơi chốn, bất luận là thành thị, làng quê, chỗ thù thắng, hay nơi kém hèn! 


5) Tùy thời, bất luận ngày, đêm, [thời gian] dài hay ngắn. 


6) Tùy chúng, tức là bất luận người nhiều hay ít. Nếu gặp cơ duyên đáng nên nói, liền nói. 


Đó gọi là “tùy thuyết”. “Đương tri” (Hãy nên biết) ngụ ý răn nhắc “chớ nên coi thường!” “Thử xứ” (Chỗ ấy) là nói tới chỗ thuyết kinh. Chỗ thuyết kinh [đáng nên tôn trọng] như thế, thì suy ra cũng biết là đối với người thuyết kinh [cũng phải nên tôn kính như thế]. Khoa sau nói: “Đương tri thị nhân” (Hãy nên biết người ấy) v.v… Do vậy biết: Nói tới Xứ, sẽ kiêm cả ý nói đến người. Nói chung, người nghe kinh chớ nên chẳng giữ tấm lòng cung kính. Vì sao vậy? Do tôn trọng pháp, do chẳng quên điều bắt nguồn, nhưng người nói kinh trọn chớ nên có cái tâm ấy, vì sao? Do xa lìa danh lợi và cung kính, do chớ nên chấp tướng. Đấy chính là điều mà đôi bên đều phải nên biết! Lại như kinh Đại Bát Nhã nói: Thiên Đế Thích thường ở Thiện Pháp Đường, vì thiên chúng nói pháp Bát Nhã Ba La Mật. Có lúc thiên vương chẳng ở đó, nếu thiên chúng kéo đến, cũng hướng về tòa trống làm lễ, cúng dường rồi rời đi. Đấy chính là chư thiên tuân theo lời đức Phật dạy mà cung kính chỗ nói kinh. Kinh Đại Phẩm lại nói: Chư thiên hằng ngày thực hiện ba thời lễ kính, trong sáu ngày trai càng nhiều hơn. Chỗ nào có kinh thì đều giữ sao cho bốn phía đều thanh tịnh. 


Nói “thế gian” là giống như “thế giới”. “Gian” (間) có nghĩa là “ngăn cách”. Như nói “trong một gian nhà” nhằm nêu rõ giới hạn của căn nhà ấy. Nếu chẳng có giới hạn, sao lại gọi là “một gian”? Do đó, nói “thế gian” chẳng khác nói thế giới. “Thế” (世) có ý nghĩa là theo chiều dọc, cứ ba mươi năm là một Thế. Giới (界) là ý nghĩa theo chiều ngang, các phương các chốn đều có giới hạn. Nay nói “nhất thiết thế gian” (hết thảy thế gian) cho thấy: Theo chiều dọc thì tột cùng vị lai, theo chiều ngang bèn trọn khắp mười phương, tức là ý nghĩa “tận vị lai tế, biến pháp giới” (tận cùng đời vị lai, trọn khắp pháp giới). 


Nói trời, nói người, hàm ý thâu nhiếp trọn hết tất cả chúng sanh trong tam giới, nhưng nói trời, nói Tu La, mang ý nghĩa gồm thâu thiên long bát bộ. Vì thế, tuy chỉ nêu ra ba đường, nhưng hàm ý gồm trọn hết thảy. Hãy nên biết: Hai chữ “giai ưng” (đều nên) chính là tương ứng với “đương tri” (hãy nên biết). Vì sao nên biết? Do đều nên [như thế] vậy! “Ưng” (應): Nếu chẳng phải là như thế sẽ chẳng được; do vậy, phải nên biết [như thế đó]. 


Cúng dường có hai loại: 


1) Sự cúng dường, nói đại lược thì gồm mười sự, tức là hương, hoa, anh lạc (chuỗi kết bằng châu, ngọc, hoặc các thứ báu), hương bột, hương bôi, hương đốt, phan, lọng, y phục, âm nhạc, chắp tay lễ bái. Chỗ nói kinh chính là đạo tràng; do vậy, phải nên trang nghiêm cung kính như thế. 


2) Pháp cúng dường, tức là đúng như pháp mà tu hành, lợi ích chúng sanh (như nghe xong sẽ xoay vần nói lại cho người khác, hoặc đem kinh biếu tặng v.v…), nhiếp thọ chúng sanh (như khuyên người khác tới nghe, chia chỗ ngồi cho người khác v.v…), cho tới chẳng xả Bồ Tát nghiệp (như gặp trở ngại, khó khăn vẫn đều đến nghe, tức là “chẳng bỏ”), chẳng lìa Bồ Đề tâm (như phát khởi đại nguyện, đại hạnh,      chẳng trái nghịch chánh trí Bát Nhã, chẳng trái nghịch ý chỉ của kinh) v.v… 


“Như Phật tháp miếu” là nói đều nên cúng dường [chỗ nói kinh] như cúng dường tháp miếu thờ Phật thông thường. Cúng dường tháp miếu thì ai nấy đều biết; còn chỗ thuyết kinh có thể bị coi thường. Do vậy, dùng tháp miếu để làm lệ, hòng dạy rõ: Nơi thuyết kinh chính là đạo tràng, chẳng khác các nơi tháp miếu. Do vậy, phải đều nên cúng dường (do vì lẽ nào mà nơi đó là đạo tràng, trong phần sau sẽ trịnh trọng nói rõ). Nói chung, đều nhằm nêu rõ: Người thuyết pháp do đức Phật sai khiến, pháp đã nói ấy vốn do đức Phật nói. Do vậy, thay Phật tuyên dương thì chính là giống như Phật hiện diện tại đó. Kinh Pháp Hoa dạy: “Năng vị nhất nhân thuyết Pháp Hoa kinh, nãi chí nhất cú, thị nhân tắc vi Như Lai sở khiển, hành Như Lai sự” (Có thể vì một người mà nói kinh Pháp Hoa, thậm chí [chỉ nói] một câu, người ấy chính là được Như Lai sai khiến làm chuyện của Như Lai). Pháp Hoa đã là như vậy, hết thảy các kinh đều là như vậy. Kim Cang Bát Nhã càng chẳng phải không như vậy! Đoạn văn trước đó nói “đương tri” (hãy nên biết) chính là nói đến chuyện này! Nếu biết người ấy được Phật sai khiến, pháp do Phật nói, sẽ tự biết đều phải nên cung kính cúng dường vậy! 


“Tháp” là tiếng Phạn, nói đầy đủ là Tháp Bà (塔婆), phiên âm như vậy hơi sai, thật ra là Tốt Đổ Ba (Stupa), có nghĩa là chỗ cao rạng, cũng dịch là Phương Phần, Viên Trủng (方墳圓塚, mộ vuông, mộ tròn). Tháp ắt cao rạng; do vậy, biểu thị sự thù thắng. Tháp Phật có nhiều loại, nay chỉ nói bốn loại, tức là tháp đản sanh, tháp thành đạo, tháp chuyển pháp luân, và tháp nhập Niết Bàn. Nay dạy cúng dường [chỗ nói kinh] như tháp, tức là có ý nghĩa hàm nhiếp cả bốn loại tháp ấy. Vì sao nói vậy? Kinh này giảng Thật Tướng. Thật Tướng chính là Pháp Thân của Phật. Lại nói “hết thảy chư Phật từ kinh này mà ra”, há chẳng phải chỗ ấy chính là tháp nơi Phật đản sanh ư? Sau khi nghe pháp, biết tu nhân, chứng quả, mà kinh này sanh phước vô lượng, túc tội đều tiêu, sẽ đắc Vô Thượng Bồ Đề. Do vậy, chỗ này liền giống như tháp nơi Phật thành đạo. Thay Phật tuyên dương pháp Đại Thừa tối thượng, chỗ ấy chính là tháp nơi đức Phật chuyển pháp luân. Bát Niết Bàn có nghĩa là Vô Vi, cũng có nghĩa là “sanh diệt đã diệt”, lý sự rốt ráo, mà những điều được nói trong kinh này đều là pháp vô vi, khiến cho người nghe diệt cái tâm sanh diệt, chứng cái quả rốt ráo, đó gọi là “khiến cho nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ”, tức chỗ này chính là tháp nơi đức Phật bát Niết Bàn cũng chẳng đúng hay sao? 


“Miếu” (廟) là hình mạo, có ý nói là chỗ thờ tượng Phật, tiếng Phạn là Chi Đề (Caitya). Phàm là Phật tháp, ắt thờ xá-lợi (śarīra) của Phật. Xá-lợi tức chân thân của Phật. Phàm là miếu thờ tượng Phật, ắt có kinh pháp, ắt có tăng chúng. Nói một chữ Miếu, tức là chỗ Trụ Trì Tam Bảo tụ tập. Nay nói “như Phật tháp miếu” tức là nói người thuyết kinh thay Phật tuyên dương, liền giống như chân Phật ở đó. Nói đại pháp, tiếp nối hưng thịnh Phật chủng; đó là trụ trì Tam Bảo. Vì thế nói là “như Phật tháp miếu, đều nên cúng dường”. Trong phần kinh văn trước đó đã nói “vì người khác nói [kinh pháp] thì phước đức ấy thù thắng hơn người trước đó (người dùng bảy báu đầy ắp các cõi tam thiên đại thiên thế giới nhiều như số cát trong vô lượng sông Hằng)” là vì lẽ ấy. Do vậy, có thể chứng minh: Tuy kinh nói Xứ, dụng ý thật sự là nói đến người. Đương nhiên phải tôn trọng người thuyết kinh giống như vậy. Nếu người thuyết kinh đối với phi pháp mà bảo là pháp, pháp bảo là phi pháp, bàn xằng Bát Nhã, lầm pháp, lầm người, tội nghiệp ấy to tát, trọn chẳng đáng nhắc tới hay sánh ví. Nhìn từ chánh diện của kinh, có thể thấy được khía cạnh phản diện. Đây lại là điều người thuyết kinh cần phải nên biết: Hãy nên dè dặt tự xét, đừng nên lơi là chút nào! Vì thế, kinh văn trong phần sau lại nói “hà huống tận năng thọ trì” (huống hồ có thể thọ trì trọn hết) v.v… “Thọ” (受) tức là lãnh nhận nghĩa chân thật. “Trì” (持) là nương theo nghĩa mà tu trì. Vậy thì chẳng thể tu trì, sẽ là “nói được mà chẳng làm được”, như đếm của báu nơi nhà người khác, chính mình chẳng có nửa đồng! Hơn nữa, chẳng thể tu trì, ắt cũng chẳng thể nhận lãnh, bởi chắc chắn là chẳng thể lãnh hội nghĩa chân thật vi diệu rất sâu từ văn tự được! Chẳng thể lãnh hội mà cứ nói, ắt sẽ đến nỗi bàn xằng Bát Nhã, hay diễn tả Bát Nhã nông cạn! Há chẳng phải rõ ràng là răn nhắc người thuyết kinh sâu đậm, thiết tha đó ư? 

2.2.2.2.2.1.2.2.2.2.2. Nói về phước do trì trọn hết bản kinh

2.2.2.2.2.1.2.2.2.2.2.1. Nói thẳng vào sự thọ trì trọn hết


(Kinh) Hà huống hữu nhân tận năng thọ trì, độc tụng. 


(經)何況有人盡能受持讀誦。

(Kinh: Huống hồ người có thể thọ trì, đọc tụng trọn hết). 

Nói “thọ trì” lại nói “đọc tụng”, nhằm nói rõ ắt phải là người có thể lãnh nhận, tu trì, thì mới có thể thật sự đọc tụng. Nếu không, lợi ích do đọc tụng rất nhỏ! Đã có thể thọ trì, lại còn phải đọc tụng, do nghĩa lý uẩn tàng trong kinh vô cùng, luôn luôn đọc tụng sẽ càng có thể huân tập tăng trưởng, tức là sức thọ trì ngày càng tiến bộ. Trong phần trên là “nói”, ở đây là “thọ trì”; đó là điểm bất đồng thứ nhất. Phần trên nói “tùy ý nói bốn câu kệ”, ở đây nói “tận năng thọ trì, độc tụng”, đó là điểm bất đồng thứ hai. Nhưng nói “hữu nhân” (có người), chẳng phải là nói riêng một người nào khác, thoạt đầu chưa nói dứt khoát: Đó chính là người nói kinh. Huống chi, cũng nhằm nói rõ người có thể tận hết sức thọ trì, đọc tụng, sẽ càng thù thắng hơn người tùy thuận diễn nói. Đức Thế Tôn nói tách ra như thế, [là vì]: 


1) Giảng rõ công thọ trì to lớn, khiến cho mọi người đều biết hướng đến, coi trọng điều này. 


2) Nói rõ người có thể nói, ắt là do thọ trì mà ra. “Tùy thuyết” ắt đều do “tận năng thọ trì” (có thể thọ trì trọn hết) mà có. Nếu chẳng thể thọ trì trọn hết, sao có thể mỗi chuyện đều là đạo, vì đại chúng tùy thời, tùy chốn, tùy căn cơ để giảng nói kinh văn cho được! 


3) Nói rõ do có thể thọ trì trọn hết, ắt phải nên khi gặp cơ hội đáng nên nói, sẽ liền vì người khác mà nói. Không chỉ có thể thọ trì trọn hết, mà còn càng thù thắng hơn. 


Do vậy, kinh văn trong phần trước và khoa này tuy khác biệt, nhưng ý nghĩa thật sự soi tỏ lẫn nhau, tức Như Lai thật sự có ý muốn cho ai nấy đã có thể nói, lại còn có thể thọ trì. Đã có thể thọ trì, sẽ có thể nói, chẳng thể tách rời thành hai đằng để hành riêng mỗi thứ! Vì sao biết ý này? Do phần sau nói hai chữ “thành tựu” liền có thể hiểu rõ. Bởi lẽ, đức Thế Tôn nói kinh pháp này, vốn là mong sao ai nấy đều thành tựu. Để thành tựu thì phải tự độ, độ tha, viên mãn hai điều lợi (tự lợi và lợi tha) thì mới được! Nếu chỉ biết nói, hoặc chỉ biết thọ trì, tức là đối với tự lợi và lợi tha bị lệch về một bên, còn mong thành tựu chi nữa! Vì vậy biết: Kinh văn tuy nói tách ra, nhưng ý nghĩa thật sự nhất quán. Đọc kinh, nghe pháp, chớ nên chấp trước tướng văn tự, ắt phải nên lãnh hội nghĩa chân thật như vậy. Đó gọi là “y nghĩa, chẳng y văn”. 
Lại nữa, trong đoạn “tùy thuyết” trước đó có ý nghĩa hoàn toàn tương đồng với “độ trọn tất cả hết thảy chúng sanh” được nói trước hết ở đầu kinh. Có nghĩa là Bồ Tát phát nguyện, chưa thể độ mình mà mong độ người khác trước. Độ người khác chính là độ mình. Kế đó, nói “hà huống tận năng thọ trì” (huống hồ có thể thọ trì trọn hết), cũng có ý nghĩa hoàn toàn tương đồng với “phục thứ, Bồ Tát ưng vô trụ pháp nhi hành Lục Độ” (lại nữa, Bồ Tát hãy nên chẳng trụ vào pháp mà hành Lục Độ) ở đầu kinh, có nghĩa là tuy độ tha mà vẫn phải tự độ, nhưng tự độ vốn là vì độ tha! Nếu chẳng lãnh hội ý nghĩa “tự tha chẳng hai”, há còn có thể nói là “có thể thọ” ư? Há còn trông mong có thành tựu được ư? Đức Thế Tôn thuyết pháp như Ma Ni châu, phương diện nào cũng đều trọn vẹn. Nếu chẳng lãnh hội như thế, há chẳng phải là cô phụ kinh văn này ư? Cần phải biết văn tự trong mỗi kinh không gì chẳng nói tột bậc châu đáo, tường tận, chặt chẽ. Rất sợ mọi người ơ hờ, hời hợt, hiểu biết nửa vời, chẳng thể hết sạch các kiến để lắng lòng thấu hiểu, ắt đến nỗi chấp trước phiến diện, mê muội toàn thể, tự lầm, lầm người! Nói “y nghĩa” (nương theo ý nghĩa) tức là dạy mọi người phải dung hội, thông suốt, hiểu rõ ý nghĩa chân thật ở nơi đâu. “Chẳng y văn” (chẳng dựa theo văn tự, tức là chỉ hiểu theo ý nghĩa văn tự, chấp trước văn tự), tức là chớ nên nghe một lời, nửa câu, liền tách rời văn tự [khỏi ngữ cảnh], cắt xén ý nghĩa! 

2.2.2.2.2.1.2.2.2.2.2.2. Nói rõ nguyên do

2.2.2.2.2.1.2.2.2.2.2.2.1. Nói trực diện theo phương diện thành tựu 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Đương tri thị nhân, thành tựu tối thượng đệ nhất hy hữu chi pháp. 


(經)須菩提！當知是人，成就最上第一希有之法。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Hãy nên biết người ấy thành tựu pháp tối thượng, hiếm có bậc nhất). 


Pháp tối thượng hy hữu bậc nhất là pháp gì vậy? Chính là pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Pháp ấy là pháp để bậc Cứu Cánh Giác tự chứng. Thành tựu pháp ấy cũng có nghĩa là “thành Phật”. Kinh Di Đà dạy: “Thích Ca Mâu Ni Phật năng vị thậm nan hy hữu chi sự, năng ư ngũ trược ác thế trung, đắc A Nậu Bồ Đề” (Thích Ca Mâu Ni Phật có thể làm chuyện hiếm có, rất khó, Ngài có thể ở trong đời ác ngũ trược, đắc Vô Thượng Bồ Đề). Hiếm có, rất khó, chính là hy hữu bậc nhất! Trọn chẳng có ai hơn được Phật, nên nói là “tối thượng”. Nếu tách ra để nói, A Nậu Bồ Đề nghĩa là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Chánh Giác: Trước nay chẳng giác, mà nay có thể trái trần, hợp giác, chẳng phải là hy hữu ư? Chánh Đẳng: Đẳng (等) có nghĩa là bình đẳng. Nay không chỉ tự giác, mà còn có thể giác tha. Tự và tha chẳng hai, Không lẫn Hữu đều chẳng chấp, pháp giới bình đẳng, đó là Đệ Nhất Nghĩa, cho nên nói là Đệ Nhất. Vô Thượng là đường tắt đạt đến chỗ có của báu, chứng Cứu Cánh Giác; đó gọi là Vô Thượng Bồ Đề. Vô Thượng có nghĩa là tối thượng. Các bản chú giải cổ hồn hậu, đơn giản, nay thấy đó là lời lẽ xác đáng khiến cho [người đọc] biết nghĩa ấy. Còn như chú giải của hậu nhân, hoặc dùng tam thân (Pháp, Báo, Hóa) để giải thích, hoặc dùng Tam Bát Nhã (Văn Tự Bát Nhã, Quán Chiếu Bát Nhã, Thật Tướng Bát Nhã) để giải thích, tức là ý nghĩa thiếu thân thiết, viên mãn vậy! “Thành tựu” nghĩa là nói có thể thành tựu pháp như vậy. 


“Thị nhân” (Người ấy) tức là chỉ chung người có thể “tùy thuyết” kinh này, có thể thọ trì trọn hết kinh này, và nghe kinh mà có thể thọ trì, có thể tùy thuyết. Hai chữ “đương tri” (hãy nên biết) xuyên suốt các câu sau đó. Nếu nói theo câu này, sẽ là người cùng tu phước lẫn huệ như thế, ta lẫn người cùng độ, sẽ tiến thẳng đến chỗ có của báu, có thành tựu to lớn, chớ nên coi thường! Nếu biết người ấy thành tựu chẳng thể nghĩ bàn, sẽ biết phước đức ấy vượt xa kẻ dùng bảy báu đầy ắp vô lượng vô biên đại thiên thế giới để bố thí! Một đằng là hữu lậu, hữu vi; một đằng là vô lậu, vô vi, cho nên dẫn đến sự sai khác là ở chỗ này, có chi là lạ? 

2.2.2.2.2.1.2.2.2.2.2.2.2. Dựa theo sự huân tập để kết lại 

(Kinh) Nhược thị kinh điển sở tại chi xứ, tắc vi hữu Phật, nhược tôn trọng đệ tử.


(經)若是經典所在之處，則為有佛，若尊重弟子。

(Kinh: Nếu chỗ nào có kinh điển này, tức là chỗ ấy có Phật và các bậc đệ tử đáng tôn trọng). 


Chữ Kinh của Trung Hoa vốn có nghĩa là “đường lối”. “Điển”     (典) nghĩa là khuôn phép. Những điều kinh này nói đều là khuôn phép chánh yếu chẳng thay đổi, là con đường giác ngộ đều cùng phải theo của người phát Bồ Đề tâm. Đi theo con đường ấy, vâng theo khuôn phép ấy, tự nhiên đến thẳng chỗ có của báu. Vì vậy, chỗ có kinh này chính là chỗ có của báu. Đã trở thành chỗ có của báu, cho nên Phật và hết thảy các hiền thánh, không vị nào chẳng ở đó. “Nhược tôn trọng đệ tử” là giống như nói “cùng với hết thảy các hiền thánh”. “Nhược” (若) [ở đây phải hiểu] là “cùng với”. “Tôn trọng đệ tử”: Có người bảo đó là nói tới các vị đại đệ tử như Ca Diếp, Mục Liên. Có người bảo là nói tới các vị đại Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền. Nói chung, chỗ đức Phật ngự liền có đại chúng vây quanh để Ngài vì họ thuyết pháp, ví như các ngôi sao chầu hầu mặt trăng. Do vậy, “tôn trọng đệ tử” là nói chung hết thảy hiền thánh, Bồ Tát, La Hán đều được gồm trọn trong ấy, chẳng cần phân biệt chuyên nói về [những vị nào]. Kinh Đại Bát Nhã dạy: “Bát Nhã sở tại chi xứ, thập phương chư Phật thường tại kỳ trung” (Chỗ có Bát Nhã, mười phương chư Phật thường ở nơi đó). Vì thế, muốn cúng dường Phật, hãy nên cúng dường Bát Nhã. Bát Nhã và Phật chẳng hai, chẳng khác! Biết mười phương chư Phật đều ở tại nơi ấy, sẽ biết hết thảy Bồ Tát, La Hán trọn khắp hư không tận pháp giới, không vị nào đều chẳng ở trọn hết tại đấy. Nói chung là nêu rõ sự thù thắng của kinh này, được quý trọng khắp nơi, đều được mọi người tôn kính đó thôi! 


Nhìn chung mấy khoa trên đây, trước là nói rõ chỗ thuyết kinh; kế đó là nói về người thọ trì. Đến đây, liền biết nguyên do vì sao nói rõ nơi chốn và người [thuyết kinh], thật sự là để hiển lộ công năng của kinh này! Công năng của kinh chẳng có chi khác, chính là chánh trí Bát Nhã. Vì thế, hiển lộ [công năng của] kinh, lại còn thật sự khuyên mọi người cúng dường kinh này, đọc tụng kinh này, thọ trì kinh này, rộng vì mọi người nói kinh này, để mong do văn tự mà khởi quán chiếu, chứng Thật Tướng. Đức Phật thuyết pháp, tầm mắt thấy trọn bốn phương, phương diện nào cũng đều trọn vẹn như thế đó! 


Lại nữa, thoạt đầu khi hiển lộ nơi chốn, bèn nói “đều nên cúng dường như tháp miếu của Phật”, tức là nói rõ: Thuyết kinh chính là trụ trì Tam Bảo. Nay bèn nói hễ kinh ở chỗ nào, nơi ấy liền có Phật và hết thảy các vị hiền thánh, tức là nói về thường trụ Tam Bảo. Khoảng giữa bèn nói: “Người ấy thành tựu pháp tối thượng hy hữu bậc nhất”, hòng nói rõ thành tựu tự tánh Tam Bảo. Nói gộp lại, đó là do trụ trì Tam Bảo mà chứng tự tánh Tam Bảo, thành tựu thường trụ Tam Bảo, cũng chính là do thường trụ nên trụ trì, do trụ trì nên thường trụ. Hơn nữa, thế nào là trụ trì? Thế nào là thường trụ? Hoàn toàn nương vào tự tánh để thành tựu mà thôi! 


Hơn nữa, phần trước nói “thành tựu thù thắng” nhằm hiển thị duyên do khiến cho phước đức thù thắng. Nay lại nói “huân tập thù thắng” nhằm hiển thị nguyên do của thành tựu thù thắng. Vì sao vậy? Do chỗ có kinh điển giống như chỗ có Phật, Bồ Tát, tức là người thọ trì, diễn nói chính là thân cận các vị đại thiện tri thức như chư Phật, Bồ Tát. Như thế thì luôn luôn huân tập tự tánh, há có ai chẳng đạt được thành tựu to lớn ư? 


Lại nữa, thoạt đầu nói “như Phật  tháp  miếu”, vì  sao  chỗ  thuyết 
kinh lại giống như tháp miếu của Phật? Nay nói chỗ nào có kinh, Phật và hiền thánh đều ngự tại đó, há chẳng phải là nói rõ nguyên do “như Phật tháp miếu” trong đoạn trước ư? Nói chung, đã nói “như Phật tháp miếu”, lại nói “Phật và hiền thánh đều hiện diện”, đều nhằm nói rõ kinh này là then chốt đối với mạng mạch của Tam Bảo! Vì thế, chẳng ngại nói cặn kẽ đôi ba lượt, khiến cho hết thảy chúng sanh tôn trọng kinh này vậy! 


Lại nữa, phần trước nói thành tựu rồi liền nói tiếp: Chỗ có kinh điển chính là chỗ có Phật và các bậc đệ tử đáng tôn trọng. Đấy là lại nói rõ sự thành tựu của người ấy tối thượng như Phật. Kế đó, cũng giống như hết thảy hiền thánh, là hy hữu bậc nhất. Vì sao vậy? Người phát vô trụ tâm sẽ chứng cái quả vô vi, cho nên hết thảy hiền thánh đều do pháp vô vi mà có sai biệt! Vì thế, thọ trì, diễn nói kinh Vô Vi Thật Tướng, há chẳng thành tựu pháp ấy hay sao? 


Kinh văn thuộc mấy khoa này, văn tự chẳng nhiều, diệu nghĩa vô cùng, khó nêu tỏ trọn hết được! Ở đây, bất quá nói đại lược như đã trần thuật trên đây, tùy thuộc mỗi người khéo lãnh hội mà thôi! 


Hơn nữa, phần trước đã so sánh để hiển thị công năng của kinh, dùng chuyện bố thí của báu trong một đại thiên thế giới để so sánh, nhằm hiển thị phước đức ấy. Nay dùng chuyện thí của báu trong vô lượng vô biên đại thiên thế giới để so sánh hòng hiển thị phước đức này. Vì sao trước sau sai biệt dường ấy, nghĩa ấy là như thế nào? Do sự hiển thị thù thắng trong phần trước là nói sau khi [người nghe pháp này] đã có thể sanh tín tâm, lại còn nói “hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra”, nhằm nêu rõ: Nếu có thể nghe chương cú này, tín tâm thanh tịnh, sẽ tiến hướng Phật trí. Vì vậy, có phước đức như thế đó. Nhưng bất quá là cái tâm vừa mới phát sanh tịnh tín, chưa thể thâm nhập; do vậy, chỉ dùng chuyện thí của báu trong một đại thiên thế giới để hiển lộ sự thù thắng. 


Nay thì khác hẳn, nói tới lúc sau khi đã khai giải. Khai giải như thế nào? Đó chính là “sanh tâm thanh tịnh, chẳng trụ vào đâu mà sanh cái tâm ấy”. Lại còn nói: “Đương tri thị nhân thành tựu tối thượng đệ nhất hy hữu chi pháp” (Hãy nên biết người ấy thành tựu pháp hy hữu tối thượng bậc nhất). Lại nói “tắc vi hữu Phật, nhược tôn trọng đệ tử” (tức là có Phật, và các đệ tử đáng tôn trọng) nhằm chỉ rõ: Nếu có thể lãnh ngộ nghĩa chân thật “vô trụ sanh tâm, sanh tâm vô trụ”, sẽ rất có khả năng đạt được thành tựu to lớn. Do hiểu ý nghĩa của kinh, bèn nắm được cương yếu, so với người trước đó chỉ có tín tâm, chưa đạt được cương yếu, sẽ khác biệt một trời, một vực! Vì thế, dùng chuyện bố thí chất báu trong vô lượng vô biên đại thiên thế giới để so sánh hòng hiển lộ sự thù thắng. Đó là nói rõ: Người ấy phước đức vượt trội người trước vô lượng vô biên lần! Vì sao vậy? Một đằng là mới phát sanh tín tâm, chỉ biết danh tự thô thiển. Một đằng là hiểu sâu xa nghĩa kinh, dần dần có thể nhập quán. Cần phải biết: Kinh này chuyên nói về Thật Tướng, chỉ thẳng vào bản tâm. Người thọ trì nếu có thể thật sự thẳng thừng gánh vác, nương theo kinh mà khởi quán, sẽ sanh phước, diệt tội, mau chứng Bồ Đề, công đức há có thể diễn tả, suy lường nổi ư? Nhưng trong nửa bộ đầu, đã có năm lượt so sánh để hiển thị, nếu công năng của kinh có lớn hay nhỏ thì thật ra là do công hạnh của người trì tụng sâu hay cạn mà tạo thành sự sai biệt ấy, chẳng phải là do kinh có công năng sai biệt! 

2.2.2.2.2.1.2.3. Xin dạy tên kinh để thọ trì 

2.2.2.2.2.1.2.3.1. Thỉnh cầu 

(Kinh) Nhĩ thời, Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn: - Thế Tôn! Đương hà danh thử kinh? Ngã đẳng vân hà phụng trì?


(經)爾時，須菩提白佛言：世尊！當何名此經？我等云何奉持？

(Kinh: Lúc bấy giờ, ngài Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: - Bạch Thế Tôn! Nên đặt tên kinh này là gì? Chúng con nên phụng trì như thế  nào?) 


Từ đây trở đi, văn lẫn nghĩa đều tinh tế, hãy nên nghe kỹ. Do văn tự liên quan trước sau, hãy nên gộp chung phần trước và sau để xem, để nói bổ trợ lẫn nhau thì ý nghĩa mới thấu triệt. Do tổng hợp phần trước và phần sau để nói, cho nên ý nghĩa phức tạp, nghiêm mật, nếu ơ hờ nghe, sẽ khó thể lãnh hội! 


“Nhĩ thời” (Lúc bấy giờ) là lúc nói những lời trước đó đã xong, ngụ ý: Khi đã lãnh hội được cương yếu, sẽ hành trì, chẳng để chậm trễ tí nào! Đó gọi là “lúc hiểu chính là lúc hành”. Người kết tập kinh đặc biệt nêu ra chữ “nhĩ thời” là do ý này! 


Hơn nữa, trong kinh này, hễ nói “nhĩ thời” và câu “Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn” đều có ý nghĩa khởi đầu một điều quan trọng (nói thông tục là “mở đầu một điều khác”), nhằm biểu thị những điều được nói trong khoa này cao hơn những phần trước để người nghe chú ý. Nhưng lời lẽ tuy là khởi đầu điều khác, ý vẫn dựa trên các ý nghĩa trước đó! Do trong phần trên đã nhiều lượt phô bày phước đức thù thắng của kinh này, thậm chí “chỗ có kinh này thì Phật và hiền thánh đều cùng trụ tại đó!” Thù thắng như thế, chẳng biết kinh này nên đặt tên như thế nào? Nhiều lượt nói thọ trì kinh này, tức là một bài kệ gồm bốn câu v.v… đều có phước đức cực lớn! Cho đến có thể thọ trì trọn hết, sẽ thành tựu pháp Vô Thượng Bồ Đề. Như vậy thì nên trì như thế nào? Đấy là điều người học đều cấp thiết mong biết; do vậy, hỏi kinh này nên đặt tên là gì? Chúng con nên phụng trì như thế nào? 


Các kinh khác, khi hỏi tên kinh, phần lớn đặt ở cuối bản kinh; nay chỉ mình kinh này nói ở khoảng giữa là vì lẽ nào? Cần phải biết: Nghĩa lý trong nửa bộ sau của kinh này là mở rộng từ nửa bộ trước. Các nghĩa ấy trong nửa bộ trước đã có, bất quá chưa nói tường tận đó thôi! Nếu trưởng lão chẳng lại thưa hỏi thì nói nửa bộ trước xong là đã có thể kết thúc. Do vì lẽ ấy, tuy dường như tên kinh này được nói ở khoảng giữa, nhưng thật ra là cuối nửa bộ trước, vẫn chẳng khác gì các bộ kinh khác vậy! 


“Đương hà danh thử kinh” tức là nên dùng tên gì để đặt tên cho kinh này. Cũng có thể đảo câu này thành: “Thử kinh đương hà danh?” (kinh này nên đặt tên là gì?) Nghĩa đã thù thắng, tên kinh ắt phải cũng thù thắng. Ý nói: Tiếp đó, sẽ có tên kinh ắt phù hợp thực chất. Nếu biết tên gọi ấy, sẽ càng có thể nhìn vào tên mà nghĩ đến ý nghĩa. “Phụng”     (奉) là tuân theo, nương vào. “Trì” (持) tức là tu trì, hành trì. Xin dạy pháp để hành trì để đại chúng thuận tiện tuân theo, nương vào, do vậy nói “ngã đẳng phụng trì” (chúng con phụng trì). Phụng trì giống như nói “phụng hành”. Hễ nói đến Hành, liền có hai nghĩa: Một là tự hành, hai là khuyên người khác hành. Vì thế, cổ nhân giải thích ý nghĩa của chữ Trì là “nhậm hoằng” (đảm nhiệm hoằng dương). “Nhậm” (任) là đảm nhiệm, tức là nói đến sự tự hành. “Hoằng” (弘) là hoằng dương, tức là nói khuyên bảo người khác. Nói tới hành trì, liền dẫn dắt tới những điều đã nói trong phần trên. 


Hãy thử xem phần trên kể từ chỗ đàm luận tường tận thì vừa mở đầu liền bảo “hàng phục cái tâm”. Hàng phục như thế nào? Chính là phát đại nguyện, hành đại hạnh, chẳng trụ trong cảnh giới lục trần, rộng hành Lục Độ, độ trọn hết vô biên chúng sanh thành Phật, nhưng chẳng giữ lấy tướng độ sanh. Cho đến pháp và phi pháp đều chớ nên giữ lấy. Bóc tách từng tầng một như thế. Càng bóc, càng vi tế, kết quy vào “chẳng trụ lục trần, sanh tâm thanh tịnh” (tám chữ này tức là nói gọn của “sanh tâm thanh tịnh” và “tâm chẳng trụ trong lục trần”. Đó là cước chú cho câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”). Phàm đủ loại nghĩa môn như đã nói đều là quán môn, đều là hạnh môn, tức là “đều nên phụng trì”. Vậy thì đức Thế Tôn khai thị đại chúng nên phụng trì như thế nào cũng đã cực tường tận, cực rõ ràng! Vì sao trưởng lão Tu Bồ Đề ở đây lại hỏi “phụng trì như thế nào?” Há có phải là chỉ nhằm khiến cho [thính chúng] lãnh giải, phụng trì các nghĩa đã nói trước đó ư? Hay là phụng trì những điều đã nói trên đây còn chưa trọn hết, nên nay lại thỉnh lần nữa? Vừa mới nói là ắt cần phải nhìn gộp chung phần trước và phần sau để nói tổng hợp ở ngay chỗ này! Nếu chưa thấu triệt các chỗ ấy, ắt sẽ phụng trì chẳng đắc lực, không chỉ dễ phát sanh các nỗi hiểu lầm như trong phần trước đã nói mà thôi! Cần phải biết nay trưởng lão thưa hỏi “phụng trì như thế nào” là riêng có thâm ý: 


1) Đức Phật thuyết pháp, không gì chẳng Lý Sự viên dung. “Viên dung”: Nói Lý liền gồm thâu Sự, nói Sự liền chứa đựng Lý. Đó gọi là “ngoài Lý chẳng có Sự, ngoài Sự chẳng có Lý”. Do vậy, người học Phật ắt cũng phải giải hạnh cùng tiến. Giải thuộc bên Lý, Hạnh thuộc bên Sự, ắt cần phải cùng tiến thì mới viên dung tương ứng. Nhưng căn tánh của chúng sanh ngàn muôn sai khác. Có kẻ vừa giải liền hành, cũng có người tuy đã giải mà chưa thể hành, hoặc tuy hành nhưng chưa thể tương ứng. Cần phải biết: Giải mà chưa hành, hoặc hành mà chưa tương ứng, sẽ chưa phải là thật sự giải! Thật sự có thể lãnh giải, sẽ chẳng đợi khuyên mà tự hành. Hành cũng tự có thể tương ứng. Trưởng lão muốn hạng người ấy hiểu sâu hơn, cho nên lại thưa hỏi; đấy là tấm lòng đau đáu hết sức thiết tha! 


2) Thưa hỏi tên kinh, tức là thỉnh cầu khai thị tổng đề của đủ loại ngôn thuyết, chương cú trước đó. Vậy thì thưa hỏi “phụng trì như thế nào?” cũng vốn là thỉnh cầu khai thị các nghĩa đã nói trước đó có pháp tổng trì hay không? Nếu đạt được tổng trì, trì tổng đề ấy, há chẳng phải là càng then chốt, trọng yếu hơn ư? Đó gọi là “nghe pháp chẳng chán”. Hiểu được tầng đạo lý thứ nhất ở đây, sẽ biết trước đó tuy chưa thưa hỏi phụng trì như thế nào, hoàn toàn chẳng phải là chuyên vì khiến cho [thính chúng] lãnh ngộ, thấu hiểu, mà là đã có sự phụng trì được gồm thâu trong ấy! Nay tuy thưa hỏi phụng trì, cũng có ý nghĩa “cầu lãnh ngộ, thấu hiểu” được bao gồm trong ấy. Hiểu được tầng đạo lý thứ hai, sẽ biết phần trước đã có phụng trì, nay cũng chẳng ngại gì thỉnh lần nữa! Như thế thì trước sau không chỉ chẳng xung đột, chẳng trùng lặp, mà lại còn có thể nêu rõ nghĩa trong phần trước! 


Nói tới chỗ này, lại sợ người nghe sanh nghi, nay sẽ nói một lời càng triệt để hơn. Hỏi: Những điều đã nói trước đó đã là mỗi mỗi đều nên phụng trì, nay lại thưa hỏi rành rẽ phụng trì như thế nào? Vì sao phán định khoa lớn thứ nhất là sanh tín, nay khoa thứ hai bèn phán định là khai giải; tới khoa lớn thứ ba mới phán định là tấn tu? (Trong phần nói tường tận, trước hết phán định hai tổng khoa: Một là dựa theo cảnh để giảng vô trụ; hai là dựa theo tâm để giảng vô trụ. Lại phán định hai khoa ấy thành bốn phần, tức một là sanh tín, hai là khai giải, ba là tấn tu, bốn là dùng sự thành tựu để chứng minh). 


Đáp: Kể từ lúc mở đầu kinh trở đi, quả thật đều có thể khởi tu, nhưng pháp tu trì rốt ráo thuộc khoa lớn thứ ba. Vì thế, chỉ đặt tên cho khoa lớn thứ ba là Tấn Tu. Hơn nữa, đấy là dựa theo kinh để phán định, chẳng phải là dám nói mò! Như trong đại khoa thứ nhất, chỉ ra rõ ràng “trì giới, tu phước, có thể sanh khởi tín tâm”. Đó là nói đến chỗ sơ khởi của tín tâm vậy. Vì thế, phán định là Sanh Tín. Khoa lớn thứ hai, sau khi thỉnh dạy tên kinh để thọ trì, dạy rõ “hãy thấu hiểu nghĩa thú sâu xa”, tức là nói rõ: Không chỉ sanh tín, mà còn phải khai giải. Do vậy, phán định là Khai Giải. Cho tới khi khoa lớn thứ ba sắp xong, lại chỉ dạy rõ ràng dùng không có “ta, người, chúng sanh, thọ giả” để tu hết thảy thiện pháp, liền đắc A Nậu Bồ Đề. Lại nói: “Như Lai nói thiện pháp chẳng phải là thiện pháp, thì gọi là thiện pháp”. Tức là ngay cả tướng thiện pháp cũng chẳng giữ lấy! Đấy gọi là pháp tu rốt ráo. Tu như thế được gọi là rốt ráo, do phù hợp với nghĩa Như của các pháp. Vì vậy, phán định là Tấn Tu. 


Cần phải biết: Chẳng nói là Khởi Tu, mà nói là Tấn Tu, có ý nghĩa sâu xa. Bởi lẽ, hiểu rõ nghĩa sâu bèn tu trì tiến cao hơn. Đồng thời lại nói rõ các nghĩa trước đó hoàn toàn chẳng phải chỉ là sanh tín, khai giải, chẳng phải là khởi tu. Lại còn có một nghĩa chớ nên không biết: Ba sự Tín, Giải, Hành, chẳng thể nói nhất định là không có thứ tự, [mà cũng] chẳng thể nói nhất định là có thứ tự! Ắt phải là người có tín tâm thì sau đấy mới nghiên cứu, tìm cầu Phật pháp. Cũng ắt phải hiểu rõ nghĩa chân thật trong Phật pháp rồi sau đấy mới biết chân thật tu hành. Điều này cố nhiên là rõ ràng có thứ tự trước sau. Nhưng luận định khít khao sự thật, nếu chẳng có mảy may công hạnh, sẽ là chướng sâu, huệ cạn, quyết chẳng thể lãnh hội Phật pháp rất sâu. Ắt phải là công hạnh càng tiến, hiểu lý sẽ thuận theo đó mà càng sâu! Vả nữa, nếu chẳng phải là có giải và có hạnh, tín tâm cũng dường có, dường không, sẽ chẳng thể nói là tín căn thành tựu! Do vậy nói rằng “tín, giải, hạnh cùng tiến đồng thời”, há có thứ tự trước sau để có thể nói ư? Đôi khi, có người vô duyên cớ mà có thể tin Phật, hoặc thoạt đầu chẳng học Phật, vừa nghe Phật pháp rất sâu liền hiểu rõ. Cũng có người chẳng hiểu Phật pháp mảy may mà có thể phát tâm tinh tấn, dũng mãnh tu hành. Đấy đều là những vị túc thế vốn sẵn có công hạnh, nay gặp nhân duyên, bèn lập tức phát hiện, chẳng phải là ngẫu nhiên! 


Nay dùng “chứng” (chứng cớ) để nói, “chứng” tức là bằng chứng. Phàm chuyện mắt đích thân trông thấy, thân đích thân làm được, thì gọi là Chứng. Vì thế, ắt phải chân thật làm đúng như pháp thì mới gọi là Hành. Chân thật trông thấy Phật lý thì mới gọi là Giải. Chân thật biết lợi ích do quy y Tam Bảo thì mới gọi là Tín. Như vậy thì hễ nói đến Tín, Giải, Hạnh, đều đã chứa đựng ý nghĩa Chứng, nhưng một mực chẳng gọi là Chứng. Chỉ có chứng Pháp Thân thì mới dùng chữ Chứng để gọi tên. Có thể thấy [nói như vậy chính] là phân biệt trên danh nghĩa! Nếu luận theo thực tế, không gì chẳng phải là chứng! Dùng ngay “chứng Pháp Thân” để nói, thế nào là chứng? Cũng chẳng qua là công hiệu của hai chuyện giải và hạnh! Giải hạnh đạt đến rốt ráo, thì gọi là “chứng đắc rốt ráo”. Trừ giải hạnh ra, chẳng có Chứng để có thể nói. Không chỉ là như thế, kinh này dạy: “Tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng” (Tín tâm thanh tịnh bèn sanh ra Thật Tướng). Thật Tướng tức là Pháp Thân. Nói cách khác, Pháp Thân hiển hiện cũng bất quá là tín tâm thanh tịnh đó thôi! Do vậy bèn nói: Há chỉ tín, giải, hạnh, chứng trọn chẳng có thứ tự trước sau? Thật ra, trên danh tướng, tợ hồ có bốn chuyện sai biệt, nhưng trên thực tế, chẳng hề sai biệt mảy may! Bốn sự hóa thành một chuyện, đó gọi là “bình đẳng”; tức là do bốn chữ ấy, có thể ngộ do bình đẳng mà thấy sai biệt, từ sai biệt mà thấy lý bình đẳng. 


Nói cao hơn một bậc nữa, khi Thật Tướng hiển hiện, duy nhất thanh tịnh, ngay cả hai chữ Tín Tâm cũng chẳng có dấu vết, tức là thật sự bình đẳng rốt ráo, Như Như bất động! Vì thế, nếu hiểu Phật lý, tùy tiện lấy bất cứ một chuyện nào, đều có thể tột cùng rốt ráo, quy vào bình đẳng. Như trong phần kinh văn nói về Sanh Tín, hễ nói “một niệm sanh tịnh tín” thì là nói tới sự tướng “sanh tín”, cho nên bảo: Một niệm tương ứng vẫn chưa phải là tịnh niệm tiếp nối. Nếu nói rốt ráo thì lời ấy có thể sâu không đáy, rộng vô biên. Vì sao nói vậy? Hễ sanh tịnh tín liền giống như “sanh tâm thanh tịnh”, có cùng một nghĩa vị với “tín tâm thanh tịnh”. “Một niệm” là chỉ riêng một niệm ấy. Niệm ấy chẳng có gì khác, chính là tín tâm thanh tịnh. “Sanh” chính là hiển hiện. “Tắc sanh tịnh tín” (Bèn sanh lòng tin thanh tịnh) tức là tịnh tâm hiển hiện. Nói như thế thì một lời ấy chính là chứng đắc tánh thể Như Như bất động vậy! Những câu khác đều có thể lãnh hội như thế. Do vậy, nghe một lời, hoặc nửa bài kệ, đều có thể chứng đạo. Chớ nên không biết lý này! 


Nhưng giảng kinh, thuyết pháp, có khi lại chẳng thể không tùy thuận tướng văn tự để nói. Nếu vừa mở đầu, đã bàn ngay vào nghĩa sâu, đâm ra sẽ khiến cho người nghe chẳng có gì để có thể tuân theo! Lý này lại chớ nên không biết! Trong phần trước, khi nói câu này, chẳng thể ngay lập tức nói rõ lý ấy là vì lẽ này. Nay đã nói dần dần sâu hơn, liền không ngại thuận tiện nêu ra, khiến cho [thính chúng] biết Phật pháp “không gì nông cạn mà chẳng sâu xa, đã sâu mà lại có thể diễn tả cạn”. Đúng là chẳng có thứ tự sâu hay cạn để nói được! Vì thế, chớ nên chấp giữ tướng ấy, mà nói là sai. Chỉ vì tiếp dẫn chúng sanh, khơi gợi, hướng dẫn cho họ tiến cao hơn, lại chẳng thể không giả lập một thứ tự cạn sâu, cùng với đủ thứ chuyện trang nghiêm. Do vậy, chẳng thể đoạn diệt tướng ấy, cho nên nói là “thị danh”. 

Hãy để lại đó, nay chẳng nói kinh văn, mà lại nói chệch ra ngoài đề, nói lan man tín giải hạnh chứng lắm lời chừng ấy, là vì sao vậy? Hãy nên biết đấy chẳng phải là nói lời thừa thãi, mà chính là để nêu tỏ ý nghĩa của bốn chữ “vô hữu định pháp” (không có pháp nhất định) đã nói trong phần kinh văn trước đó xuyên suốt hết thảy, khiến cho đại chúng lãnh hội nghĩa ấy, ngõ hầu sẽ biết chuyện nào cũng đều là đạo. Nương theo tín giải hạnh chứng để nêu tỏ, hòng chỉ bày chuyện gì cũng đều là như thế, không riêng gì Phật pháp là như thế! Hơn nữa, từ đây trở đi, nghĩa thú càng tiến nhập sâu xa, vi tế hơn. Nếu chẳng dâng ra đôi chút ý nghĩa này, trong tâm sẽ chẳng thể linh hoạt, đối với nghĩa thú sâu xa, vi tế, sẽ chẳng dễ lãnh hội! Hãy nên biết bốn đoạn văn “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã” trong phần sau chính là nói rõ “chẳng có pháp nhất định”. Tôi nay nói như thế, chính là để chiếu ứng sẵn với phần sau. Cần phải biết: Do chẳng có pháp nhất định, cho nên chẳng thể chấp Hữu, chẳng thể chấp Vô. Hễ kinh nói “tắc phi” đều nhằm nói rõ “chớ nên chấp Hữu”. “Chớ nên chấp Hữu” là khiến cho [hành nhân] hội quy tánh thể. Vì sao vậy? Tánh vốn vô tướng, như thái hư không, há có thể dùng danh tự, ngôn ngữ để cầu? Ắt cần phải ly tướng phản chiếu, ngõ hầu chứng nhập. Hễ nói “thị danh” chính là chỉ bảo chớ nên “chấp Vô”. “Chớ nên chấp Vô” tức là dạy tuy hội quy tự tánh, nhưng cũng chẳng hoại danh tướng của Giả Hữu! Vì sao vậy? Do tánh vốn vô tướng mà vô bất tướng. Tướng chính là Dụng của tánh thể; hễ có Thể ắt có Dụng. Như cái Thể của thái hư không, cố nhiên là rỗng tuếch, nhưng vạn tượng sâm la, hết thảy các tướng quả báo thuộc y báo và chánh báo đều từ trong ấy mà hiện ra. Nếu chẳng có muôn hình tượng, [hư không] liền trở thành cái Không trơ trơ, cũng chẳng đáng coi là thái hư không vậy! Chỉ là chẳng chấp giữ các tướng ấy, hư không há có tổn hại gì! Sao lại nói “tuyệt đối vô tướng”, cũng há cần phải diệt tướng ấy ư? Giữ lấy nghĩa ấy để tu hành, thì muốn thấy bản tánh, ắt phải nên lìa danh, tuyệt tướng, phá ngã kiến. 


Ngã kiến chẳng trừ, sẽ sanh cái tâm phân biệt, khởi niệm bèn chấp tướng. Nhưng ngã kiến ấy chính là gốc bệnh từ vô thỉ tới nay, chẳng dễ phá trừ, ắt phải nên chiếu theo pháp do đức Phật đã nói, một mặt phản quán nội chiếu, dứt trừ phan duyên vọng tưởng; mặt khác lại nên tuân theo các thứ sự tướng nghi quỹ, lễ bái, sám hối, cùng với bố thí, trì giới v.v… hòng cầu tiêu nghiệp chướng, khai phát bổn trí, khiến cho tín tâm tăng trưởng, giải hạnh thành tựu, ngõ hầu chướng trừ, tánh hiển. Nhưng khi hành, tâm hãy nên đừng chấp sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp. Thấu hiểu tánh của một niệm tâm ấy cùng với chư Phật và chúng sanh vốn là một Thể. Cái Thể ấy vốn không tịch; sau đấy, cảm ứng thần tốc, tự thành tựu dễ dàng! Phàm khi tu nhân, đã có thể chẳng giữ lấy tướng, mà cũng chẳng diệt tướng, chẳng hề chấp vào hai bên, phù hợp Trung Đạo, cho nên cảm ứng to lớn, mà thành tựu cũng to tát. Do vậy, sau khi thành tựu, có thể chẳng rời đạo tràng mà thân trọn khắp mười phương, hiện các thứ cõi trang nghiêm để phổ độ vô lượng vô biên chúng sanh. Đó gọi là “vô tướng” mà chẳng phải là “không có tướng”, chẳng phải không làm mà là không làm! 


Suy rộng hơn để nói, vâng giữ nghĩa ấy để làm người, tấm lòng rộng rãi, chẳng vướng mắc phiền não, đạt được tự tại, cũng biết ngôn hạnh cẩn trọng, chẳng lầm nhân quả mà không vướng mắc. Giữ nghĩa ấy để xử thế, sẽ biết “vạn sự đều là Không”, liên quan gì đến ta, mặc cho kẻ khác khuấy sóng dậy gió, ta có thể ngồi câu vững vàng trên chiếc thuyền chài, mà cũng có thể biết nhân tình thế thái, qua lại lăng xăng, [dẫu gặp] an, nguy, khổ, lạc, vẫn có thể an vui trong từng cảnh ngộ. Dùng nghĩa ấy để gánh vác trách nhiệm lớn lao, làm đại sự. Do chẳng chấp tướng, tuy sự đưa đến liền ứng, nhưng tâm tình thảnh thơi, chẳng bị lay động. Do tướng chẳng đoạn diệt, tuy tâm chẳng chấp tướng, mà lớp lang rành rành, chẳng hề phế sự mảy may. Như thế há chẳng phải là “tắc phi, thị danh”, đâu đâu cũng là đạo ư? Đúng là “đạo chẳng xa người, người tự xa cách” vậy! Đức Phật vốn vì độ đời mà đến, cho nên pháp do Ngài nói ra, không gì chẳng nhiếp trọn hết thảy thế gian và xuất thế gian. Chỉ cần dung hội, quán thông nghĩa chân thật như thế, thì chuyện gì cũng đều có thể phụng trì, lúc nào cũng đều là tu hành, ở đâu cũng đều được thọ dụng, chỗ nào cũng đều là Phật pháp. Do vậy, Phật pháp được gọi là Pháp Bảo, kinh này lại càng là pháp bảo vô thượng. Thâu thập những lời lẽ “thừa thãi” chỉ nhằm tuyên dương pháp bảo vô thượng này mà thôi! 

2.2.2.2.2.1.2.3.2. Chỉ dạy


Chia thành ba phần: 


1) Nêu chung tên kinh để thọ trì. 


2) Nêu tường tận nguyên do. 


3) Kết lại bằng cách nói rõ phước do thọ trì. 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.1. Nêu chung tên kinh để thọ trì 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.1.1. Nêu tên gọi Năng Đoạn 


(Kinh) Phật cáo Tu Bồ Đề: - Thị kinh danh vi Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật.


(經)佛告須菩提：是經名為金剛般若波羅蜜。

(Kinh: Đức Phật bảo Tu Bồ Đề: - Kinh này tên là Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật).


Bảy chữ này chính là tổng đề của cả bộ kinh, trong phần mở đầu đã giải thích ý nghĩa tường tận. Nay nói đại lược. Bát Nhã (Prajñā) được phương này dịch là Trí Huệ. Nói theo nhân là Huệ, nói theo quả là Trí. Nhân quả như một; vì vậy, dịch chung ý nghĩa là Trí Huệ. Ba La Mật (Pāramitā) được phương này dịch là Đến Bờ Kia; có trí huệ ấy bèn có thể liễu sanh tử, nhập Niết Bàn. Giải thích như vậy thì Ba La Mật chẳng có gì khác, chính là Bát Nhã. Trí huệ ấy lại chẳng giống thế trí biện thông, mà chính là Phật trí, Phật huệ, được gọi là “tri kiến của Phật”, là “trí huệ đạt tới bờ kia”. Giải thích như thế thì Bát Nhã chẳng phải là thứ chi khác, mà chính là Ba La Mật. Kim Cang là thí dụ. Kim Cang (Vajra) là vật cứng chắc, sắc bén nhất, có thể cắt đứt hết thảy. Do nó cứng chắc, hết thảy các vật chẳng thể phá hoại nó. Do nó sắc bén, nó có thể phá hoại hết thảy các vật. Dùng nó để sánh ví Bát Nhã Ba La Mật như đống      lửa to, bốn phía đều chẳng thể tiếp xúc, có thể đoạn hết thảy các phiền não.


Phiền não (Kleśa) là gì? Chính là Kiến Tư Hoặc. Kiến Hoặc là Thân Kiến, Biên Kiến, Tà Kiến, và hai thứ thủ (Kiến Thủ Kiến và Giới Thủ Kiến). Quan trọng nhất là Thân Kiến và Biên Kiến. Thân Kiến tức là ngã kiến. [Đối với] Tiểu Thừa, [ngã kiến] chuyên chỉ [chấp trước đối với] sắc thân do Tứ Đại, Ngũ Uẩn giả hợp, còn Đại Thừa thì [ngã kiến] chỉ chung [chấp trước đối với] pháp và ngã. Nếu chấp giữ pháp tướng, phi pháp tướng, tức là chấp “ta, người, chúng sanh, thọ giả”, cho nên nói là Pháp Ngã. Ba thứ “người, chúng sanh, thọ giả” đều do chấp ngã mà dấy lên; nói Ngã bèn gồm thâu các thứ khác. Đối với Biên Kiến thì Tiểu Thừa chuyên nói tới đoạn kiến và thường kiến do Thân Kiến khởi lên, Đại Thừa thì kiêm chỉ hai bên Không và Hữu của hết thảy các pháp. Hễ chấp Có, bèn giữ lấy pháp, tức là thường kiến. Chấp Không liền giữ lấy phi pháp, tức đoạn kiến. Tư Hoặc tức là tham, sân, si, mạn, nghi; đấy là căn bản. Do vậy, sanh khởi keo kiệt, ghen ghét v.v… Các căn bản phiền não ấy đều do bệnh căn từ vô thỉ tích tập sâu chắc, đến nỗi trôi lăn trong lục đạo, chịu khổ vô cùng! Nay muốn thoát lìa nỗi khổ ấy, mà chẳng đoạn gốc bệnh ấy, sẽ chẳng thể! Đoạn như thế nào? Chẳng nhờ vào Kim Cang huệ kiếm này, sẽ chẳng thể. Hơn nữa, kinh này là hội thứ chín được nói trong kinh Đại Bát Nhã. Các hội đều nói Bát Nhã, tức là “đều có thể đoạn”. Nay riêng bộ này thêm danh xưng Kim Cang, có thể thấy nghĩa lý của bộ này càng tinh yếu, càng cứng chắc, càng sắc bén, càng có thể đoạn vậy! 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.1.2. Chỉ dạy cách trì kinh

(Kinh) Dĩ thị danh tự, nhữ đương phụng trì. 


(經)以是名字，汝當奉持。

(Kinh: Ông nên dùng danh tự ấy để phụng trì). 


Tám chữ này chính là dạy hãy nhìn vào danh xưng, suy nghĩ ý nghĩa, do danh mà thấu hiểu để phụng trì, chẳng phải là nói “trì danh tự ấy”! Sợ có người hiểu lầm, cho nên tiếp đó, lại tự giải thích nguyên do. Phải biết nghĩa lý được nói rõ trong kinh này chính là “hãy nên chẳng trụ vào đâu”, nhưng căn bệnh của chúng sanh là chỗ nào cũng chấp! “Chấp” tức là trụ. Do căn bệnh ấy của chúng sanh quá sâu; vì vậy, vừa mở miệng liền nói “hàng phục”. Phàm nói “chẳng nên giữ lấy, chẳng nên trụ” thì đều là ý nghĩa hàng phục. Tới đây lại nói “dĩ thị danh tự, nhữ đương phụng trì” (ông nên dùng danh tự ấy để phụng trì) chẳng khác nói “các vị hãy nên vâng theo nghĩa ‘có thể đoạn’ để hành trì”. Lại còn chẳng khác nói “các vị hãy nên vâng giữ Kim Cang Bát Nhã để hàng phục”. 

Trong Kiến Tư Hoặc, ngã kiến làm gốc. Do vậy, chỗ nào cũng đều chấp. Bởi đó, sanh ra đủ loại Hoặc, tạo đủ loại nghiệp, hứng chịu đủ loại khổ. Do vậy, phải gấp rút đoạn trừ cũng chính vì lẽ này. Ngã kiến đã trừ thì Phiền Não Chướng (Hoặc) liền trừ, mà Nghiệp Chướng, Báo Chướng cũng thuận theo đó mà đều trừ. Ba chướng tiêu trừ, ắt ba thân Pháp, Báo, Ứng đều hiện trọn vẹn. Do vậy, phụng trì như thế chính là giải quyết từ căn bản, có thể đạt được cái quả rốt ráo thù thắng, há có phải chỉ liễu sanh thoát tử mà thôi ư? Do vậy, kinh này ở nơi đâu, nơi đó tôn quý, ở nơi người thì người được tôn trọng. Chúng ta may mắn sao, được nghe kinh pháp vô thượng này, có thể biết là ắt đã từng gieo các thiện căn nơi vô lượng ngàn vạn chư Phật. May mắn, mừng rỡ khôn xiết, há nên tự coi rẻ chính mình! Nhưng thiện căn như vậy mà vẫn lê vác cái đãy da thối này ngụp lặn trong biển khổ! Cũng có thể biết ắt là do nhiều đời tới nay, hoặc là coi thường, chưa từng đọc tụng, hoặc tuy đọc tụng mà chẳng thể thọ trì, hoặc tuy thọ trì mà chẳng thể như pháp! Hễ nghĩ đến chuyện này, khôn ngăn thẹn hổ! Nay may mắn được Phật quang gia bị, lại nghe pháp này, lại đọc kinh này, nếu vẫn biếng nhác, ơ hờ như trước, tương lai mờ mịt, lại chẳng biết phải luân hồi bao nhiêu lượt, tự chuốc khổ sở! Hễ nghĩ tới điều này, khôn ngăn run sợ! Cổ đức nói: “Thử thân bất hướng kim sanh độ, cánh hướng hà sanh độ thử thân?” (Kiếp này nếu chẳng độ thân, đời nào mới độ cho xong thân này?) Đáng sợ lắm thay! 


Trong đoạn này, hai chữ Đoạn và Trì càng có nghĩa trọng yếu. Bởi lẽ, Đoạn có nghĩa là quyết đoạn, Trì nghĩa là kiên trì. Như trong phần kinh văn trước đó đã nói, hãy nên chẳng trụ trong lục trần để sanh tâm. Đừng nên như phàm phu lực bất tùng tâm, tuy biết rõ chớ nên trụ, mà bất tri bất giác, tâm cứ dính chặt vào đó. Tâm đã dính chặt, liền bị nó trói buộc, vượt thoát chẳng được! Ắt cần phải đặt “chẳng trụ trong lục trần để sanh tâm” trong lòng để luôn luôn quán chiếu khởi tâm động niệm. Nếu đối với lục trần mà vướng mắc đôi chút, sẽ ngay lập tức đoạn dứt. “Lập tức đoạn dứt” tức là chớ nên sợ khó, chớ nên tìm an nhàn trước mắt, tức là dũng mãnh, cần phải kiên trì, chẳng biếng nhác. Kiên trì có nghĩa là tinh tấn. Tinh tấn chính là suy xét tinh tường để tiến hơn, nội chiếu cẩn mật, chẳng buông lỏng mảy may. Tinh tế mà tiến, lắng lòng suy nghĩ, suy xét tường tận những điều ẩn mật, vi tế. Tinh thành mà tiến, chí thành, khẩn thiết, cầu Tam Bảo xót thương nhiếp thọ, phóng quang gia bị, giúp sức cho mình. Niệm Phật chẳng đắc lực, hoàn toàn là do chưa dụng công nơi đây! Bọn chúng ta tu hành, ắt phải trong hết thảy nhiễm duyên, tức là lục trần, hãy nên nương theo hai nghĩa Năng Đoạn và Phụng Trì trong kinh này ngay lập tức đoạn trừ, kiên trì chẳng biếng nhác. Nếu chẳng đứng thẳng cột sống, đặt vững gót chân như thế, sao có thể hàng phục tập khí “trái nghịch giác, xuôi theo trần lao” từ nhiều đời! Ta chẳng hàng phục chúng nó, sẽ bị chúng nó hàng phục ta! Cái tâm này đã bị trần nhiễm, sẽ chẳng thanh tịnh. Một câu Phật hiệu đương nhiên chẳng niệm tốt đẹp! Nếu có thể ngay lập tức kiên quyết đoạn trừ, kiên trì chẳng biếng nhác, sẽ có thể đạt tới nhất tâm bất loạn, vãng sanh Cực Lạc, nhanh chóng dựa vào Bất Thoái sẽ chẳng khó khăn. Hãy gắng    lên! 


Nói chung, đối với hàng phục và chẳng trụ lục trần, sanh tâm thanh tịnh v.v… các thứ quán môn, hạnh môn như trong phần trên đã nói, ắt phải lãnh hội từ nghĩa lý Năng Đoạn đang nói trong đoạn này để phụng trì, sẽ hữu lực. Như vậy thì cũng có thể biết ý nghĩa được nói ở đây hết sức khẩn yếu. Do đó, phần so lường công năng của kinh trong phần sau cũng sẽ khác xa phần trước! 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2. Nêu tường tận nguyên do 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2.1. Nêu chung 


(Kinh) Sở dĩ giả hà? 

 
(經)所以者何？

(Kinh: Vì cớ sao vậy?) 


Bốn chữ “sở dĩ giả hà” là lời nêu bày. Sau đó, sẽ giải thích cặn kẽ nguyên do phụng trì Năng Đoạn. Vì thế, trước hết là nêu lên [câu gạn hỏi] khiến cho mọi người chú ý. Trước nay, những vị chú thích chỉ coi câu này thuộc đoạn “Phật thuyết Bát Nhã”, nay tôi cho rằng nó xuyên suốt cả hai khoa sau. Bởi lẽ, hai khoa kế tiếp đều nhằm khai thị cách tu trì, tức là đều nói rõ nguyên do “các ông nên dùng danh tự ấy để phụng trì”, há nên chỉ coi [bốn chữ ấy] thuộc về một đoạn, khiến cho các đoạn kinh văn khác đều trở thành rời rạc, mà ý nghĩa so sánh để hiển lộ công đức của kinh thù thắng hơn phần trước cũng chẳng có chỗ để làm căn cứ được! Hết sức chớ nên! Vì thế, nay tôi đặc biệt coi bốn chữ ấy là một khoa, phán định là phần Tổng Tiêu (總標, nêu chung) để nói rõ nó sẽ bao trùm hai khoa kế tiếp, chẳng phải chỉ thuộc về một đoạn trong hai khoa. Tổng hợp ý nghĩa của hai khoa để xem, có thể biết trong một câu này, chứa đựng ba nghĩa: 


1) Đoạn như thế nào? 


2) Từ đâu mà khởi lên để đoạn? 


3) Vì sao cần phải đoạn? 


Nay sẽ nói theo thứ tự. 


Đoạn như thế nào ư? “Đoạn” là đoạn ngã kiến. Ngã kiến có thể phát hiện ở bất cứ chỗ nào, đấy chẳng phải là điều trọng yếu, [mà điều trọng yếu là] làm thế nào để có thể đoạn? Hơn nữa, ngã kiến là tên gọi khác của vọng tưởng, mà vọng tưởng vốn do chân tâm biến hiện, vốn chẳng thể đoạn! Nói là “đoạn” chính là phá đó thôi! Như vậy thì làm thế nào để có thể phá? Hiểu rõ lý mà thôi, khai giải mà thôi. Hãy thử xem bảy chữ Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật trong tên kinh. Kim Cang là cứng, bén, được gọi là Năng Đoạn, nhưng vốn là để sánh ví năm chữ Bát Nhã Ba La Mật sau đó. Bát Nhã là trí huệ. Ba La Mật là “đến bờ kia”. Trí huệ đạt tới bờ kia giống như nói trí huệ triệt để. Do vậy, có thể đoạn ngã kiến cũng chẳng có pháp nào khác, chỉ là triệt để hiểu rõ lý. Đó cũng là triệt để khai giải đó thôi! 


Như vậy thì nói đến “triệt để hiểu rõ lý” là hiểu rõ lý nào vậy? Hãy nên biết chúng sanh chỗ nào cũng chấp trước, chẳng có gì khác! Do họ chẳng biết Tứ Đại, Ngũ Uẩn, cùng với hết thảy các pháp đều là duyên sanh, như huyễn, như hóa, mà cái thấy vốn do những điều được tiếp xúc trước hết sẽ trở thành chủ yếu, sẽ coi đó là [sự thật] nhất định chẳng thay đổi, đến nỗi chấp trước chẳng chịu bỏ. Đó gọi là ngã kiến. Vì thế, muốn phá kiến chấp ấy, trước hết, hãy nên hiểu rõ hết thảy các pháp vốn chẳng nhất định. Quán chiếu lâu ngày như thế, sẽ biết pháp đã là chẳng nhất định, sao có thể chấp trước? Đã là chẳng nhất định, chấp trước có ích gì? Nếu có thể trong hết thảy các pháp mà chẳng chấp, ngã kiến sẽ tự hóa giải. Đấy thật sự là kim cang phá Kiến Hoặc. Nói “hiểu rõ lý” tức là hiểu rõ lý này. Đã hiểu rõ lý này, sẽ có thể phá ngã kiến. Đó gọi là “triệt để”. Vì thế nói: “Dĩ thị danh tự, nhữ đương phụng trì” (Dùng danh tự ấy, ông nên phụng trì).


Tuân phụng Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật, dùng đó để tu trì, tức là tuân phụng danh nghĩa ấy để quán chiếu. Hãy nên biết bộ kinh pháp này chính là Bát Nhã Ba La Mật, nhưng nói chẳng phải là Bát Nhã Ba La Mật. Đức Thế Tôn luôn luôn thuyết pháp mà nói là “chẳng thuyết”. Cho đến vi trần, thế giới, ba mươi hai tướng đều nói là “chẳng phải”, bất quá gọi tên như thế mà thôi, đều nhằm phô bày ý  nghĩa “chẳng  có  pháp 
nhất định”! Đó là điểm thứ nhất. 


Thế nào là “từ đâu mà khởi đoạn?” Hãy nên trước hết từ pháp liên quan mật thiết với chính mình nhất mà siêng ròng quán chiếu để phá cái Hoặc ấy. Bát Nhã Ba La Mật là pháp hành nhân phải nên tu trì, vẫn phải nên biết “tắc phi” chính là lìa tướng danh tự. Hành nhân hãy nên tuân phụng ngôn thuyết của đức Thế Tôn, hãy nên biết “vô sở thuyết” (chẳng có gì được nói) tức là lìa tướng ngôn thuyết. Đại thiên thế giới là cảnh giáo hóa của Phật. Ba mươi hai tướng chính là thân do Phật hiện ra, đều chớ nên chấp trước. Những thứ khác [cứ suy theo đó] mà biết. Đó gọi là “cao xứ lạc mặc” (tập trung, nhấn mạnh nơi chỗ trọng yếu)
. Suy ra, phàm là pháp do chính mình tu trì hoặc chuyện được thực hiện, cùng với các thứ như y báo, chánh báo v.v…, hãy đều nên vâng theo nghĩa này để quán chiếu. Đó là điểm thứ hai. 


Thế nào là “vì sao phải đoạn?” Xem những điều “Phật thuyết”, “Như Lai thuyết” trong kinh văn thuộc phần sau, sẽ biết: Nếu chẳng quán chiếu như thế hòng đoạn dứt ngã kiến, sẽ là trái nghịch ý chỉ của đức Phật, sẽ chẳng thể thấy Như Lai! Đó là điểm thứ ba. Hiểu rõ ba nghĩa ấy, sẽ biết nguyên do vì sao phụng trì như thế! 

2.2.2.1.2.1.2.3.2.2.2. Nói tường tận


Chia thành hai phần: 


1) Chỉ dạy hội quy tánh thể. 


2) Chẳng hoại giả danh. 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2.2.1. Chỉ dạy hội quy tánh thể 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2.2.1.1. Hãy nên lìa tướng danh tự để phụng trì 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Phật thuyết Bát Nhã Ba La Mật, tắc phi Bát Nhã Ba La Mật.


(經)須菩提！佛說般若波羅蜜，則非般若波羅蜜。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Phật nói Bát Nhã Ba La Mật, tức chẳng phải Bát Nhã Ba La Mật).


Bản thông dụng hiện thời vốn có câu “thị danh Bát Nhã Ba La Mật” (thì gọi là Bát Nhã Ba La Mật) do người đời sau thêm vào, lầm to mất rồi! Cần phải biết: Khoa này và khoa sau đúng là nói đến chuyện hội quy tánh thể, cho nên đều là trừ tướng để nêu rõ tánh. Tới hai khoa “đại thiên thế giới” và “ba mươi hai tướng”, bèn nói kèm “chẳng hoại giả danh”, ý nghĩa đã được phơi bày rõ ràng, thế mà vô tri làm xằng, một mực thêm bừa bãi vào, đáng than lắm thay! Không chỉ bản kinh chép tay của người đời Đường chẳng có, mà các bản chú giải hoặc chú thích của ba vị đại sư là Trí Giả, Gia Tường, và Khuê Phong đều chẳng có ý nói “thị danh”. Hãy nên tuân theo cổ bản. 


Nói “tắc phi” là dạy lìa tướng. Do lìa tướng nên dung hội tánh. Do đó, đặt tên cho khoa này là “hội quy tánh thể”. Chiếu theo cách nói trong phần trước, hãy nên nói là “Như Lai thuyết”. Nay không bảo “Như Lai thuyết” mà nói là “Phật thuyết”, nghĩa thú càng sâu. Nêu đại lược hai điều: 


1) Phật là danh xưng của cái quả Cứu Cánh Giác. Ai nấy đều biết chứng đắc cái quả Cứu Cánh Giác mà thành Phật là do tu Bát Nhã, nhưng chẳng biết: Thật sự là do tu “Bát Nhã chính là chẳng phải Bát Nhã”. Nếu tu Bát Nhã mà chẳng lìa tướng danh tự, sẽ là chấp vào “ta, người, chúng sanh, thọ giả’, há còn có thể gọi là Cứu Cánh Giác ư? Còn có thể thành Phật nữa ư? Do vậy, nay sở dĩ đặc biệt nói “Phật thuyết” nhằm chỉ bày chứng quả đều là do vậy mà chứng, tức là người tu nhân hãy nên tu như thế. 


2) Đã chứng tánh, cũng lại hiện tướng, bèn gọi là Phật. Vì thế, xưng là Phật thì chính là danh xưng hoàn toàn hiển lộ tánh và tướng, chẳng giống như Như Lai chỉ là danh xưng thuộc về tánh đức. Vì thế, nay nói là “Phật thuyết”, chỉ dạy “Bát Nhã tức chẳng phải là Bát Nhã”, không thể coi là hai sự kiện được! “Tắc phi Bát Nhã Ba La Mật” (Tức chẳng phải Bát Nhã Ba La Mật): Hãy nên thực hiện từ trong Bát Nhã Ba La Mật. Vì vậy, bèn khai thị: Hãy nên từ ngay danh tự mà lìa tướng danh tự. Do đó, kinh văn trong phần trước có nói: “Dĩ thị danh tự, nhữ đương phụng trì” (Dùng danh tự ấy, ông hãy nên phụng trì). Điều này tương ứng với câu “ưng sanh thanh tịnh tâm” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh) cùng một ý vị. Tức là Không ở trong Hữu, chẳng phải là diệt Hữu để hiểu rõ Không. Đức Thế Tôn vì khiến cho người học hiểu rõ tánh, do đã chẳng thể không trừ bỏ tướng, bèn cứ một mực quét sạch. Lại lo người học sẽ hiểu lầm mà lệch về Không, cho nên chẳng nói “Như Lai thuyết”, mà nói là “Phật thuyết” để chỉ bày ý ấy. Điều này cùng với chuyện chẳng hoại giả danh mà nói “thị danh” vào một lúc nào đó, chẳng nói là “Phật thuyết” mà nói là “Như Lai thuyết”, dụng ý đều tột bậc sâu xa, bí mật. Bởi lẽ, chẳng hoại giả danh mà nói “Như Lai thuyết”, chính là vì chỉ rõ “tuy chẳng hoại tướng”, vẫn nên hội quy vào tánh. Nay khi trừ sạch, chẳng nói “Như Lai thuyết”, mà bảo là “Phật thuyết”, nhằm chỉ rõ: Tuy nên dung hội vào tánh, vẫn đều hoàn toàn chẳng phải là hoại tướng! Như vậy thì trong ấy đã chứa đựng ý nghĩa “chẳng hoại giả danh”, cần gì phải thêm một câu “thị danh [Bát Nhã Ba La Mật]” thừa thãi thì mới hiển lộ ý “chẳng hoại giả danh” ư? Nói chung là do [kẻ tự tiện thêm vào] chẳng hiểu ý kinh, cho nên mới vô tri làm xằng! 


Nói chung, đức Phật nói Bát Nhã chính là đúng như lý trí tự chứng mà nói, khiến cho hết thảy chúng sanh khai tri kiến của Phật đó thôi! Khai tri kiến của Phật là khiến cho [hành nhân] biết bản tánh vô tướng, cần phải lìa tướng để tu trì, sau đấy sẽ có thể kiến tánh. Do vậy nói “Bát Nhã tắc phi Bát Nhã” (Bát Nhã tức chẳng phải là Bát Nhã). Nếu chẳng hiểu lý này, hễ trong tâm có tướng danh tự Bát Nhã Ba La Mật, sẽ là giữ lấy tướng của pháp, há còn có thể nói là “phụng trì Bát Nhã Ba La Mật” ư! Vì sao vậy? Nếu giữ lấy tướng của pháp, tức là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả! Ở đây, chỉ nói “Bát Nhã Ba La Mật tức chẳng phải Bát Nhã Ba La Mật”, ngay cả hai chữ Kim Cang cũng chẳng nói, chính là để nói rõ câu “dĩ thị danh tự phụng trì” (dùng danh tự này để phụng trì) trong đoạn trước có nghĩa là “hãy nên phụng trì danh xưng Kim Cang Năng Đoạn” để hành thật tế kim cang có thể đoạn trừ, hòng đoạn sự chấp trước pháp tướng đó thôi! Đối với pháp Bát Nhã vô thượng mà còn phải nên lìa tướng danh tự, huống hồ hết thảy các pháp khác! 


Lại hãy nên biết: Đức Phật nói lời này, chính là dạy chẳng giữ lấy tướng của pháp để tu trì hết thảy các pháp, thì không pháp nào chẳng phải là Bát Nhã, đều chính là Bát Nhã Ba La Mật. Đấy chính là lý do trong phần trước đã nói “vô hữu định pháp Như Lai khả thuyết” (chẳng có pháp nhất định để Như Lai có thể nói). Nói chung, “Phật thuyết Bát Nhã tắc phi Bát Nhã” nhằm dạy [hành nhân] lãnh hội “pháp nào cũng đều là Bát Nhã, chớ nên chấp vào tướng danh tự Bát Nhã”. Đấy là lý do dùng tên gọi ấy để phụng trì [kinh này], chẳng phải là nói: Phụng trì danh tự ấy. Lại nữa, hai chữ Sở Dĩ chính là ý nghĩa chân thật. Phần trên có nói “nhữ đương phụng trì” (ông nên phụng trì) chính là nói hãy nên vâng theo nghĩa chân thật mà hành trì.

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2.2.1.2. Dạy hãy nên lìa tướng ngôn  thuyết  để  phụng 
trì


(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như Lai hữu sở thuyết pháp phủ?” Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn: “Thế Tôn! Như Lai vô sở thuyết”.


(經)須菩提！於意云何？如來有所說法不？須菩提白佛言：世尊！如來無所說。

(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Như Lai có pháp để nói hay chăng?” Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: “Bạch Thế Tôn! Như Lai chẳng thuyết pháp”).


Lời hỏi này tiếp theo ngay phần kinh văn trên đây. Có lẽ sẽ có kẻ thắc mắc: “Chẳng nên trụ vào tướng của pháp Bát Nhã Ba La Mật, nhưng pháp ấy vốn do đức Phật nói. Khi nói pháp này, há chẳng có pháp tướng ư? Nếu chẳng có pháp tướng, cớ sao lại nói?” Do ngăn ngừa mối nghi ấy, nên [đức Phật] nêu ra câu hỏi này! “Hữu sở thuyết pháp phủ” (có thuyết pháp hay chăng) tức là trong tâm có tướng nói pháp Bát Nhã Ba La Mật hay không? Ý hỏi của đức Thế Tôn đã chứa đựng chữ Vô. Vì sao vậy? Như Lai là danh xưng của tánh đức. Tánh thể không tịch, há có tướng của pháp được nói ư? Chẳng nói là “Phật thuyết” mà bảo là “Như Lai thuyết”, dụng ý nhằm nói rõ điều ấy (hơn nữa, đức Phật hiện tướng chính vì để thuyết pháp. Nếu nói “Phật thuyết”, sẽ trở thành mâu thuẫn với ý nghĩa “vô sở thuyết”. Do vậy, khoa này chỉ có thể nói là “Như Lai thuyết”, chẳng thể nói “Phật thuyết”). 


Hễ nêu lên câu “Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn” tức là chỉ rõ điều sắp được nói hết sức trọng yếu, chẳng thể xem thường! Lời đáp càng cao hơn một mức nữa, không chỉ chẳng có pháp được nói, mà còn là “vô sở thuyết”. “Vô sở thuyết” là không có cái được nói, chứ chẳng phải là không nói! (Các câu “vô sở hành, vô sở đắc” có ý nghĩa tương đồng). Bởi lẽ, tánh thể tự chứng thì gọi là Như Lai. [Hễ nói] Như Lai là nói rõ chứng đắc tánh thể bình đẳng. “Bình đẳng” nghĩa là Lý và Trí như một, Năng và Sở như một (vì thế, kinh văn trong phần sau có nói “chư pháp Như nghĩa”, tức nghĩa Như của các pháp). Đã chứng “hệt như một” cho nên nói năng được gọi là “như thuyết” (nói đúng như thể tánh). Vì thế, trong phần sau kinh văn có nói “Như Lai thị như ngữ giả” (Như Lai là bậc nói đúng như thể tánh). [Bảo là] “như thuyết” nhằm chỉ rõ [ngôn thuyết ấy] từ trong tánh hải bình đẳng Như Như tự tại tuôn ra. Thoạt đầu, chưa khởi tâm động niệm, tuy suốt ngày nói, hừng hực nói, cõi nước nói, vi trần nói
, nhưng thật sự chẳng có tướng ngôn thuyết! Tướng ngôn thuyết còn chẳng có, há có tướng của pháp được nói ư? Vì thế bảo là “Như Lai vô sở thuyết”. Lời vấn đáp ở đây không chỉ nhằm dứt nghi, mà còn có dụng ý khiến cho người phụng trì thấu hiểu: Tánh thể không chỉ chẳng có tướng danh tự, mà cũng chẳng có tướng ngôn thuyết, cũng lại biết Như Lai nói đầy dẫy, nhưng chẳng có tướng nói. Như thế thì sẽ biết: Phụng trì pháp được nói thì phải nên hăm hở tu pháp, nhưng chẳng có tướng của pháp ấy. 


Gộp hai khoa này lại để xem, [sẽ biết] muốn chứng tánh thể, ắt phải lìa tướng danh tự và ngôn thuyết. Như vậy thì danh tự và ngôn thuyết rốt cuộc phải nên như thế nào để sau đó có thể lìa được? Nếu chẳng biết thì là chỉ biết lẽ đương nhiên, mà chẳng biết nguyên do. Cần phải biết nghĩa thú của hai khoa này chính là đức Thế Tôn thật sự dạy người phụng trì hãy lìa niệm. Chẳng lìa niệm thì tướng danh tự và ngôn thuyết trọn chẳng thể lìa được! Vì sao biết như thế? Trong Chân Như Môn của Khởi Tín Luận có một đoạn văn có thể chứng tỏ [điều khẳng định trên đây]. Luận viết: “Nếu lìa tâm niệm, sẽ chẳng có hết thảy các tướng cảnh giới”. Lại nói: “Lìa tướng ngôn thuyết, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm duyên, rốt ráo bình đẳng, thậm chí chỉ là một tâm. Do vậy gọi là Chân Như”. Chân Như trong đoạn văn ấy chính là tên gọi khác của tánh thể. Ba câu “lìa tướng ngôn thuyết” quy vào trọng điểm là câu “lìa tướng tâm duyên”. Câu này có nghĩa là “ly niệm”. Bởi lẽ, “duyên” chính là nắm níu. “Tâm duyên” tức là khởi tâm động niệm. Tâm niệm nếu động, ắt có cái để nắm níu, liền rơi vào tướng danh tự. Nhưng ngôn thuyết chính là âm thanh của tâm. Tâm ắt phải duyên vào điều muốn nói trước đã, sau đấy mới đạt được các ngôn từ. Vì thế, nếu tâm niệm động, lại rơi vào tướng ngôn thuyết. Do vậy, trong ba câu [trong đoạn luận trên đây], “lìa tướng tâm duyên” là tổng. Lìa tướng tâm duyên thì sau đấy các tướng danh tự và tướng ngôn thuyết sẽ đều lìa. Điều này tương ứng với câu trong luận “nếu lìa tâm niệm, sẽ không có hết thảy các tướng cảnh giới”. 


Lìa tâm niệm sẽ chẳng có hết thảy các tướng cảnh giới. Do vậy, lìa tướng tâm duyên sẽ rốt ráo bình đẳng, chỉ là nhất tâm, được gọi là Chân Như. Dùng sự luận bàn này để chứng minh ý nghĩa của kinh, vậy thì bảo “hãy lìa tướng danh tự và ngôn thuyết để trì” ở đây chẳng phải là dạy “hãy lìa tâm niệm để tu trì” ư? Trong luận lại dẫn kinh khác để nói như sau: “Người có thể quán vô niệm tức là hướng tới Phật trí”. “Phật trí” tức là Bát Nhã Ba La Mật. Vì vậy, đối với kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật này, hãy nên đoạn trừ chấp trước, vọng tưởng nắm níu danh tự và ngôn thuyết như thế để phụng trì. Đấy là nguyên do của “dĩ thị danh tự, nhữ đương phụng trì” vậy. 


Khởi Tín Luận lại nói: “Hãy nên biết nhiễm pháp và tịnh pháp đều là đối đãi. Chẳng có tự tướng để có thể nói. Do vậy, hết thảy các pháp vốn chẳng phải sắc, chẳng phải tâm, chẳng phải trí, chẳng phải thức, chẳng phải có, chẳng phải không, rốt ráo chẳng thể nói đến tướng. Nhưng hễ có ngôn thuyết, hãy nên biết đó là phương tiện thiện xảo của Như Lai mượn dùng ngôn thuyết nhằm hướng dẫn chúng sanh. Chỉ thú của chúng (các ngôn thuyết ấy) đều nhằm lìa niệm, quy vào Chân Như. Do niệm hết thảy các pháp, khiến cho tâm sanh diệt, chẳng nhập thật trí”. Đoạn luận văn này rất phù hợp để trích dẫn làm cước chú cho hai khoa kinh văn này! 


Khoa lớn “thỉnh dạy tên kinh để phụng trì” có mối quan hệ khẩn yếu. Nay lại dựa theo đoạn luận này để nói cặn kẽ, ngõ hầu [độc giả] thấu triệt, ắt hiểu rõ đạo lý, bèn có thể quán chiếu dụng công, mong các vị sẽ mong muốn nghe. 


Trước là nói ba câu “chẳng phải sắc, chẳng phải tâm; chẳng phải trí, chẳng phải thức; chẳng phải có, chẳng phải không”. Chữ Sắc trong “phi sắc” bao gồm hữu biểu sắc và vô biểu sắc. Hữu biểu sắc tức là pháp hữu hình có thể chỉ ra được. Vô biểu sắc là pháp vô hình có thể diễn tả được. Các thứ pháp ấy, bất luận là hữu biểu hay vô biểu, vốn chẳng có tự thể. Thể chỉ là tâm, cho nên nói là “phi sắc”. Nhưng bất quá chỉ do tâm hiện mà thôi, thật sự chẳng phải là tâm, cho nên lại nói là “phi tâm”. Chữ Trí trong “phi trí” chính là nói đến tánh trí. Tánh thể bình đẳng, không tịch, há có các pháp? Do vậy nói là “phi trí”. Như vậy thì các pháp là thức ư? Cần phải biết: Thức bất quá là do tâm hiện khởi, chẳng thể bảo các pháp là Thức! Do vậy, lại nói là “phi thức”. “Chẳng phải có, chẳng phải không” là nhân duyên tụ hợp, dường như có các pháp phát sanh, chẳng phải là không. Đã là duyên sanh, thì là huyễn tướng, tức chẳng phải có! Ba câu ấy nói chung là “hết thảy các pháp,  bất quá là so sánh, đối đãi lẫn nhau, tuy tợ hồ Có, thật sự là Không, bản thể của chúng chính là Không”, nhằm nói rõ ý “hãy nên biết nhiễm  pháp và tịnh pháp đều là đối đãi, chẳng có tự tướng để có thể nói” mà thôi! 


Hãy nên biết Bát Nhã cũng là do so sánh với các pháp khác mà gọi là Bát Nhã. Do hết thảy các pháp duyên sanh huyễn hữu, vốn chẳng có tự tướng, há có tự tướng để có thể nói, há có nên chấp trước tướng danh tự? Vì thế, nói “Bát Nhã tức chẳng phải là Bát Nhã”. Hơn nữa, do Phật chứng Chân Như thật trí, tuy hừng hực nói, chứ thật sự chẳng có tướng ngôn thuyết. Vì thế nói là “Như Lai vô sở thuyết”. Chỉ vì chúng sanh mà mượn dùng ngôn thuyết để hướng dẫn, khiến cho họ ly niệm, chứng tánh. Do vậy, có thể biết: Kinh nói “Bát Nhã phi Bát Nhã” nhằm dạy lìa tướng danh tự. Lại nói “vô sở thuyết” nhằm dạy lìa tướng ngôn thuyết, tông chỉ chẳng phải là khiến cho đại chúng lìa niệm, quy vào Chân Như đó sao? Như vậy thì cũng có thể biết: Nói “phụng trì” chính là hãy nên phụng trì Kim Cang, đoạn trừ vọng niệm! 


Trong phần trước đã nói rõ “chẳng có pháp nhất định” chính là để gạn lọc cho trong sạch cội nguồn của ngã kiến, nay nói “phá trừ phan duyên vọng tưởng” nhằm cắt dứt dòng chảy của ngã kiến. Hãy thử xem mấy câu cuối trong đoạn luận vừa được trích dẫn trên đây: “Do niệm hết thảy các pháp, khiến cho tâm sanh diệt, chẳng nhập thật trí”. “Thật trí” là nói tới tánh thể. Có thể thấy tánh vốn vô niệm. Muốn chứng tánh thể mà chẳng đoạn niệm, sẽ chẳng thể được! Lại có thể thấy khởi niệm chính là tâm sanh diệt. Do có cái tâm sanh diệt, bèn chuốc lấy cái quả sanh tử. Nếu chẳng đoạn niệm, sao có thể liễu sanh tử cho nổi! Nhưng hết thảy chúng sanh vốn sẵn niệm niệm tiếp nối, chưa hề lìa niệm; đó gọi là “vô thỉ vô minh”. Vô minh là bất giác. Do bất giác, cho nên dấy niệm. Vì sao bất giác? Chính là do chẳng liễu đạt một pháp giới, tức là chẳng liễu đạt “Lý và Sự trong mười pháp giới chỉ là một Chân Như, đồng thể bình đẳng”. Đó gọi là “bất giác”. Đã chẳng nhận biết là “bình đẳng, có cùng một Thể”, cho nên động niệm. Động niệm thì sẽ có năng kiến (chủ thể có thể thấy), sở kiến (cái bị thấy) sẽ thuận theo đó mà dấy lên, cho nên có tướng ta và người sai biệt. Do vậy, phân biệt chẳng ngừng, chấp giữ, so đo, tạo đủ mọi nghiệp, chuốc lấy đủ mọi nỗi khổ! Lại còn xoay vần huân tập, quả lại trở thành nhân, do nhân bèn thọ quả. Càng mê sâu hơn, trầm luân chẳng quay lại được! Nay muốn quy hoàn nguồn cội, cố nhiên phải giải quyết từ căn cội để đoạn cái niệm ấy. Khó khăn lắm thay! Do khó khăn, nên đức Thế Tôn bèn nói ra đủ loại pháp môn phương tiện, khiến cho họ tùy thuận mà được nhập. Như lời trích dẫn trong phần trên đã nói “có thể quán vô niệm sẽ nhập Phật trí”, cũng là một trong các phương tiện. Đấy là cửa ải sanh tử cho bọn ta, là chuyện trọng yếu nhất, cấp thiết nhất, mà cũng chính là điều kinh này dạy phụng trì, chẳng dám ngại phiền, bèn nói phương tiện này! 


Cần phải biết: Ba chữ “quán vô niệm” cố nhiên là phương tiện, nhưng cách quán như thế nào, vẫn cần phải có phương tiện thì mới có thể khởi quán. Phương tiện để quán là gì? Khởi Tín Luận đã từng nói rồi đó! Luận bảo: “Hãy nên biết: Do hết thảy các pháp chẳng thể nói, chẳng thể niệm, bèn gọi là Chân Như. Hỏi: Nếu là nghĩa như thế, các hàng chúng sanh tùy thuận như thế nào để có thể nhập được? Đáp: Nếu biết hết thảy các pháp, tuy nói, nhưng chẳng có gì có thể nói, tuy niệm mà chẳng có gì để có thể niệm; đó gọi là tùy thuận. Nếu lìa niệm, sẽ gọi là đắc nhập”. Do hết thảy các pháp chẳng thể nói, chẳng thể niệm, nên gọi là Chân Như. Đấy là dựa theo hết thảy các pháp mà nói rõ Chân Như, có nghĩa là hết thảy các pháp chẳng có Thể, Thể chỉ là “tịnh tánh” (“tịnh tánh” chính là tên gọi khác của Chân Như). Thể của hết thảy các pháp chỉ là tịnh tánh, nghĩa là các pháp giống hệt như nhau; cho nên gọi là Nhất Chân pháp giới. Bởi lẽ, tâm tuy chẳng có pháp, nhưng pháp từ tâm sanh. Vì thế, pháp trong mười pháp giới chẳng lìa chân tâm duy nhất. Nói là “hệt như nhau”, tức là Nhất Chân. Sở dĩ bản tánh gọi là Chân Như là do lẽ này! Dùng các pháp để nói rõ Chân Như, thì ý nghĩa Nhất Như, Nhất Chân cực dễ hiểu rõ. Đó là sự thiện xảo trong thuyết pháp vậy. Do các pháp hệt như nhau, cho nên chẳng thể nói. Do chân tâm vô niệm, cho nên chẳng thể niệm. Vì thế nói “hết thảy các pháp chẳng thể nói, chẳng thể niệm, thì gọi là Chân Như”. Ý nghĩa trong lời hỏi như vậy, tức là bảo “chẳng thể nói, chẳng thể niệm”. Do các chúng sanh không ai chẳng có nói, có niệm, bèn hỏi “tùy thuận như thế nào để được nhập?” “Tùy thuận” nghĩa là phương tiện. Ý của lời hỏi là do chúng sanh có nói, có niệm, nhưng muốn “chẳng nói, chẳng niệm” mà nếu chẳng có phương tiện, sao có thể chứng nhập? Trong lời đáp, tuy cùng nêu lên nói và niệm, nhưng hễ có thể vô niệm, sẽ tự vô thuyết. Nay xét theo nghĩa niệm để giảng rõ, thì nghĩa nói sẽ tự hiểu rõ. 


Hãy nên biết tuy niệm mà cũng chẳng có năng niệm (chủ thể có thể niệm). Câu “có thể niệm” chính là chỉ bày phương tiện tu quán. Vì thế, kế đó liền nói: “Đó gọi là tùy thuận”. Vì sao câu này là phương tiện để quán vô niệm? Hãy nên biết trong ấy có hai nghĩa: 


1) (Trước tiên là nói theo tánh thể). Hãy nên biết niệm là nghiệp thức, mà trong tánh thể trọn chẳng có chuyện ấy. Đó gọi là: Vốn sẵn lìa tướng sai biệt của hết thảy các pháp, do chẳng có tâm niệm hư vọng. Đó là nói tuy nghiệp thức lăng xăng nhiễu động, nhưng tánh tịnh thản nhiên, giống như muôn hình tượng la liệt trong hư không mà hư không vẫn thản nhiên. Đấy là nghĩa trọng yếu, chớ nên không biết! Biết điều này, sẽ biết tánh và niệm vốn sẵn tách rời, sẽ chẳng đến nỗi nhận giặc làm con! 


2) (Kế đó, nói theo bản thân của niệm): Hãy nên biết niệm là vật, từ chỗ nào dấy lên thì sẽ diệt từ ngay chỗ đó, sát-na chẳng ngừng. Bệnh nằm ở chỗ niệm trước diệt, niệm sau lại dấy lên, niệm niệm liên tục. Nhưng người chưa có công phu tịch tĩnh, sẽ chẳng nhận biết sự liên tục ấy, lầm tưởng trước sau chỉ là một niệm. Nếu trước sau chỉ là một niệm, người tu hành sẽ chẳng có cách nào! Chính vì nó sanh diệt chẳng ngừng, cho nên chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm. Đấy là nói niệm hễ dấy lên bèn diệt mất, hoàn toàn chẳng phải là vật thật sự! Giống như hoa đốm trên không, huyễn hữu, chứ thật sự chẳng có! Đấy cũng là nghĩa trọng yếu, chớ nên không biết! Biết điều này, sẽ biết bản thân của niệm ngay lập tức là Không, sẽ chẳng đến nỗi chấp hư là thật! 


Đã hiểu rõ hai nghĩa, sẽ bất cứ lúc nào, bất cứ nơi đâu, thuận theo hai nghĩa ấy mà miên mật quán chiếu. Khi một niệm dấy lên, liền nâng cao tinh thần, tự quở, tự trách rằng: “Tánh vốn vô niệm, niệm này từ đâu mà có?” Hễ chiếu như thế, niệm ấy tự dứt. Kẻ sơ tâm chưa có định lực, trong một sát-na, niệm thứ hai bỗng nhiên dấy lên, lại lập tức quở trách, giác chiếu như thế. Lâu ngày, sẽ có thể thấy ý niệm giảm ít. Dẫu dấy lên, sức nó cũng yếu dần! 


Hỏi rằng: “Nói tới giác chiếu, đó chẳng phải là dấy niệm ư?” Đáp: Chính là dấy niệm! Hãy nên biết: Từ vô thỉ động niệm cho tới nay, tích tập đã sâu chắc. Ngược dòng để chiết phục, rất ư khó khăn! Chỉ có thuận theo thói quen, chớ nên cưỡng chế. Hãy chuyển đổi ý niệm, dùng đó để đoạn dứt cái niệm ban đầu, khiến cho nó chẳng tiếp nối. Chính vì nó sanh diệt chẳng ngừng, cho nên có thể thực hiện. Lại cần phải biết: Tuy quán chiếu cũng là niệm, nhưng là cái niệm thuận theo Thể mà khởi tác dụng, liền có thể thuận theo cái Dụng ấy để nhập Thể. Do họ đã mê mất cái niệm do bản tánh sanh khởi, sẽ tiến hướng rất khác! Bởi lẽ, khởi niệm như nhau, nhưng khởi tác dụng của niệm khác nhau rất lớn. Do vậy, biết tánh vốn vô niệm, và niệm cũng vốn là Không. Vì muốn trừ vọng niệm này, cho nên khởi tác dụng quán chiếu. Tác dụng ấy thuận theo tánh thể mà dấy lên, cho nên khác hẳn với tác dụng do mê muội tánh dấy lên! Đó được gọi là “tùy thuận”, đó được gọi là “phương tiện”. Nhưng phải biết khởi lên ý niệm quán chiếu ấy cũng lại là huyễn, cũng là duyên sanh vô tánh, nay bất quá mượn nó để trừ các niệm khác đó thôi. Nếu chấp cái niệm này là thật, lại trở thành bệnh. Bát Nhã Ba La Mật vốn dùng để đối trị căn bệnh chấp giữ. Vì thế, cũng chớ nên chấp giữ Bát Nhã. Nói “Bát Nhã tức chẳng phải Bát Nhã” nhằm nói rõ “chớ nên chấp giữ nó”. Bát Nhã vốn chứa đựng ba nghĩa, tức là Văn Tự Bát Nhã, Quán Chiếu Bát Nhã, và Thật Tướng Bát Nhã. Do văn tự mà khởi quán chiếu, chứng Thật Tướng, nhưng ba thứ Bát Nhã ấy đều chớ nên chấp. Nói theo văn tự, nếu chỉ chấp vào văn tự, chẳng tu quán hạnh, cố nhiên hoàn toàn là tướng danh tự. Nói theo quán chiếu, nếu trong tâm có ý niệm có cái “có thể quán chiếu” và cái “bị quán chiếu” thì cũng chẳng lìa tướng danh tự, thậm chí đối với chứng đắc Thật Tướng Bát Nhã, thật ra cũng chẳng có chứng, chẳng có đắc. Nếu có chứng, có đắc, vẫn là chẳng lìa tướng danh tự, tức chẳng phải là Thật Tướng, cũng chẳng gọi là Bát Nhã Ba La Mật vậy. Vì vậy, “Bát Nhã tức chẳng phải là Bát Nhã” ở đây đã thấu triệt từ đầu đến cuối vậy! 


Trở về nguồn chẳng hai đường, phương tiện có nhiều môn! Một pháp niệm Phật lại càng là phương tiện bậc nhất trong các phương tiện để đoạn niệm. Không dạy niệm gì khác mà niệm Phật, cũng là chuyển đổi ý niệm, nhưng niệm Phật so ra thân thiết hơn quán tưởng. Bởi lẽ quán tưởng có thể nói là trí niệm, còn niệm Phật là tịnh niệm. Đổi lấy một niệm thanh tịnh để đối trị ý niệm trước nay luôn đắm nhiễm, lại còn dạy hãy nhất tâm niệm. Lại là dùng một niệm thuần nhất để đối trị ý niệm trước nay luôn tạp loạn. Hơn nữa, Phật là giác. Niệm nào cũng đều là Phật, tức niệm nào cũng đều là giác. “Giác” tức là nhận biết tánh ấy vốn vô niệm, cho nên nói là càng thân thiết! Do vậy, chỉ nên một dạ siêng năng khẩn thiết, sẽ có thể niệm tới mức “niệm mà vô niệm”. Hãy nên biết mục đích niệm Phật ắt cần phải quy vào “niệm mà vô niệm”. Quy vào vô niệm, tức là quy vào Chân Như, sẽ là “chẳng nói tới đoạn mà tự đoạn, chẳng mong chứng mà tự chứng” vậy! Phương tiện nào được như vậy thay! Do vậy nói là “phương tiện bậc nhất trong các phương tiện!” 


Vừa mới nói “chẳng mong chứng mà tự chứng”, thoạt đầu chỉ chứng được một phần, do lúc ấy chỉ là chẳng có thô niệm mà thôi, chứ tế niệm vẫn còn nhiều! Khởi Tín Luận nói: “Nếu lìa niệm thì gọi là đắc nhập”. “Đắc nhập” tức là chứng nhập, nhưng lời này sâu không đáy! Hãy nên biết từ Quán Hạnh đạt đến Tương Tự, sau đấy mới đạt tới Phần Chứng. Phần Chứng là chứng từng phần một. Thoạt đầu, chỉ nhập một phần; do vậy, trải qua bốn mươi mốt địa vị, đạt tới Diệu Giác bèn thành Phật thì ý niệm mới lìa hết. Lìa hết thì mới là hoàn toàn chứng nhập tánh Chân Như. Nhưng thật ra chẳng thể gọi là gì được, chỉ giả gọi là “đắc nhập” mà thôi! Vì sao vậy? Do tuy đắc, nhưng thật sự chẳng đắc, tuy nhập mà thật sự chẳng nhập! Như thế mới là thật sự lìa niệm, mới là thật sự đắc nhập. Còn như công phu niệm Phật, tuy chưa thể đạt được “niệm mà vô niệm”, nhưng có thể hạnh nguyện chân thật, thiết tha, nương cậy sức bi nguyện của Phật Di Đà, cũng được tiếp dẫn vãng sanh, liền giống như bậc A Bệ Bạt Trí, phương này nói là Bất Thoái. Đấy chính là địa vị Sơ Trụ. 


Nếu tu các pháp khác, đạt tới địa vị ấy, cần phải trải qua kiếp số lâu xa, nay [do tu niệm Phật], một đời liền có thể làm được. Đấy chính là phương tiện bậc nhất trong các phương tiện, cần gì phải nói nữa! Cần phải biết: “Giống như bậc A Bệ Bạt Trí” tức là nói tư cách vốn chưa đạt tới, nhưng do được Phật lực nhiếp thọ mà đạt tới bất thoái. Lũ chúng ta may mắn được nghe pháp này, há nên chần chờ, khoanh tay bỏ lỡ! Nhưng hạnh nguyện chân thật, thiết tha, ắt cần phải nhất tâm niệm Phật cầu sanh thì mới có thể gọi là “chân thật, thiết tha”. Nếu một mặt niệm Phật, mặt khác dấy lên ý tưởng trần trược, tức là hạnh nguyện chẳng chân thật, thiết tha. Do vậy, người niệm Phật đối với một tầng đoạn niệm, dẫu chưa dễ làm được, nhưng đối với hai câu “chớ nên trụ vào sắc sanh tâm, chớ nên trụ trong thanh, hương, vị, xúc, pháp để sanh tâm” phải chú trọng làm cho được! Nếu không, nguyện chẳng thiết tha, hạnh chẳng chân thật, sao có thể được Phật tiếp dẫn cho nổi? Vì sao vậy? Tập khí trần trược nặng nề, rất chẳng tương ứng với hai chữ “thanh tịnh”, vậy thì Phật cũng chẳng làm như thế nào được! 


Nói chung, vọng tưởng tơi bời chính là gốc bệnh của chúng sanh từ vô thỉ, vạn phần chẳng thể cưỡng chế! Nếu cưỡng chế, sẽ đâm ra tổn thương nguyên khí, bởi vọng tưởng chẳng phải chi khác, mà chính là tác dụng của bổn tâm. Bất quá, do vận dụng sai, cho nên trở thành bệnh. Chỉ cần y chiếu Phật pháp, chuyển đổi nó, quy nó vào trí niệm hoặc tịnh niệm. Lâu ngày, sẽ tự quy vào vô niệm. Đó là Bình Đẳng Tánh Trí, Diệu Quán Sát Trí vậy! Nay nói “đoạn trừ”, hãy nên biết là trừ căn bệnh này, chẳng phải là phá trừ pháp ấy. Hãy nên biết chữ Đoạn nghĩa là “đoạn vọng”, khiến cho nó quy vào chân. Nếu có thể quy chân, sẽ rỗng rang đại giác, liễu đạt vạn pháp như nhau, vốn là Nhất Chân pháp giới, vốn chẳng có ta và người sai khác, vậy thì muôn niệm băng tiêu. Do đó, chỉ có thể dùng phương pháp chuyển đổi ý niệm là vì lẽ này! Do vậy có thể biết: Chuyển hoán ý niệm được gọi là phương tiện thì vẫn là cách nói quyền biến, thiện xảo, chứ thật ra là một pháp để cứu vãn từ căn bản. Ngoài cách ấy ra, trọn chẳng có pháp nào khác. Chớ nên không biết lý này! 


Nói đến chuyện “đoạn vọng, quy chân”, thì cũng cần phải tiến dần từng bước. Đối với kẻ sơ cơ, vẫn chưa thể nói ngay chuyện này. Do chúng sanh từ vô thỉ liền mê chân, đuổi theo vọng, trôi lăn, quên mất quay lại. Ví như gã lãng tử trong thế gian, phiêu bạt đã lâu quên trở về. Nay muốn lôi kéo gã đó quay đầu, ắt phải khéo léo khuyên lơn để dẫn dụ thì mới có hy vọng. Nếu không, trong gia đình đâm ra tăng thêm phiền não. Ở đây, cũng giống như thế, ắt phải đọc tụng kinh điển Đại Thừa nhiều hơn để lay tỉnh nỗi si mê, lại còn thân cận thiện tri thức cho nhiều để mở toang sự che lấp, chỉ bảo đường lối tu tập, nhưng khi dụng công thì phải từ cạn tới sâu, mới có thể dần dần tiến nhập cảnh tốt đẹp. Nếu không, trong tâm sẽ đâm ra chẳng an ổn, lại chớ nên chẳng biết điều này! 


Như trong kinh này, phần trước đã nói ngàn lời vạn lẽ, cho tới chỗ này, nửa bộ đầu đã gần xong, mới hiển nhiên dạy lìa niệm. Điều này chẳng thể nhảy cóc, vội vàng nhắc tới liền, khiến cho họ cảm thấy hết sức đột ngột. Lại cần nên biết: Kể từ phần nói cặn kẽ đến đây, đã nói các thứ quán môn, hạnh môn, toàn là từ cạn tới sâu, là phương tiện để lìa niệm. Do công tu tập ắt phải đạt tới mức vô niệm thì mới có thể chứng tánh, mới là rốt ráo. Nay nương theo nghĩa này, lại đem phần kinh văn trên đây tổng kết một lần để chỉ bảo, nhắc nhở theo từng tầng một, ngõ hầu [người đọc sẽ] dung hội, thấu suốt, khai giải viên mãn! 


Nói “khai giải” tức là khai trí huệ. Dựa theo các loại kinh luận, khai giải có ba bước theo trình tự: 


1) Bước đầu tiên là phải nên dạy cho họ mở mang trí biết cảnh là hư giả. Hết thảy chúng sanh do chẳng biết hết thảy trần cảnh vốn đều là hư huyễn, chẳng thật, cho nên đến nỗi chỗ nào cũng chấp giữ, ngã kiến nẩy sanh bừa bãi. Vì thế, trước tiên là khiến cho họ liễu đạt các cảnh như lục trần v.v… chỉ là hư huyễn, chẳng thật, thì mới có thể chẳng bị chúng mê hoặc. Chẳng mê tức là trí; do vậy nói: Trí biết cảnh là hư giả.


2) Bước thứ hai là hãy nên khiến cho họ mở mang trí vô trần. “Trần” tức là nói các cảnh như lục trần v.v… “Vô” tức là hết thảy duy tâm, ngoài tâm chẳng có pháp. Ắt phải thông đạt điều này, lại đạt được phương tiện để quét sạch trần cảnh, tâm mới dần dần có thể chẳng có mảy trần! Nếu có thể vô trần, huệ quang sẽ càng sáng suốt! Đấy gọi là trí vô trần. 


3) Trí ấy đã sáng, lại còn ý niệm cũng cực ít! Sau đấy  mới  có  thể 
đoạn. Đoạn niệm cũng cần phải có trí phương tiện, tức là kim cang trí. Đấy chính là bước thứ ba vậy. 


Kim Cang có nghĩa là “có thể đoạn”. Hãy thử xem phần trước vừa mở miệng liền dạy “phát tâm rộng lớn, phổ độ chúng sanh”. Nếu quên mất bản thân thì đó chính là phương tiện tối sơ thứ nhất. Do hết thảy chúng sanh chẳng liễu đạt một pháp giới, chẳng khởi lên giác niệm, bèn có vô minh, khiến cho giới hạn giữa ta và người phân chia cực rành rẽ, chấp hết sức chặt! Nay dạy “xả mình, độ người, phát tâm rộng lớn”, tức là dạy hãy thông đạt Nhất Chân pháp giới, vốn chẳng có ta và người khác biệt, dùng đó để chuyển hóa tập khí phân biệt tích tập kiên cố, thì đấy chính là thoạt đầu bèn thực hiện nơi cái gốc của ý niệm bất giác. Do vậy nói là “phương tiện thứ nhất lúc thoạt đầu”. Cho tới sau khi đã nói “chớ nên trụ vào sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp để bố thí”, liền nương vào thân tướng để nói rõ: “Phàm tất cả các tướng đều là hư vọng”. Đấy là dạy [hành nhân] hãy quan sát căn, thân, khí, giới, không gì chẳng phải là trần cảnh, không gì chẳng phải là tướng hư giả, dùng đó để mở mang cái trí biết cảnh là hư giả. Hãy nên biết: Sở dĩ chúng sanh phân biệt “ta, người” kiên cố chẳng thể phá, không gì chẳng là do bị cảnh trói buộc, chẳng buông xuống được, không gì chẳng do hiểu lầm các tướng cảnh giới là chân thật đó thôi! Nay lay tỉnh họ rằng: “Đều là hư vọng”. Đúng là giội nước lạnh vào lưng, khiến cho kẻ khác rởn da gà. Đó là phương tiện thứ hai vậy. 


Kế đó, bèn nói tiếp: Do trì giới, tu phước, có thể sanh tín tâm, coi đó là thật. Tức là khiến cho họ tin vào nghĩa chân thật ấy mà khởi tu. Bởi lẽ, trì giới và tu phước chính là phương tiện tối sơ để khởi tu. Nếu có thể nhất niệm sanh tịnh tín, tức là đối với những điều đã nói trên đây, đều có thể mỗi mỗi giải và hành vậy! Vì sao? Nếu chẳng có giải và hành, sẽ chẳng thể một niệm tương ứng. Hễ đạt tới điều này, sẽ đạt được vô lượng phước đức. Vì sao vậy? Đã có thể một niệm tương ứng, chính là đắc trí “biết rõ cảnh là hư giả”, cái tâm trụ tướng, kiến chấp ta, người sẽ có thể giảm bớt. Do vậy, tiến thêm bước nữa, bảo họ nếu dùng tâm giữ lấy tướng, sẽ vướng vào ta, người, chúng sanh, thọ giả, cùng với pháp và phi pháp đều chớ nên giữ lấy. “Giữ lấy” chính là khởi niệm. Nói “tâm chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp”, tức là đã chứa đựng ý nghĩa “chớ nên khởi tâm động niệm”. Lại bảo do pháp vốn không nhất định, do đó chẳng thể giữ lấy, chẳng thể nói, cho tới hết thảy hiền thánh đều do pháp vô vi [mà có sai biệt] v.v… Vô vi tức là cái tâm chẳng sanh diệt. Cái tâm sanh diệt chính là ý niệm. Lại còn khuyên dụ rằng: “Ông đã có thể thật sự tin, mong thành hiền, thành thánh, cũng có thể một niệm tương ứng, hãy càng phải nên dứt cái tâm sanh diệt thì mới tốt đẹp”. Kế đó, lại nói phước đức to lớn để người ấy vui thích, động lòng. Cho đến dựa theo cái quả mà rộng nói thì mới chỉ ra hiển nhiên chữ Niệm. Khi đắc quả, đã chẳng thể khởi niệm, thì cũng biết lúc tu nhân chớ nên động niệm, bèn kết luận bằng “hãy nên sanh tâm thanh tịnh”. Thế nào là sanh tâm thanh tịnh? Hãy nên đối với trần cảnh chẳng trụ vào đâu để sanh cái tâm ấy. 


Do vậy, so với trước kia, lại tiến thêm bước nữa. Do trí biết cảnh là hư giả mà mở ra trí vô trần. Trước đó chỉ là biết, nay dạy “chẳng có”, chẳng phải là càng tiến cao hơn hay sao? Nhưng khai trí vô trần, thật sự là tiền phương tiện để cuối cùng sẽ khai trí kim cang. Nếu luận theo công phu tu hành, từ cái trí “biết cảnh là hư huyễn” mà tu đạt tới trí vô trần, cần phải trải qua vô số kiếp. Trước đó là địa vị Quán Hạnh, nay là địa vị Tương Tự. Trí ấy là then chốt để chuyển phàm nhập thánh. Nếu chẳng đắc trí vô trần, sẽ chẳng thể tiến hơn nữa để khai trí kim cang; tức là chẳng thể thăng lên địa vị Sơ Trụ. Nếu chẳng thăng lên Sơ Trụ, sẽ chẳng thể từ địa vị Tương Tự nhập địa vị Phần Chứng mà thành thánh. Do vậy, phước đức đắc trí vô trần so với trước đó còn nhiều hơn vô lượng vô biên lần. Vì sao phước đức to lớn như thế? Hãy nên biết người ấy thành tựu pháp tối thượng hy hữu bậc nhất. Thành tựu chính là nói thành tựu trí vô trần. Trong tâm nếu thật sự có thể chẳng có trần cảnh, dẫu khởi niệm, vẫn ít hơn trước, mà sức của nó cũng mỏng hơn. Công phu tu tập đến đây thì mới có thể đạt tới đoạn niệm. Do vậy, khoa “xin chỉ dạy tên kinh để phụng trì” này nhằm dạy pháp đoạn niệm. Thứ tự cạn sâu, trình tự nghiêm chỉnh. Đức Phật giáo hóa như thế đó. Cần phải biết từ câu mở đầu: “Hãy nên hàng phục cái tâm như thế”, cho đến nói “chớ nên trụ trong sắc v.v… để sanh tâm” đều nhằm chế phục Hoặc. Ắt phải có thể chế phục, thì sau đó mới có thể đoạn. Ở đây nói rõ ràng: “Dĩ thị danh tự phụng trì” (Dùng danh tự ấy để phụng trì) mà tên kinh là Kim Cang Bát Nhã. Do vậy, nghĩa thú được diễn nói đều nhằm khai trí kim cang này vậy! 


Kim Cang có nghĩa là “có thể đoạn”. Lìa danh tự và ngôn thuyết chính là nghĩa “ly niệm”. Nếu trí kim cang chẳng khai, sao có thể đoạn niệm cho được? Hãy nên biết: Mới vừa thăng lên Sơ Trụ, cần phải có trí này. Nếu chẳng có trí này, sẽ chẳng thể đoạn vô minh. Vô minh là bất giác. Do bất giác cho nên niệm khởi. Do vậy, đoạn vô minh tức là đoạn niệm. Ắt phải đoạn được một phần vô minh, thì mới chứng một phần Pháp Thân, thăng lên Sơ Trụ. Từ Sơ Trụ trở lên, không gì chẳng do trí này dần dần tăng trưởng, khiến cho từng phần vô minh đoạn trừ, chứng từng phần Pháp Thân, địa vị cũng tăng cao từng phần. Trải qua bốn mươi địa vị, đạt tới Đệ Thập Địa Hậu Tâm, trí ấy càng kiên cố, càng sắc bén, gọi là Kim Cang Đạo, dự lên Đẳng Giác (tức địa vị thứ bốn mươi mốt). Sau khi dự lên Đẳng Giác, lại dùng trí này để đoạn phần vô minh cực tế cuối cùng, bèn đạt tới địa vị Diệu Giác mà thành Phật. Thông thường, chuyên coi trí Đẳng Giác là trí kim cang, dưới địa vị Đẳng Giác thì vẫn gọi là trí vô trần. Thật ra, tên của trí này hiển thị nó có thể đoạn! Nếu chẳng có trí này, sẽ chẳng thể đoạn một phần vô minh, chứng một phần Pháp Thân hòng dự vào Sơ Trụ. Do vậy, từ Sơ Trụ trở lên, thật sự đã có trí này. Bất quá, mỗi địa vị cao hơn sẽ càng thù thắng hơn, cho đến Đẳng Giác, trí ấy viên mãn, bèn dựa theo cái trí nơi Đẳng Giác mà riêng nêu rõ cái tên ấy. Chớ nên không biết lý này! Nhìn vào những điều vừa nói trên đây, ắt phải đạt tới trình độ tương đương thì mới có thể đoạn niệm. Nếu chẳng đoạn niệm, sẽ chẳng thể chứng Pháp Thân hòng chuyển phàm thành thánh, và trước khi đoạn niệm, ắt cần phải trước hết tu các thứ tiền phương tiện, nghĩa ấy đã tỏ rõ rồi! 


Kinh này kể từ lúc đàm luận cặn kẽ cho đến chỗ này, đã mấy lượt tiểu kết ý nghĩa của kinh, nhưng mỗi lần tiểu kết đều nêu riêng một nghĩa. Làm như thế, không chỉ chẳng nhằm mong cho người nghe sẽ dung hội, xuyên suốt, sẽ được thọ dụng nhiều hơn một chút. Hơn nữa, [làm như vậy còn nhằm] nêu tỏ: Ý nghĩa uẩn tàng trong kinh vô cùng, khó thể nêu tỏ trọn hết. Các thứ tuyên nói trên đây cũng bất quá là một giọt nước trong biển cả đó thôi! 


Đối với ý chỉ “lìa danh tự” và “lìa ngôn thuyết” được nói trong hai khoa của kinh này, nay tôi bèn nêu khái quát những điều đã nói để dễ ghi nhớ: 


1) Trước hết cần phải liễu triệt “chẳng có pháp nhất định”, để gột sạch cái nguồn vọng niệm. Đấy là trí huệ.


2) Cần phải phá trừ tâm tưởng phan duyên để cắt đứt cái nguồn vọng niệm. Đấy là có thể đoạn. 


Đấy chính là nguyên do dùng danh tự Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật để phụng trì. Còn như tác quán, niệm Phật, đều là phương tiện để đoạn niệm. Phương tiện ấy vẫn vốn sẵn có trong ý chỉ của hai khoa kinh, trọn chẳng phải là từ bên ngoài mà có! Có thể quán vô niệm tức là hướng tới Phật trí. Phật trí chính là “Bát Nhã Ba La Mật chẳng phải là Bát Nhã Ba La Mật”. Đức Phật nói Bát Nhã, chính là dạy hãy nương theo văn tự để khởi quán chiếu. “Phụng trì” tức là dạy đại chúng hãy thực hiện công phu quán chiếu. Lìa danh tự và ngôn thuyết tức là dạy lìa niệm, há chẳng phải là dạy rõ ràng hãy quán vô niệm ư? Phụng trì có nghĩa là khăng khăng vâng giữ, tức là niệm niệm chẳng quên lời Phật dạy, niệm niệm chẳng trái nghịch Như Lai. Niệm niệm chẳng quên lời Phật dạy chính là nhất tâm niệm Phật. Niệm niệm chẳng trái nghịch Như Lai chính là không chỉ niệm Ứng Hóa Thân Phật, mà còn dạy hãy niệm Pháp Thân Thật Tướng Phật. Lại do bất giác mà niệm dấy lên, bèn dạy hãy liễu triệt “chẳng có pháp nhất định”; đó khiến cho họ giác điều này! Vì thế gọi là “gột tẩy trong sạch tận nguồn” vì bất giác chính là cái nguồn của khởi niệm vậy. Kế đó, dạy phá trừ vọng tưởng, tức là ly niệm, nên gọi là “cắt đứt dòng chảy”, vì khởi niệm cũng lưu xuất từ bất giác. Nhưng sau khi đã bất giác khởi niệm, sẽ có năng kiến (chủ thể trông thấy) và sở kiến (đối tượng bị thấy) khác biệt, trở thành tướng “ta, người” sai khác. Nay thì hoàn toàn chú trọng nơi dụng công đối trị ý niệm bất giác dấy lên, tức là thực hiện công phu từ nơi căn bản của ngã kiến. Căn bản đã dẹp trừ, ngã kiến sẽ tự chẳng có! Đấy chính là nguyên do phụng trì để đoạn ngã kiến vậy! 


Lại nữa, hai khoa này nhằm nói về Không Như Lai Tạng. Không có hai nghĩa: 


1) Tánh thể vốn Không. 


2) Rỗng không vọng niệm. 


Ở đây nói “Bát Nhã tức chẳng phải là Bát Nhã”, nói “Như Lai chẳng nói” nhằm nói tánh thể vốn là Không. Còn lìa tướng danh tự, lìa tướng ngôn thuyết chính là rỗng không vọng niệm. Do vậy, hai khoa này nhằm nói về ý nghĩa Không Như Lai Tạng. Hai khoa sau nói về Bất Không Như Lai Tạng. Không là nói về Thể, Bất Không là nói tới Dụng. Hai khoa sau chẳng hoại giả danh, cho nên nói về Dụng. Bởi lẽ, căn, thân, khí giới đều là tác dụng hiển hiện bởi tánh đức. Do đó, đấy chính là nghĩa lý Bất Không Như Lai Tạng. 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2.2.2. Dạy chẳng hoại giả danh 


Chia thành hai phần: 


1) Dạy chẳng chấp cảnh tướng để phụng trì. 


2) Dạy chẳng chấp thân tướng để phụng trì. 

2.2.2.2.2.2.2.3.2.2.2.2.1. Vấn đáp 


(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Tam thiên đại thiên thế giới sở hữu vi trần, thị vi đa phủ?” Tu Bồ Đề ngôn: “Thậm đa, Thế Tôn!”


(經)須菩提！於意云何？三千大千世界所有微塵，是為多不？須菩提言：甚多，世尊！


(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Tất cả vi trần trong tam thiên đại thiên thế giới có phải là nhiều hay chăng?” Tu Bồ Đề thưa: “Bạch Thế Tôn! Rất nhiều”). 


“Danh” là danh tự. Phàm hết thảy các pháp đều có tướng sai biệt. Dựa theo sự sai biệt ấy mà đặt tên. Vì vậy, nói đến danh tự là nói theo tướng. Tướng là huyễn hữu, nên danh là Giả Danh. Huyễn hữu là nói “chẳng phải có mà là có, có chính là chẳng phải có!” “Bất hoại” có nghĩa là chẳng đoạn diệt. Tướng chính là Dụng do Thể dấy lên, sao có thể đoạn diệt? Tuy chẳng đoạn diệt, nhưng Tướng thật sự chẳng phải là Thể; do vậy, chớ nên chấp giữ. Do Thể chẳng thay đổi, tướng thường biến động. Thể là gốc, tướng là ngọn. Chớ nên bỏ gốc chạy theo ngọn, mê tướng quên Thể; vì thế, chớ nên chấp! Lìa và chẳng chấp, thoạt nghe dường như giống nhau, nhưng xét kỹ thì bất đồng: Mỗi đằng chẳng dính líu với nhau thì gọi là Ly. Khi Dụng hiển hiện, chẳng bị nó trói buộc, thì gọi là “chẳng chấp”. Hai khoa trên nói là Ly, tức là nói rõ người tu hành trước tiên hãy nên chứng Thể, mà Thể với Tướng vốn chẳng có mảy may dính dáng. Hai khoa sau nói “chẳng chấp” để nói rõ người tu hành trước là nên chứng Thể. Đã hiểu Thể rồi, ắt phải đạt Dụng, cho nên chẳng thể hoại tướng. Nhưng tuy đạt Dụng, rốt cuộc vẫn nên hội quy vào Thể; do vậy, lại chẳng thể chấp tướng. Những điều được nói ở đây không chỉ nhằm giải thích, nêu bày ý nghĩa của mỗi khoa, mà diệu chỉ Bát Nhã đã chứa trọn hết trong ấy. Vừa rồi là nói “ly” và “chẳng chấp” chắc chắn có ý nghĩa bất đồng. Lại cần phải biết: Tuy ý nghĩa bất đồng, nhưng tông chỉ giống nhau. Giống nhau như thế nào? Chính là đoạn niệm. Vì sao vậy? Hai khoa trước nói lìa danh tự và ngôn thuyết, tức là lìa cái tâm phan duyên, nghĩa này đã được nói rộng trong phần trước. Do lìa tâm duyên nên đoạn niệm. Hai khoa này nói về cảnh và thân, cũng chính là đối với y báo và chánh báo, đều chớ nên chấp trước. Hễ chấp trước lại khởi niệm! Tuy bất hoại, nhưng chẳng chấp, cũng là vì đoạn niệm! Các ý nghĩa khác rất nhiều, sau khi đến phần kinh văn ấy, sẽ nói theo từng tầng một. 


Bát Nhã Ba La Mật trong khoa trước chính là một môn  trong  Lục 
Độ; cố nhiên là danh xưng trong Phật pháp, mà cũng là danh xưng của tánh trọn đủ lý trí. Tánh thể không tịch, danh tự và ngôn thuyết vốn sẵn trước nay chẳng thể an lập! Khoa trước đã dựa theo Lý và Trí vốn sẵn có trong tánh để lập thuyết, cố nhiên hãy nên trừ bỏ hết thảy các tướng. Do vậy, chỉ nói “tắc phi” (tức chẳng phải), “thuyết vô khả thuyết” (tuy nói mà chẳng có gì để có thể nói), nhưng chẳng nói “thị danh” (thì gọi là). Tức là tánh vốn chẳng phải tướng, vốn chẳng dính dáng đến tướng. Cho nên nói là Ly. Trong hai khoa sau này, cảnh và thân vốn là y báo và chánh báo, huyễn tướng nghiễm nhiên. Dựa vào đó để lập thuyết, nhằm nói rõ ý nghĩa “bất hoại giả danh”. Do đó, đối với vi trần, thế giới, và ba mươi hai tướng, đều nói “thị danh”. Nhưng rốt cuộc chúng là huyễn tướng, hư vọng, chẳng thật, cho nên đều nói là “phi” mà chẳng nên chấp. 


Lời hỏi này cũng tiếp ngay sau phần kinh văn trước đó, bởi lẽ, kẻ chấp tướng nghe “vô sở thuyết” (không có gì để nói) sẽ cho rằng: Nếu không có gì được nói, sẽ dùng gì để giáo hóa tam thiên đại thiên? Hơn nữa, ngôn thuyết vốn chẳng có tướng, vẫn có thể nói là “thuyết vô sở thuyết” (nói mà không có gì được nói), nhưng thế giới to lớn, tướng nó rành rành, há có thể nói là “thế giới vô thế giới” ư? Do ngăn ngừa mối nghi ấy, cho nên [đức Phật] nêu ra lời hỏi này. Lời hỏi rất tuyệt diệu, chẳng hỏi thế giới, mà hỏi tất cả các vi trần có nhiều hay không? Ý nói: Thế giới do rất nhiều vi trần hợp thành, hiện ra huyễn tướng tam thiên đại thiên thế giới. Kẻ đó chấp tướng của đại thiên thế giới là có thật, [nghe hỏi như thế], cũng sẽ giật mình tỉnh ngộ. Lời đáp cũng tuyệt lắm, trưởng lão lãnh ngộ sâu xa ý chỉ của Phật, cho nên đáp “rất nhiều”. Ý nói: Tất cả các thứ trong thế giới, không gì chẳng phải là rất nhiều vi trần mà thôi! Nhưng ngoài thật nhiều vi trần ra, há có riêng một thế giới ư? Thấu hiểu chỉ là nhiều vi trần, sẽ biết đại thiên thế giới chính là có mà chẳng phải là có vậy! 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2.2.2.2.2. Chỉ dạy

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2.2.2.2.2.1. Chẳng chấp tướng vi tế


(Kinh) Tu Bồ Đề! Chư vi trần, Như Lai thuyết phi vi trần, thị danh vi trần. 


(經)須菩提！諸微塵，如來說非微塵，是名微塵。


(Kinh: Tu Bồ Đề! Các vi trần Như Lai nói chẳng phải là vi trần, thì gọi là vi trần). 


So với ý hỏi trước, ý này càng cao hơn. Ý nói: Không chỉ thế giới, mà ngay cả vi trần cũng chẳng phải là vi trần, hàm ý chỉ rõ: Vi trần cũng là giả danh. Kinh Lăng Nghiêm có nói: “Nhữ quán địa tánh, thô vi đại địa, tế vi vi trần, chí lân hư trần” (Ông hãy quán tánh của đất, thô là đại địa, tế là từ vi trần cho tới lân hư trần). Vi trần là gì? Lân hư trần là gì? Nếu nói theo phần Chánh Lý Luận trong Câu Xá Luận thì lượng của vi trần đã là cái nhỏ nhất mà mắt có thể trông thấy. Bởi bảy lần vi trần là một kim trần, bảy lần kim trần là một thủy trần. Kim trần, thủy trần chính là các hạt trần ấy có thể xuyên qua khe hở của ngũ kim
 hay các kẽ hở của [các phân tử] nước. Như thế thì có thể tưởng tượng sự vi tế của vi trần [tới cỡ nào]. Lại còn gấp bảy lần thủy trần là một thố mao trần, tức là nhỏ bằng đầu một sợi lông con thỏ. Do vậy, có thể hiểu sự vi tế của vi trần. Trọn chẳng biết vi trần cực nhỏ như thế vẫn có thể tách ra thành bảy cực vi trần, nhục nhãn chẳng thể thấy được, chỉ có thiên nhãn trở lên mới có thể trông thấy. Tới đây là ngằn mé của sắc tướng, chẳng còn chia nhỏ hơn được nữa. Nhưng nếu dùng huệ nhãn để quan sát, vẫn có thể chia nhỏ [cực vi trần] thành lân hư trần. Lân hư (隣虛) nghĩa là gần với hư không, tức là giống như nay nói nó “gần bằng zero”. Do vậy cũng biết: Vi trần cũng là do bảy cực vi trần hợp lại mà hiện tướng
, trọn chẳng phải là vật thật! Vì thế nói “vi trần chẳng phải là vi trần”. 

Nói theo kiểu như thế chính là Tích Không Quán (析空觀) của Tiểu Thừa. Tích Không Quán là mỗi [sự vật] đều cần phải chia chẻ để quán rồi mới biết đấy là Không! Đại Thừa chẳng phải vậy, chỉ quan sát ngay nơi tánh thể, sẽ biết bất luận là tướng lớn hay tướng nhỏ, đều là duyên sanh huyễn hữu, lập tức chính là Không, há đợi phân tích rồi mới biết ư? Quán như thế gọi là Thể Không Quán (體空觀). Kinh này vì người phát Đại Thừa, vì người phát tối thượng thừa mà nói, nên bảo là “Như Lai nói”. Như Lai là danh xưng của tánh đức. “Như Lai nói” tức là nói: Nhìn theo tánh thể vốn là Không, được gọi là Thể Không Quán. Do nói theo tánh, vi trần vốn chẳng có thật thể, nhưng chẳng phải là không có huyễn tướng. Vốn chẳng có thật thể, nên nói là Phi. Do chẳng phải là không có huyễn tướng, nên nói “thị danh” (thì gọi là). 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2.2.2.1.2.2. Chẳng chấp tướng rộng lớn

(Kinh) Như Lai thuyết: Thế giới, phi thế giới, thị danh thế giới.


(經)如來說：世界，非世界，是名世界。

(Kinh: Như Lai nói “thế giới chẳng phải là thế giới”, thì gọi là thế giới). 


Đã biết vi trần chẳng phải là vi trần, chỉ là giả danh; vậy thì thế giới chẳng phải là thế giới, [nói “thế giới”] chỉ là giả danh, chẳng đợi rườm lời mà đã hiểu! Đấy là sự hay khéo trong thuyết pháp. Gộp chung hai tiểu khoa này để xem, chính là dạy người tu trì Bát Nhã đối với bất luận loại cảnh giới nào, hoặc là chuyện bé như vi trần, hoặc chuyện to như thế giới, đều chớ nên chẳng hoại, chẳng chấp. Nhỏ nhặt như vi trần mà còn chớ nên hoại, thì đối với thứ to lớn hơn thế, [cũng có thể suy ra] mà biết. To như thế giới mà còn chớ nên chấp, thì những thứ nhỏ hơn [cũng có thể] suy ra mà biết! 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.2.2.2.2. Dạy chẳng chấp trì thân tướng 

(Kinh) “Tu Bồ Đề, ư ý vân hà? Khả dĩ tam thập nhị tướng kiến Như Lai phủ?” “Phất dã, Thế Tôn! Hà dĩ cố? Như Lai thuyết tam thập nhị tướng, tức thị phi tướng, thị danh tam thập nhị tướng”. 


(經)須菩提，於意云何？可以三十二相見如來不？不也，世尊！何以故？如來說三十二相，即是非相，是名三十二相。


(Kinh: “Tu Bồ Đề , ý ông nghĩ sao? Có thể dùng ba mươi hai tướng để thấy Như Lai hay không?” “Bạch Thế Tôn, không ạ! Vì sao vậy? Như Lai nói ba mươi hai tướng tức chẳng phải là tướng, thì gọi là ba mươi hai tướng”).


Câu hỏi này cũng sanh khởi từ đoạn văn trước đó. Vì kẻ chẳng hiểu ý, nghe nói “thế giới chẳng phải là thế giới, mà là giả danh”, sẽ cho rằng: “Phật tùy loại cảm ứng, hiện đủ loại thân, vốn là để giáo hóa chúng sanh trong đại thiên thế giới. Nếu nói như trên đây, thế giới này là có mà chính là chẳng có, chẳng có mà là có. Như vậy thì Phật hiện thân Ứng Hóa có ba mươi hai tướng để làm gì cơ chứ? Há Ứng Thân cũng là có mà chẳng phải có, chẳng phải có mà là có đấy ư?” Vì ngăn chặn điều nghi ấy, nên [đức Phật] đặt ra câu hỏi này. Cần phải biết: Như Lai đã chứng tánh, mà lại hiện ra thân có ba mươi hai tướng, là do chúng sanh ai nấy đều dùng Như Lai Tạng làm Thể, tiếc rằng họ mê tướng, trọn chẳng tự biết. Do vậy, Ngài từ tánh thể hiển hiện tướng Ứng Thân để giáo hóa đại thiên thế giới, mở toang kho báu ấy cho chúng sanh, khiến cho họ đều hồi quang phản chiếu, chẳng chấp hết thảy các tướng mà tự thấy bản tánh đó thôi! Tánh ấy của chúng sanh vốn đồng thể với chư Phật. Đó gọi là Nhất Chân pháp giới. Do đó, nếu có thể tự thấy bản tánh, sẽ chính là được thấy Như Lai. Nếu chấp vào tướng, sẽ thấy tướng Ứng Thân, chẳng phải là cái Thể của Pháp Thân, sao có thể nói là “thấy Như Lai” được ư? Hiểu rõ “phải nên thấy Như Lai như thế nào?”, sẽ biết ba mươi hai tướng cũng do duyên hội hợp mà sanh, ngay lập tức là Không. “Ngay lập tức là Không” thì là có mà chính là chẳng có. “Duyên hội hợp mà sanh” thì chẳng phải có mà là có. Có tức là chẳng phải có, cho nên nói “tức thị phi tướng” (tức là chẳng phải tướng). Chẳng phải có mà là có, cho nên nói “thị danh tam thập nhị tướng” (thì gọi là ba mươi hai tướng). 


Lời hỏi ở chỗ này có cùng một cách nói với câu “khả dĩ thân tướng kiến Như Lai phủ” (có thể dùng thân tướng để thấy Như Lai hay chăng) trong khoa lớn thứ nhất thuộc phần trước, nhưng ý nghĩa không hoàn toàn giống hệt như nhau! Bởi lẽ, trong phần trước, dùng thân tướng để hỏi, tức là Phật và chúng sanh đều cùng được thâu nhiếp trong ấy. Nay nêu ra ba mươi hai tướng để hỏi, tức là chuyên nói về Phật vậy! 


Lời đáp “phất dã” (chẳng phải vậy) là cách nói linh động, có cùng ý nghĩa với lời đáp cho câu hỏi “khả dĩ thân tướng kiến Như Lai phủ?” (có thể dùng thân tướng để thấy Như Lai hay không?) trong phần trước, ý nói: Chẳng thể dùng tướng để thấy, mà cũng có thể dùng tướng để thấy! Trong bản lưu thông [hiện thời], sau câu “phất dã”, có câu “bất khả dĩ tam thập nhị tướng đắc kiến Như Lai” (chẳng thể dùng ba mươi hai tướng để được thấy Như Lai), cổ bản chẳng có [câu ấy]. Hãy nên biết: Trong kinh văn thuộc cuối phần trước, chỉ nói “thân tướng tức phi thân tướng” (thân tướng tức chẳng phải là thân tướng), nên nói “bất khả” (chẳng thể). Lại nói “dĩ thân tướng đắc kiến Như Lai” (dùng thân tướng để thấy Như Lai) nhằm nói rõ câu “phất dã” trước đó và câu “thân tướng tức phi thân tướng” (thân tướng tức chẳng phải là thân tướng) sau đó đều là câu linh động, có ý nghĩa đôi bên cùng liên kết. Còn phần kinh văn ở đây, do đã nói “tức thị phi tướng” (tức chẳng phải là tướng), lại nói “thị danh tam thập nhị tướng” (thì gọi là ba mươi hai tướng) đã đủ để biểu thị rõ rệt ý “phất dã” là đôi bên liên kết, cần gì phải thòng thêm một câu thừa thãi rằng “chẳng thể dùng ba mươi hai tướng để được thấy Như Lai?” [Vì vậy], hãy nên tuân theo cổ bản! 


Hễ nêu ra Như Lai để nói, tức là nói theo tánh. Nói theo tánh, sẽ chính là chẳng phải tướng; đấy là giảng rõ: Tánh thể vốn chẳng phải là tướng. Nếu biết cái Thể phi tướng, tức là từ ba mươi hai tướng, sao có thể thấy Như Lai cho được? Nay bảo “dựa theo tánh để nói” thì chính là phi tướng, bèn gọi đó là “ba mươi hai tướng”. Đấy chính là nêu rõ: Danh là phản ảnh của Thật. Ba mươi hai tướng đã chỉ là danh, bèn có thể ngộ cái Thể chính là tánh. Nếu biết lý này, sẽ có thể chẳng chấp vào tướng, sẽ do tướng mà có thể hiểu Thể, cần gì phải diệt tướng để thấy Tánh? Biết điều này, ba mươi hai tướng vốn do tánh khởi. Vì vậy chớ nên hoại [tướng], mà vì tánh vốn chẳng phải tướng, cố nhiên cũng sẽ hiểu rõ nghĩa “chẳng chấp trước”. 

Đại thiên thế giới là gì, trong phần trước đã nói cặn kẽ. Thế nào là ba mươi hai tướng? Cũng chớ nên chẳng biết nghĩa này! 


1) Tướng bàn chân bằng phẳng, tức là lòng bàn chân chẳng lõm, thảy đều phẳng phiu, đầy đặn. 


2) Tướng bánh xe ngàn căm: Các đường chỉ dưới bàn chân tròn xoe như hình bánh xe. Trong bánh xe có ngàn căm, hình dạng các tướng đều trọn đủ. 


3) Tướng ngón tay thon dài, tức là ngón tay ngay ngắn, thon thả, tròn trặn, dài. 


4) Tướng tay chân mềm mại: Tay và chân đều mềm như bông. 


5) Tướng tay chân có màng lưới: Giữa các ngón tay và ngón chân như có màng lưới nối liền lẫn nhau, hình dạng như [màng nối] giữa các ngón của ngỗng, vịt. 


6) Tướng gót chân viên mãn: “Gót” là phần sau của bàn chân (tục gọi là “cước hậu ngấn”, 脚後跟) tròn đầy, không bị lõm. 


7) Tướng lưng bàn chân cao đẹp. “Phu” (趺) chính là lưng bàn chân (mu bàn chân) cao đầy, viên mãn. 


8) Tướng bắp chân như nai chúa. “Suyễn” (腨) là bắp chân. Thời cổ còn gọi phần này là Phì (腓). “Lộc vương” (Nai chúa) là vua của loài nai, tức là con nai to. Ý nói: Thịt nơi bắp đùi cân xứng, tròn đầy, chẳng giống như bắp đùi của phàm phu lồi lõm, thô kệch! 


9) Tướng tay dài quá gối: Khi buông thõng hai tay, ắt dài quá gối. 


10) Tướng mã âm tàng, tức là nam căn ẩn kín, chẳng lộ. 


11) Tướng thân ngang dọc bằng nhau, tức là chiều cao từ đầu tới chân bằng với khoảng cách khi giang thẳng hai tay. 


12) Tướng lỗ chân lông có màu xanh: Mỗi lỗ chân lông chỉ sanh một cọng lông màu xanh, nhưng chẳng tạp loạn. 


13) Tướng lông trên thân xoắn lên phía trên. Mỗi sợi lông trên thân đều xoay theo chiều phải, chót lông hướng lên trên. 

14) Tướng thân kim sắc: Màu nơi thân như khối vàng tía tỏa  sáng. 

15) Tướng thường quang
 một trượng: Thân tỏa ra quang minh, mỗi phía chiếu xa một trượng. 

16) Tướng da dẻ trơn mịn, tức da dẻ mịn màng, tươi nhuận, chẳng dính nước hay bụi. Ruồi muỗi chẳng đậu lên được. 

17) Tướng bảy chỗ đầy đặn: Hai bàn chân, hai bàn tay, hai vai (còn gọi là Kiên Oa, 肩窩) và cổ, bảy chỗ đều đầy đặn, chẳng hề bị khuyết lõm. 

18) Tướng hai nách tròn đầy: Dưới hai nách đều đầy đặn (chẳng lõm). 

19) Tướng thân như sư tử, tức là oai nghi nghiêm túc. 

20) Tướng thân ngay thẳng: Thân hình đoan chánh, không cong vẹo. 


21) Tướng vai tròn đầy, tức là hình dạng toàn thể của hai vai không nhô cao, không vẹo, mà tròn, dầy, đầy đặn, khác với tướng bảy chỗ viên mãn trên đây. 


22) Tướng bốn mươi răng: Trọn đủ bốn mươi cái răng (người thường nhiều nhất là ba mươi sáu cái răng). 


23) Tướng răng trắng, bằng, khít. Bốn mươi cái răng trắng sạch, ngay ngắn, khít khao. 


24) Tướng bốn răng nanh trắng sạch. Bốn răng nanh trắng nhất, đẹp sạch. 


25) Tướng má như sư tử. Hai má cao đầy như má sư tử. 


26) Tướng được thượng vị: Trong cổ họng có chất dịch, bất luận ăn vật gì, đều trở thành vô thượng diệu vị.


27) Tướng lưỡi rộng dài. Lưỡi rộng mà dài, mềm mại, đỏ, mỏng, thè ra có thể rộng đến che mặt, dài tới mí tóc. 


28) Tướng phạm âm sâu xa. “Phạm” (梵) là thanh tịnh. Âm thanh thanh tịnh, ở nơi xa vẫn nghe thấy. 


29) Tướng tròng mắt màu cám thanh (紺青, xanh biếc có pha sắc hồng). Con ngươi màu cám thanh, cực thanh tịnh, mà quang minh như có chất tinh túy của vàng. 


30) Tướng lông mi như trâu chúa. Lông mi ngay ngắn, đẹp thù thắng, giống như lông mi trâu chúa. 

31) Tướng bạch hào giữa hai lông mày. Khoảng giữa hai lông mày có bạch hào (sợi lông rỗng trắng, trong như pha lê, cuộn tròn), sắc trắng, thanh tịnh, mềm mại, cuốn theo chiều phải, tỏa quang minh. 

32) Tướng nhục kế (肉髻). Trên đỉnh đầu có bướu thịt vun cao như búi tóc. 


Ba mươi hai tướng ấy còn gọi là “đại trượng phu tướng”, còn gọi là “đại nhân tướng”, còn gọi là “bách phước trang nghiêm tướng”, hàm ý dùng một trăm loại phước đức để trang nghiêm một tướng. Để tu thành ba mươi hai tướng, cần phải trải qua một trăm đại kiếp; vì vậy nói “trăm kiếp tu tướng hảo”. Phước đức tức là Phổ Hiền hạnh nguyện. Do vậy, phẩm Hạnh Nguyện nói: “Thử thiện nam tử thiện đắc nhân thân, viên mãn Phổ Hiền sở hữu công đức, bất cửu đương như Phổ Hiền Bồ Tát, tốc đắc thành tựu vi diệu sắc thân, cụ tam thập nhị đại trượng phu tướng” (Thiện nam tử này khéo được thân người, viên mãn tất cả công đức của Phổ Hiền, chẳng lâu sẽ như Phổ Hiền Bồ Tát, mau chóng được thành tựu sắc thân vi diệu, trọn đủ ba mươi hai tướng đại trượng phu). Hãy nên biết tướng hảo đều do đại bi đại nguyện thành tựu. Vì sao tu các tướng hảo ấy? Do hết thảy hữu tình không ai chẳng chấp tướng. Nếu thấy tướng hảo, sẽ sanh tâm hoan hỷ, sanh tâm cung kính, thì mới chịu nghe pháp, mới có thể sanh lòng tin. Hơn nữa, Phạm Vương, Đế Thích, Luân Vương cũng có các tướng ấy, Bồ Tát cũng thường có, nhưng do các “hảo” chẳng trọn đủ, nên chẳng bằng Phật. “Tướng hảo” chẳng phải là nói tướng rất tốt đẹp, vì đại tướng thì gọi là Tướng, tế tướng thì gọi là Hảo, nhưng Đại và Tế chẳng phải là lớn hay nhỏ. “Đại tướng” tức là [các tướng] mắt vừa nhìn liền có thể thấy. “Tế tướng” thì phải cẩn thận quan sát mới biết được sự tốt đẹp ấy. Do vậy, tế tướng nhằm trang nghiêm đại tướng. Vì vậy, đức Phật có ba mươi hai tướng, lại có tám mươi thứ hảo, còn gọi là “tám mươi tùy hình hảo”. “Tùy hình” tức là [các tế tướng ấy] tùy thuộc ba mươi hai hình tướng. Bồ Tát tuy cũng có “hảo”, nhưng chẳng đầy đủ như Phật. Tám mươi [tùy hình hảo] là: 


1) Vô kiến đảnh (chẳng trông thấy đỉnh đầu). 


2) Mũi chẳng hiện lỗ (lỗ mũi chẳng huếch). 


3) Lông mày như trăng non. 

4) Trái tai rủ xuống. 

5) Thân đậm chắc như Na La Diên. 

6) Xương như các mắt xích [mắc vào nhau]. 

7) Hễ xoay thân thì giống như voi chúa. 

8) Khi đi, chân cách mặt đất bốn tấc mà dấu chân in [trên mặt đất]. 

9) Móng tay như sắc đồng đỏ, mỏng mà tươi nhuận. 

10) Xương đầu gối tròn, chắc. 

Cho đến [tùy hình hảo] thứ tám mươi là chân tay đều hiện tướng hữu đức. Sợ rườm rà, nên chẳng [trích dẫn] đầy đủ, xem chi tiết trong sách Đại Thừa Nghĩa Chương
, còn như tên gọi của ba mươi hai tướng thì dựa theo Đại Trí Độ Luận để nói. Các sách khác có thể [nói tướng và hảo] giống hay khác nhau. Ba mươi hai tướng và tám mươi loại hảo trên đây đều do thân Ứng Hóa hiện ra. Nếu là Báo Thân của Phật, sẽ chẳng chỉ có ngần ấy! Bởi thân ấy có tám vạn bốn ngàn tướng cho đến vô lượng tướng và hảo. Hai khoa “đại thiên thế giới” và “ba mươi hai tướng” này, gộp lại để xem, sẽ có diệu nghĩa vô cùng. Bởi lẽ, đối với hai sự ấy, đức Thế Tôn nói “tắc phi” (chẳng phải), nói “thị danh” (đó gọi là), hết sức có ý vị thân thiết. Nếu người nghe pháp có thể thật sự dốc lòng thấu hiểu điều này, sẽ có thể hiểu rỗng rang, thấu tỏ ý chỉ trọng yếu của Bát Nhã. Khái quát lại, có thể chia làm bốn tiết để nêu tỏ nghĩa này, tức là: 

- Một là dựa theo chúng sanh để nêu rõ. 

- Hai là dựa theo nhân quả để nói rõ. 

- Ba là dựa theo “Không Hữu đồng thời cùng tồn tại” để nói rõ. 

- Bốn là dựa theo liễu nghĩa rốt ráo để nói rõ. 

1) Thứ nhất, dựa theo chúng sanh để nói. Nói cách khác, tức là đức Thế Tôn sở dĩ đối với hai chuyện đại thiên thế giới và ba mươi hai tướng, đều nói “thị danh” nhằm thân thiết chỉ điểm cho bọn chúng sanh. Vì sao nói vậy? Thế giới chính là cảnh nương gởi của hết thảy chúng sanh. Nếu chẳng có thế giới, họ sẽ an thân, lập mạng bằng cách nào? Lại nữa, nếu Như Lai chẳng hiện Ứng Thân ba mươi hai tướng, hết thảy chúng sanh sẽ nghe pháp từ chỗ nào? Sanh khởi lòng tin từ chỗ nào? Do vậy bèn nói: Có thể biết là hai chuyện ấy, xét theo phía chúng sanh, sẽ có mối liên quan khẩn yếu nhất. Do vậy, nói theo tánh, tuy vốn đều là giả danh, huyễn hữu duyên sanh, nhưng bảo là “giả danh” thì được, chứ nói “chẳng phải” thì hết sức chẳng thể được! Vì thế, nói “thị danh”, nhằm nói rõ tuy là giả danh nhưng hết sức hiện hữu, cho nên chẳng thể hoại [các tướng ấy]. Nhưng hãy nên biết: Thế giới rốt cuộc là trần cảnh. Nếu hết thảy chúng sanh chấp trước trần tướng ấy, tâm sẽ chẳng thanh tịnh. Tâm chẳng tịnh, cõi sẽ chẳng tịnh, há có thể liễu sanh tử, thoát luân hồi ư? Càng cần phải biết: Ứng Thân của Phật chính là tướng được hiện bởi Pháp Thân Như Lai, tức là chứng Pháp Thân rồi thì mới có thể hiện Ứng Thân. Vì sao hiện Ứng Thân? Chẳng hiện tướng ấy, chúng sanh sẽ chẳng do đâu mà nghe pháp được! Nhưng Như Lai hiện Ứng Thân để thuyết pháp, vốn vì muốn cho chúng sanh sẽ đều chứng Pháp Thân vốn sẵn có. Nếu chúng sanh chấp trước tướng Ứng Thân ấy, sẽ chẳng thể kiến tánh. Vì sao vậy? Do chẳng thể phản chiếu bản tánh, tuy đích thân đối trước vị Phật có ba mươi hai tướng ấy, vẫn chẳng thể thấy Như Lai. Há chẳng phải rất trái nghịch ý chỉ hiện ba mươi hai tướng của Phật hay sao? Vì thế, đều nói là “chẳng phải”, nhằm chỉ rõ: Xét theo tướng thì chúng tồn tại, nhưng xét theo tánh, chúng đều chẳng có; do vậy chớ nên chấp trước. Chỉ bảo như thế, thân thiết chi bằng? 


2) Thứ hai, dựa theo nhân quả để chỉ rõ. Nói cách khác, đối với hai chuyện ấy, đức Thế Tôn lập ra cách nói [như vậy], vì muốn cho chúng sanh hiểu rõ nghĩa chân thật của nhân quả. Vì sao nói như vậy? Đại thiên thế giới phàm trần này do đâu mà có? Do chúng sanh có cùng nghiệp cảm vời. Ba mươi hai tướng thù thắng, mầu nhiệm ấy do đâu mà có? Do đức Thế Tôn huân tu nhiều kiếp mà thành. Như vậy thì hai chuyện ấy đều chẳng ra ngoài pháp nhân quả đã rõ ràng rồi! “Nhân quả” tức là duyên hội hợp bèn sanh. Do duyên sanh nên là huyễn hữu, do huyễn hữu nên là giả danh. Nhưng tuy là giả danh, hễ có nhân, ắt có quả, vĩnh viễn bất hoại. Do vậy nói “thị danh”. Nói “thị danh” chính là vì chúng sanh kinh sợ nhân quả, tuy tánh Không mà tướng Có, chẳng sai chạy mảy may, chẳng thể trốn thoát! Nếu biết nhân quả tánh không, nhưng tướng có, chẳng thể trốn thoát, sẽ phải nên tu cái nhân thanh tịnh thù thắng “vô tướng, vô bất tướng”, hòng chứng diệu quả “vô tướng, vô bất tướng” thù thắng. “Vô tướng, vô bất tướng” là gì? Chính là thấu hiểu pháp sanh bởi nhân duyên thì Không chính là Giả, Giả chính là Không, chẳng chấp vào hai bên, khế hợp Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa Đế. Cần phải biết: “Vô tướng, vô bất tướng, Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa Đế” chính là Thật Tướng nơi tánh, vốn sẵn là như thế. Vì vậy, tu trì như thế, sẽ chính là Bát Nhã Ba La Mật. Do tu cái nhân thù thắng, nhất quyết sẽ đạt được cái quả thù thắng. Do đó, đối với đại thiên thế giới và ba mươi hai tướng, đều nói là Phi (chẳng phải). “Đều nói” là vì khiến cho chúng sanh chẳng hoại tướng nhân quả, lại còn sẽ hội quy nơi tánh. Đó là Không và Hữu đều chẳng chấp, phù hợp Trung Đạo.


3) Thứ ba là xét theo “Không và Hữu đồng thời tồn tại” để nói rõ. Tức là nêu rõ đức Thế Tôn nói như vậy, vì khiến cho [người nghe] nhờ nghe pháp này mà hiểu rõ nguyên do Không và Hữu đồng thời tồn tại. Vì sao nói vậy? Nói một chữ Phi (chẳng phải) nhằm khiến cho [thính chúng] đừng chấp Hữu. Nói một chữ Thị nhằm khiến cho họ đừng chấp Không. Nhưng nói là Phi hay Thị, hoặc hai đằng cùng nói, đều nhằm khiến cho họ chẳng chấp hai bên. Vì sao đều chẳng thể chấp? Do trong là có tấm thân này, ngoài là thế giới, y báo và chánh báo, không gì chẳng do nhân duyên hòa hợp mà sanh. Ngay trong lúc duyên hội hợp mà sanh, nghiễm nhiên hiện ra danh tướng của y báo và chánh báo, há có nên chấp Không? Ngay trong lúc duyên ly tán, diệt mất, thân này ở nơi đâu? Thế giới này ở nơi đâu? Há có nên chấp Hữu! Không chỉ là như thế, y báo và chánh báo ngay trong lúc duyên sanh, đã là nhân duyên hòa hợp, bèn gọi là Sanh. Có thể thấy trừ nhân duyên ra, chẳng có thật pháp! Vì thế, khi hiện “thị danh”, tức là lúc chẳng phải Hữu. Do vậy nói: “Có chẳng phải là có”. Cũng lại trong khi “chẳng phải có”, chính là lúc hiện Thị Danh. Vì thế nói: “Chẳng phải có mà có”. Hợp lại để xem, há chẳng phải Không Hữu đồng thời mà đều có đủ ư? Đã là đồng thời đều đủ, cho nên chấp Không hay chấp Hữu đều sai! Vì thế, nay cùng nói Thị và Phi, tức là khiến cho người nghe pháp thấu hiểu đối với Không và Hữu đều cùng tồn tại, đều chớ nên chấp, còn y báo và chánh báo là danh tướng hiển nhiên, là chuyện mọi người đều cùng thấy. Đã là “Không Hữu đồng thời cùng tồn tại”, đối với những thứ khác đều có thể hiểu rõ ràng. Lại vì đối với chuyện liên quan mật thiết nhất với chúng sanh mà đã là “Không lẫn Hữu đều chẳng thể chấp”, những thứ khác sẽ đều hiểu rõ. Hai khoa trước đó, tức “lìa tướng danh tự, ngôn thuyết”, vẫn là chuyên môn trừ khử bên Hữu, còn hai khoa này, hai bên Không và Hữu đều trừ, chính là để đoạn trừ vọng niệm đến mức tột bậc! 


4) Thứ tư là xét theo nghĩa rốt ráo để nói rõ. Tức là nêu rõ đức Thế Tôn nói hai khoa này nhằm khiến cho chúng sanh triệt để lãnh ngộ tánh thể “dứt bặt ngôn ngữ, tâm hành xứ diệt”. Vì sao nói vậy? Y báo và chánh báo đã đều là duyên sanh, có thể biết chúng chỉ là tướng do nhân duyên tụ hợp. Vì thế, kinh bảo là “thị danh”. “Thị danh” là nói rõ nó giả danh mà sanh. Đã là giả danh mà sanh, có thể thấy là nó thật sự chưa từng sanh. Do vậy, kinh nói là Phi. Nói là Phi, nhằm chỉ rõ nó vốn sẵn vô sanh. Đã chẳng có gì gọi là Sanh thì cũng chẳng có gì gọi là Diệt! Như thế thì các pháp vốn bất sanh bất diệt, nhưng phàm phu chẳng biết, mê muội tưởng “thật sự có sanh diệt”, thuận theo đó, vọng niệm tưng bừng dấy lên! Do đó, đức Thế Tôn gọi họ là “kẻ đáng thương xót!”


Cần phải biết: Thân, tâm, thế giới vốn chẳng sanh diệt, nhưng thấy có tướng sanh diệt, đặt bày danh xưng “sanh diệt”, chẳng có chi khác, quả thật là vì phàm phu si mê đáng thương! Đó là tướng hư huyễn do vọng niệm biến hiện, do vọng niệm mà cưỡng lập danh từ và ngôn thuyết. Kinh nói “thị danh” là như thế đó. Đó là liễu nghĩa rốt ráo của “thị danh” vậy. Do đó, nếu lìa niệm thì danh tự và ngôn thuyết của “thân, tâm, thế giới” còn chẳng tồn tại, há có sanh diệt để có thể nói nữa ư? Như thế thì sẽ diệt hết thảy các tướng để nhập cái Thể chân thật vậy! Vì sao vậy? Chân Như tánh thể từ trước đến nay bình đẳng Như Như, chẳng có, chẳng không, chẳng phải “cũng có, cũng không”, chẳng phải “chẳng Có, chẳng Không”, cho đến chẳng phải là hết thảy các pháp, chẳng phải là không có hết thảy các pháp. Nói chung, hễ khởi niệm liền sai, và cái sai do khởi niệm cũng sai luôn. Đó gọi là “lìa tứ cú, tuyệt bách phi”. Kinh nói “tắc phi” là như thế đó. Đấy chính liễu nghĩa rốt ráo của Tắc Phi. 


Đối với liễu nghĩa rốt ráo ấy, phàm những chỗ nói “tắc phi, thị danh” trong phần trước đều có nghĩa ấy, nhưng trước đó đều chẳng nói, tới đây mới nói là có thâm ý. Kinh văn trong phần sau nói “thâm giải nghĩa thú” (hiểu sâu nghĩa thú), có thể biết kinh văn đến đây sẽ giảng rõ nghĩa sâu, cho nên trong phần trước tạm hoãn lại. Đó gọi là “từ cạn đến sâu, dẫn người tiến nhập chỗ thù thắng”. Lại nữa, nghĩa này nói theo thân, tâm, và thế giới sẽ thuận tiện nhất. Hơn nữa, nghĩa lý của kinh trong phần “xin chỉ dạy tên kinh để thọ trì” chính là nhằm nêu rõ “đoạn niệm để chứng tánh”. Muốn đoạn niệm để chứng tánh, chẳng phụng trì liễu nghĩa rốt ráo, thì sẽ chẳng thể! Do vậy nói: Kinh văn tới chỗ này sẽ nêu rõ nghĩa sâu. Biết điều này, sẽ biết nghĩa chỉ nên được nêu tỏ ở chỗ này. Đưa ra trước thì ngại quá sớm, để ra sau thì lại ngại trễ tràng! Giảng kinh, thuyết pháp, hãy nên sao cho văn và nghĩa chẳng lầm lạc, bởi nghĩa có cạn, sâu, văn có thứ tự. Nếu lúc nên nói mà chẳng nói, hoặc lúc chẳng nên nói mà cứ nói, sẽ gọi là “đối với văn từ có sai lầm”. Dẫu cho nghĩa chẳng sai lầm, vẫn là nói hư vọng, cũng mắc tội lỗi! Nghĩa này, phàm ai có ý nguyện hoằng pháp chớ nên không biết! 


Lại nữa, như trong phần trên đã nói “tắc phi” thì chỉ là nói “tắc phi”, nói “thị danh” thì chỉ là “thị danh”, nhưng ý nghĩa trong tầng thứ tư chẳng phải vậy. Khi nói “thị danh”, đã bao gồm ý “tắc phi” trong ấy; khi nói “tắc phi” cũng bao gồm ý “thị danh” trong ấy. Đó cũng là liễu nghĩa rốt ráo, há có phải chỉ “trừ khử tướng, đàm luận tánh” là liễu nghĩa rốt ráo mà thôi! Cần phải biết: Chỉ ngăn mà chẳng chiếu, chỉ diệt mất mà chẳng tồn tại, những điều được nói sẽ chẳng phải là liễu nghĩa rốt ráo. Trong ngăn che bèn có chiếu, trong diệt mất mà có tồn tại, thì mới là liễu nghĩa rốt ráo. Bởi lẽ, chẳng ngăn, chẳng diệt, sẽ chẳng thể kiến tánh, nhưng ngây ngốc che, diệt, sao lại có thể kiến tánh? Nghe liễu nghĩa rốt ráo này, hãy nên dốc lòng thấu hiểu. Sai bằng hào ly, lầm cả ngàn dặm! Hết sức trọng yếu đấy nhé! 


Lại gộp chung hai khoa “chẳng hoại giả danh” này với hai khoa “hội quy tánh thể” trước đó để xem, thì cũng có ý nghĩa trọng yếu phải gấp rút nêu rõ. Cần phải biết: Phần trước dựa theo danh tự và ngôn thuyết của Bát Nhã để dạy xa lìa, rồi lại dựa theo đại thiên thế giới và ba mươi hai tướng để dạy đừng chấp trước chúng, chứ chẳng có gì khác, vì tánh thể dứt bặt đối đãi. Hễ rơi vào danh tự và ngôn ngữ, sẽ có năng danh (chủ thể có thể đặt tên) và sở danh (đối tượng bị đặt tên), có năng ngôn (cái có thể nói năng) và sở ngôn (cái bị nói năng, bị diễn tả). Đã có Năng và Sở, nghiễm nhiên trở thành đối đãi. Có chút tướng đối đãi, sẽ chẳng phải là cái Thể tuyệt đối. Đức Phật nói Bát Nhã nhằm dạy kiến tánh. Do Bát Nhã Ba La Mật vốn do chánh trí Chân Như lý thể sanh ra. Vì thế, dựa theo đó mà dạy lìa danh tự và ngôn thuyết, hòng giảng rõ ý nghĩa “để chứng tánh, ắt phải nên trừ tướng”. Lại do cái Thể ấy dứt bặt đối đãi, cho nên nó có thể dung nhiếp hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian. Như Khởi Tín Luận nói: “Do Như Lai Tạng trọn đủ vô lượng tánh công đức (câu này là nói Tướng đại), có thể sanh ra hết thảy các nhân quả thế gian và xuất thế gian (câu này nói về Dụng đại)”. Có thể thấy là Tướng và Dụng đều chẳng thể lìa Thể. Tức là do cái Thể đại mà hàm nhiếp Tướng và Dụng cũng to lớn. Nhưng hai khoa “chẳng hoại giả danh” này nói tới đại thiên thế giới và ba mươi hai tướng chính là để nêu rõ “tướng đại”, vì chúng đều do tánh thể hiển hiện. Đó gọi là “vô lượng tánh công đức”. Lại nữa, đại thiên thế giới là do đồng nghiệp của chúng sanh cảm vời, tức là nhân quả thuộc pháp thế gian. Ba mươi hai tướng là do Phật huân tu nhiều kiếp mà thành, tức là nhân quả thuộc pháp xuất thế. Có thể thấy hai thứ ấy lại nói kèm Dụng đại. 

Hơn nữa, nêu ra đại thiên thế giới để nói, sẽ nhiếp trọn hết thảy nhân quả thuộc pháp thế gian. Nêu ra ba mươi hai tướng của Phật để nói, lại nhiếp trọn nhân quả của hết thảy các pháp xuất thế. Lại nữa, nói “thế giới” bèn nhiếp trọn hết thảy các tướng rộng lớn. Nói “vi trần” bèn nhiếp trọn hết thảy các tướng vi tế. Như vậy thì có thể biết nói “chẳng chấp trước” ở đây chính là [nói rõ] “hết thảy đều chớ nên chấp trước”. Cũng có thể biết “bất hoại” được nói ở chỗ này chính là “hết thảy đều chớ nên hoại”. Vì sao đều chớ nên chấp? Do Tướng và Dụng đều nên dung nhập tánh thể. Vì sao đều chớ nên hoại? Do Thể ắt trọn đủ Tướng và Dụng! 


Hơn nữa, do trước đó đã nói “hội quy tánh thể”, sau đó nói “chẳng hoại giả danh” để theo thứ tự mà quán, rõ ràng nhằm khai thị học nhân: Thoạt đầu, hãy nên dùng công phu “trừ sạch” để trừ bỏ sự nhuốm bẩn từ lâu, khiến cho cái tâm dần dần được thanh tịnh thì mới có hy vọng kiến tánh. Lại còn có thể biết: Ngay cả tướng danh tự và ngôn thuyết vẫn cần phải trừ sạch để trong tâm chẳng thể có mảy may tướng nào. Vì sao vậy? Tánh vốn chẳng phải là tướng, nhưng chỉ dùng công phu này để ngăn ngừa đọa vào Thiên Không. Vì thế, càng nên viên dung. “Viên dung” là tánh tướng viên dung, vô ngại tự tại. Do vậy, kế đó nói “chẳng hoại giả danh”; bởi đó, nêu tỏ ý nghĩa “viên dung vô ngại”. Đó gọi là muốn nói “thị danh” thì trước đó bèn nói “tắc phi”, nhằm chỉ rõ huyễn hữu chẳng lìa Chân Không, tướng chẳng phải là tánh mà chẳng dung thông. Vì thế, tuy chẳng hoại tướng, mà cũng chẳng thể chấp tướng; sau đấy mới có thể viên dung mà vô ngại. “Vô ngại” là tướng chẳng chướng ngại tánh. Đã nói “tắc phi”, lại nói “thị danh” nhằm chỉ rõ Chân Không chẳng trở ngại huyễn hữu, tánh chẳng phải tướng mà chẳng phô bày. Do vậy, tuy chẳng chấp tướng, cũng chớ nên hoại tướng, sau đấy mới là vô ngại mà viên dung. “Viên dung” là tánh chẳng cự tuyệt tướng. Nghĩa như thế chính là nghĩa tinh vi nhất, trọng yếu nhất trong cả bốn khoa này! Tông chỉ của Bát Nhã Ba La Mật được triệt để tuyên nói, hiển lộ vậy. Đó chính là nguyên do vì sao phụng trì Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật. 

Nếu chưa hiểu rõ điều này, sẽ đối với ý nghĩa trong kinh, tuy chẳng phải là không nói được một hai điều, nhưng [những điều được nói ấy] trọn chẳng phải là những điều khẩn yếu, tức tuy gọi là “giải”, nhưng chẳng phải là “chân giải”. Đã chưa phải là chân giải, phụng trì bằng cách nào đây? Tức tuy nói là Hành, thật ra là hành mù quáng đó thôi! Như thế thì tuy siêng khổ học Phật, ắt chẳng thể đạt được thọ dụng to lớn! Thậm chí đâm quàng lối rẽ mà chẳng tự biết. Tương phản với điều ấy, sẽ là ngày đi ngàn dặm, thọ dụng vô tận! Bát Nhã là nghĩa căn bản trong Phật pháp, mà cũng là liễu nghĩa rốt ráo. Nếu học Phật mà chưa hiểu rõ nghĩa căn bản và liễu nghĩa rốt ráo này, rốt cuộc là tìm cầu nơi cành lá! Đã chưa thấy đạo, sao có thể nói là tu đạo? Do vậy, chẳng thể đạt được thọ dụng! Cái thuyết gọi là “tam giáo đồng nguyên” trước nay không gì chẳng phải là dựa dẫm, níu kéo nơi cành lá của Phật pháp! Nếu xét theo nghĩa căn bản rốt ráo, [các thuyết dựa dẫm, vay mượn ấy] sẽ chẳng thể nào so sánh, nghĩ tưởng được! Hãy nên biết: Sở dĩ Phật pháp siêu việt thù thắng hết thảy là do chỗ này! Nếu học Phật mà chẳng hiểu rõ nghĩa này, sẽ trọn ở ngoài cửa. Vì thế, trong phần trước [chánh kinh] có nói: “Nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai tùng thử kinh xuất” (Hết thảy chư Phật và pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật đều từ kinh này mà ra). Đó chính là khai thị rõ ràng: Phật pháp phải nên từ môn này mà vào! 


Nho gia (Tống Nho) thường trộm lấy ý nghĩa trong Phật pháp để đàm luận Nho giáo, mà lại hủy báng Phật pháp, đúng là tội lỗi! Nhưng những điều họ trộm cắt xén, chỉ là hiểu biết nửa vời, không chỉ chẳng phải là liễu nghĩa, mà còn chẳng phải là nghĩa trọn vẹn. Do vậy mà họ sanh tâm báng bổ, há có được chăng? Đường lối mà họ trộm cắt xén ấy, không gì chẳng từ ngữ lục của Thiền gia. Thiền gia tu trì, tuy đề cao Bát Nhã, nhưng do chẳng lập văn tự, nên chẳng căn cứ theo giáo nghĩa để phát huy, những điều họ nói lại một mực cao siêu, hồn hậu, dễ bị người khác dựa dẫm, trộm cắt xén là vì lẽ ấy. Nhưng liễu nghĩa căn bản rốt ráo chẳng đến nỗi bị kẻ khác nắm níu, nhiễu loạn, cũng may là nhờ vào lẽ ấy. Vì sao? Nho gia khắc kỷ
 tu thân, tuân theo quy  củ, há  chẳng  phải   

là quân tử ư? Nhưng tầm mắt họ nông cạn, tâm lượng hẹp hòi, đại đa số đều có chút sở đắc liền vênh váo tự đắc, biết một mà chẳng biết hai. Do vậy, từ đời Hán đến nay, họ luôn xưng là “tôn sùng Khổng Tử”, trừ cái học huấn hỗ
 của Hán Nho ra là còn có ích cho sách Nho, những thứ khác hoặc là chèo kéo những lời lẽ sấm vĩ
, hoặc vấn vít thuyết Hoàng Lão
, hoặc trộm cắt xén những đầu mối gần với sách Nho từ nhà Thiền, gán ghép để trang hoàng, chứ thật ra đối với chân nghĩa của Nho gia, hoàn toàn chẳng mộng thấy! Lại còn môn hộ đấu đá quá mức ầm ĩ trong cõi trần. Những kẻ ngã kiến quá sâu như thế, tuy nghe liễu nghĩa căn bản rốt ráo của Phật pháp, cũng có thể đoan chắc là họ chẳng thể lãnh ngộ, thấu hiểu! Hãy xem bọn Trình, Châu đều thân cận các bậc đại đức trong Thiền Tông nhiều năm, nhưng sở đắc bất quá là như thế, lại ngược ngạo vung giáo đâm ngược [Phật môn], cũng đủ chứng tỏ lời tôi nói chẳng sai! Như thế thì bọn họ nếu nghe giáo pháp thuộc liễu nghĩa rốt ráo, dẫu chẳng đến nỗi vung giáo đâm ngược, ắt cũng giống như đàm luận Nho lý, cứ kéo cành dẫn lá, [các luận thuyết của họ] tợ hồ là đúng mà sai be bét, đâm ra khiến cho chánh nghĩa do vậy mà chẳng được phô tỏ đó thôi! Đấy lại là điều may mắn to lớn trong các nỗi bất hạnh vậy! 


Lại nữa, bốn khoa này còn có một nghĩa trọng yếu cũng chẳng thể không nói rõ. Nghĩa ấy là như thế nào? Chính là dùng khoa đầu tiên làm chủ, ba khoa kia nhằm giải thích nguyên do. Vì sao khoa đầu tiên là chủ? Chính là Bát Nhã Ba La Mật chẳng phải là Bát Nhã Ba La Mật. Hãy nên biết Bát Nhã chính là cái trí mà ai nấy đều sẵn có, tức là cái tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh ấy chẳng có nơi chốn để trụ, khi vận dụng thì không vết tích, vốn chẳng nắm bắt được, lấy chẳng được! Đó gọi là “tâm nguyệt cô viên, quang thôn vạn tượng” (vầng trăng nơi tâm riêng một mình tròn trịa, ánh sáng che lấp muôn hình tượng). Vì sao vậy? Do nó thanh tịnh, dứt bặt đối đãi. Kinh Viên Giác chẳng nói đó sao: “Hữu chiếu, hữu giác, câu danh chướng ngại” (Có chiếu, có giác, đều gọi là chướng ngại). Đức Phật nói Bát Nhã vốn nhằm dạy mọi người nương theo văn tự để khởi quán chiếu, hòng chứng Thật Tướng; nhưng sợ mọi người vẫn giữ cái trí giác chiếu, kẻ thấp thỏi thậm chí hướng theo danh từ, ngôn thuyết để tìm tòi Bát Nhã. Vì vậy, đặc biệt khi nói rõ lý do phụng trì, chẳng ngại tự nói rồi tự phủ định, mà bảo “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã”. Nói như thế hòng khiến cho người phụng trì trong tâm chẳng lưu lại một chữ nào, chẳng thể dính một mảy tướng dấu tích nào, đúng là thủ đoạn “dao bén chặt phăng gai rối”. Đấy chính là Kim Cang Bát Nhã khác biệt vời vợi so với Tương Tự Bát Nhã (chẳng thấy lý Bát Nhã triệt để thì trong kinh luận gọi là Tương Tự Bát Nhã, hàm ý “tợ hồ là đúng, nhưng trật lất”). Hết thảy các hành nhân hãy nên phụng trì như thế! 


Trong phần trước có nói “dĩ thị danh tự” (dùng danh tự ấy), tức là nên dùng danh tự Kim Cang. Vì vậy, trì Kim Cang Bát Nhã để phá Hoặc, không Hoặc nào chẳng tận. Trì nó để chiếu lý, không lý nào chẳng hiển lộ. Vì thế, có thể chính là hết thảy các pháp, lìa hết thảy các tướng, liền có thể lại lìa hết thảy các tướng, hành hết thảy các pháp. Nếu thật sự có thể phụng trì như thế thì mới là pháp xuất thế, rốt ráo đạt đến bờ mé từ gốc đến ngọn, nói là Ba La Mật chính vì lẽ này! Đấy chính là ý nghĩa chân thật khi đức Phật nói “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã”. Lại sợ người học chẳng thể thông đạt, nên lại nói ba khoa sau đó để làm sáng tỏ nghĩa này, khiến cho họ hiểu rõ rỗng rang vậy! 


Khoa “[Như Lai] hữu sở thuyết pháp phủ” ([Như Lai] có pháp để nói hay không) chính là để nêu rõ: Bát Nhã vô ngôn, vô thuyết. Trước đó nói “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã” nhằm tỏ rõ: Chẳng thể dùng ngôn thuyết để diễn tả được! Vì thế, dùng “hữu sở thuyết pháp phủ” để thăm dò kiến địa [của hành nhân]. [Ngài Tu Bồ Đề] đáp là “vô sở thuyết” (chẳng có gì được nói) chính là đối ứng khít khao với lời hỏi. Nếu biết là tuy suốt ngày nói, hăm hở nói, nhưng thật ra là vô ngôn, vô thuyết, sẽ chẳng tìm cầu nơi ngôn thuyết. Phụng trì như thế thì chính là Bát Nhã Ba La Mật. 

Khoa “tam thiên đại thiên thế giới” nhằm nói cảnh và trí Bát Nhã như một. “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã” nhằm chỉ rõ ý nghĩa “chẳng phải là thật sự có một pháp Bát Nhã, nhưng pháp nào cũng đều là Bát Nhã”, hòng nêu rõ “các pháp giống hệt như nhau”. Sợ [người học] chưa thể hiểu, bèn mượn vi trần và thế giới để thốt ra lời gạn hỏi. [Ngài Tu Bồ Đề] đáp là “rất nhiều” chính là dựa theo tướng để nói về tướng. Còn Như Lai nói giả danh là “chẳng phải” hay “chính là”, chính là từ ngay nơi tướng mà vô tướng. Nếu ngộ cái nhỏ như vi trần, cái to như thế giới, đều là duyên sanh, vô tánh, bản thể của chúng chẳng thật, đều là giả danh, vậy thì mỗi vi trần, mỗi cõi nước, không gì chẳng phải là Bát Nhã! Đó gọi là “tọa vi trần lý, chuyển đại pháp luân; ư nhất hào đoan, kiến bảo vương sát” (ngồi trong vi trần chuyển đại pháp luân; nơi đầu một sợi lông, kiến lập cõi bảo vương), hoặc “trọn mười phương thế gian là quang minh của chính mình”. Lại nói “sơn hà cập đại địa, toàn lộ Pháp Vương thân” (núi sông và đại địa hoàn toàn hiển lộ thân của đấng Pháp Vương), đều là ý nghĩa “cảnh và trí như một”. Cảnh và trí như một, tức là chẳng có Năng, chẳng có Sở, thanh tịnh, dứt bặt đối đãi! Trì như thế chính là Bát Nhã Ba La Mật. 

Khoa “ba mươi hai tướng” nhằm nói rõ Bát Nhã vô trí, vô đắc. “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã” nhằm hiển lộ chánh trí Bát Nhã. Giác tánh viên minh chẳng có năng giác (chủ thể có thể giác), chẳng có sở giác (pháp được giác), nhưng phàm phu nói: “Nếu chẳng có cái trí có thể chứng và cái quả để có thể chứng, vì sao hiện ra ba mươi hai tướng?” Do đó, [đức Phật] dùng “đắc kiến Như Lai phủ” (được thấy Như Lai hay chăng) để hỏi. [Tu Bồ Đề] đáp rằng “không”, chính là chỉ đích xác Pháp Thân vô vi, vốn chẳng phải là sắc tướng. Nhưng do Như Lai vô trí, vô đắc, cho nên đại bi tùy duyên, hiện khởi vô biên tướng hảo, hoặc ba mươi hai tướng, cho đến tùy loại hiện thân trong lục đạo, có thể biết: Đủ loại tướng hảo, bất quá là tùy duyên mà hiện khởi đó thôi! Đã là pháp môn duyên khởi, cho nên tướng chính là chẳng phải tướng, do là giả danh nên nói “tắc phi”, nói là “thị danh” vậy! Nếu hiểu “chẳng phải tướng, thị danh”, sẽ có thể thấy Như Lai ở bất cứ nơi đâu, tức là có thể do ba mươi hai tướng mà thấy Như Lai. Nếu chẳng phải vậy, cứ chấp trước ba mươi hai tướng, sẽ trọn chẳng được thấy Như Lai! Phụng trì Bát Nhã là như thế đó!

Nói chung, pháp môn Bát Nhã vốn do Như Lai nói, nay dạy rằng “còn chẳng có gì để nói”, huống hồ pháp Bát Nhã. “Chớ nên chấp trước” chẳng cần phải đợi nói nữa! Trừ pháp chấp ấy, do trong tâm thanh tịnh, chẳng thể có tướng cảnh giới. Do vậy, lại dạy “vi trần chẳng phải là vi trần, thế giới chẳng phải là thế giới” khiến cho [hành nhân] biết mọi pháp, mọi sự, không gì chẳng phải là Bát Nhã, há riêng có cảnh giới ư! Nhưng người ta chẳng quên cảnh Bát Nhã, do [chấp rằng] Phật đã chứng điều ấy. Do vậy, lại dạy “chẳng dùng tướng để thấy Như Lai”. Nếu biết ba mươi hai tướng chẳng phải là tướng, mà là giả danh, sẽ có thể thấy “các tướng chẳng phải là tướng”. Nếu thấy “các tướng chẳng phải là tướng”, sẽ thấy Như Lai. Biết điều này, sẽ có thể thấu hiểu ý chỉ “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã”. Như vậy thì “phụng trì như thế nào” cũng có thể hiểu rõ. Bởi lẽ, nói chung là khai thị: Dùng “từ ngay nơi tướng mà lìa tướng” để phụng trì đó thôi! 


Nếu chiếu theo nghĩa thú này để chia thành từng khoa, thì ba khoa thứ hai, thứ ba, và thứ tư phải nên phụ thuộc khoa thứ nhất. Nay chẳng xếp như thế mà xếp chúng ngang hàng, vì chia khoa ngang hàng thì chẳng chấp hai bên Không và Hữu, và các nghĩa như “trừ sạch, viên dung” sẽ được phô bày rõ rệt, dễ lãnh hội. Nhưng lấy nghĩa lý của khoa “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã” làm chủ, thì kinh đã có nói, cũng chẳng thể bỏ sót, cho nên nói bổ túc. 


Ngoài ra, còn có một nghĩa riêng, cũng rất khẩn yếu, chớ nên không biết. Nay trong khoa “xin chỉ dạy tên kinh để thọ trì”, do đã chế phục Hoặc mà đạt tới đoạn Hoặc. Nhưng hãy nên biết: Hoặc có thô và tế, ở đây là đoạn phân biệt thô Hoặc. Vì thế, nửa bộ đầu được phán định chung rằng “xét theo cảnh để nói vô trụ”, còn cái bị đoạn trừ trong nửa bộ sau chính là Câu Sanh Tế Hoặc. Do vậy, phán định chung rằng: “Xét theo tâm để nói vô trụ”. 

Hỏi: Ở đây đã nói “lìa niệm”, há chẳng phải là xét theo tâm để nói hay sao? 


Đáp: Ở đây có hai nghĩa, trước sau khác nhau: 


1) Tuy đã xét theo tâm để nói, nhưng vẫn thuộc về phương diện diễn nói lý (tức là nói vẫn thuộc về sự khai giải). Sau khi đã nhập, mới là nói về tu. Tôi sẽ nêu rõ ý nghĩa trong phần tu để bổ túc những điều chưa đề cập ở đây. Đó là chỗ khác biệt giữa phần trước và phần sau. 

2) Ở đây, trước hết là lìa thô niệm, tức là ý niệm dấy tâm phân biệt. Sau khi đã nhập, bèn lìa tế niệm, tức ý niệm chẳng đợi phân biệt, vốn sanh cùng với cái tâm. Đấy lại là chỗ khác nhau giữa phần trước và phần sau. 

Trên đây phần nói cặn kẽ nguyên do đã xong. 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.3. Kết lại để nêu rõ phước do thọ trì 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.3.1. Xét theo thân mạng để so sánh sự bố thí 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân, dĩ Hằng hà sa đẳng thân mạng bố thí.


(經)須菩提！若有善男子、善女人，以恆河沙等身命布施。

(Kinh: Tu Bồ Đề ! Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân dùng thân mạng nhiều như cát sông Hằng để bố thí).

Thí vật báu vẫn là ngoại tài, nay dùng thân mạng để thí, kinh Phật gọi đó là nội tài, quý trọng vượt xa ngoại tài. Chúng sanh yêu mến tấm thân nhất, quý trọng mạng nhất. “Thân” là nói tứ chi v.v… vẫn chưa tổn hại tới mạng, đã là khó thể thực hiện, huống hồ vì chúng sanh mà xả mạng ư! Lại còn không chỉ là một thân mạng, mà là nhiều như số cát sông Hằng! Một đời người chỉ có một thân mạng; nay nói “dùng thân mạng nhiều như cát sông Hằng để bố thí”, có thể biết là đời đời kiếp kiếp thường dùng thân mạng để bố thí, khó thực hiện cỡ nào! Phước đức ấy cũng nhiều cỡ nào! Nhưng do chưa quên tướng bố thí, vẫn thuộc về hữu lậu. Người sát thân thành nhân
 như thế là do trước đó chưa nghe chuyện thành Phật. 

2.2.2.2.2.1.2.3.2.3.2. Nói rõ phước thọ trì rất nhiều 

(Kinh) Nhược phục hữu nhân, ư thử kinh trung, nãi chí thọ trì tứ cú kệ đẳng, vị tha nhân thuyết, kỳ phước thậm đa. 


(經)若復有人，於此經中，乃至受持四句偈等，為他人說，其福甚多。

(Kinh: Nếu lại có người từ trong kinh này, thậm chí thọ trì bốn câu kệ v.v… vì người khác mà nói, phước ấy rất nhiều).


Thọ trì bốn câu kệ v.v… hơn hẳn bố thí thân mạng nhiều như cát sông Hằng; đấy là do lẽ nào vậy? Hai lần trước đều dùng bố thí vật báu để so sánh sự thù thắng, nay thì dùng bố thí thân mạng để so sánh sự thù thắng, lại nói như thế nào? Hãy nên biết: Lần đầu tiên hiển lộ sự thù thắng, là vì vừa mới sanh tín tâm thanh tịnh, chỉ dùng phước đức do bố thí vật báu đầy ắp một đại thiên thế giới để so sánh nhằm hiển thị sự thù thắng. Lần thứ hai hiển lộ sự thù thắng, do giải huệ tăng trưởng, không chỉ biết cảnh là hư huyễn, mà còn biết trong tâm vốn chẳng có trần cảnh. Vì vậy, dùng phước đức do bố thí vật báu trong vô lượng vô biên đại thiên thế giới để so sánh nhằm hiển lộ sự thù thắng ấy. Đến đây, do hiểu nghĩa càng sâu, đã khai trí Kim Cang rồi. Trí ấy đã khai, liền biết đoạn vọng niệm, xả căn cội sanh tử, công hạnh ấy càng tiến sâu vào trong hơn so với trước đó. Vì vậy, chẳng dùng ngoại tài để so sánh hòng hiển lộ, mà dùng nội tài để so sánh hiển lộ. Do thọ trì, diễn nói bốn câu kệ v.v… mà nếu có thể khai trí Kim Cang, tuân phụng Kim Cang Bát Nhã để tu trì, sẽ có thể đoạn niệm. Hễ đoạn niệm, liền xả cội gốc sanh tử, siêu phàm nhập thánh, so với kẻ chỉ có thể nhiều đời nhiều kiếp xả thân mạng, nhưng chẳng xả cội gốc sanh tử, thì sự cách biệt ấy há có thể tính toán được ư? Do đó, phước đức do thọ trì, diễn nói bốn câu kệ của kinh này nhiều hơn phước đức do bố thí thân mạng nhiều như cát sông Hằng, do người ấy đã khai Kim Cang trí, có thể mong siêu phàm nhập thánh. Kẻ chẳng thọ trì, diễn nói kinh này, trí Kim Cang sẽ không do đâu mà mở mang được, vẫn là phàm phu chẳng thể thoát khỏi sanh tử luân hồi khổ não! 

2.2.2.2.2.1.2.4. Thành tựu giải huệ


Chia thành hai phần:

1) Bậc đương cơ tán thán, khuyên lơn. 

2) Như Lai ấn chứng, xiển dương. 

2.2.2.2.2.1.2.4.1. Bậc đương cơ tán thán, khuyên lơn 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.1. Nêu bày sự lãnh ngộ, thấu hiểu 

(Kinh) Nhĩ thời, Tu Bồ Đề văn thuyết thị kinh, thâm giải nghĩa thú, thế lệ bi khấp, nhi bạch Phật ngôn:


(經)爾時，須菩提聞說是經，深解義趣，涕淚悲泣，而白佛言：


(Kinh: Lúc bấy giờ, ngài Tu Bồ Đề nghe nói kinh này, hiểu nghĩa thú sâu xa, ứa lệ buồn khóc, mà bạch Phật rằng). 


Từ khởi đầu kinh cho đến chỗ này, tất cả sự lý “chế phục, đoạn trừ phân biệt, ngã chấp và pháp chấp” từ cạn đến sâu, được phát khởi, xiển dương từng tầng một hết sức tường tận, hết sức rõ rệt. Vì thế, kế tiếp là khoa này trần thuật sự thấu hiểu sâu xa. Bậc đương cơ tự trần thuật như thế, không gì chẳng vì mong đại chúng đều được như vậy. Do đó, đã tán thán, lại còn khuyên lơn. Vì sao vậy? Phật và trưởng lão chẳng ngại rát miệng, xiển minh đi, xiển minh lại ý chỉ “vô trụ”, vốn là vì mong người nghe sẽ đại khai viên giải. Bởi lẽ, ý chỉ của kinh là Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa rất sâu vi diệu. Nếu chẳng thông đạt sự sâu xa, vi diệu ấy, tức là kiến địa chưa trọn vẹn, há có thể chẳng chấp vào hai bên, khế hợp Trung Đạo ư? Kinh nói “thâm giải nghĩa thú” chính là nói kiến địa đã viên, chẳng giống kẻ hướng theo Thiên Không. Đó là lý do vì sao [ngài Tu Bồ Đề] tự trần thuật “chẳng phải do huệ nhãn mà được nghe”, cho tới ứa lệ buồn khóc. Ở đây, tuy nói là “hiểu nghĩa”, nhưng thật ra đã gồm thâu cả hạnh. Bởi lẽ giải và hạnh chưa hề tách rời, cho nên nói là “giải và hạnh cùng tiến”. Cùng tiến thì ắt phải do hành được thì mới có thể thấu hiểu; ắt phải hiểu trọn vẹn thì sau đó mới hành trọn vẹn. 


Hãy nên biết: Tu hành chẳng ngoài Tam Huệ Văn, Tư, Tu. Như  ở 
đây, “văn thuyết thị kinh” (nghe nói kinh này) chính là Văn Huệ (vì sao sự nghe ấy là Văn Huệ, trong phần sau sẽ nói), “thâm giải” là Tư Huệ. Vì sao vậy? Nếu chẳng tư duy tu Quán, sẽ chẳng thể thâm giải (thấu hiểu sâu xa). Vì thế, hễ nói đến giải, liền bao gồm hạnh. Không chỉ là như thế, nói “thâm giải nghĩa thú” thì là nghĩa thú như thế nào? Chính là lãnh hội sâu xa những điều được nói trong phần kinh văn trước đó, tức là hãy nên sanh tín như thế nào? Nên phụng trì như thế nào? Nguyên do là như thế đó. Như vậy thì nói đến một chữ Giải, sẽ chẳng chỉ gồm thâu Hạnh, mà còn thâu nhiếp Tín. Hơn nữa, phần sau còn nói: “Tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng” (Tín tâm thanh tịnh liền sanh Thật Tướng). Sanh Thật Tướng chính là chứng tánh. Sau đó lại nói: “Đắc văn thị kinh, tín giải thọ trì, tắc vi đệ nhất hy hữu” (Được nghe kinh này, tin hiểu, thọ trì, tức là hiếm có bậc nhất) cho đến “hà dĩ cố? Ly nhất thiết chư tướng, tắc danh chư Phật” (vì sao vậy? Lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật). Gọi là “chư Phật”, cho thấy đã chứng tánh. Như vậy thì hễ nói đến “thâm giải”, không chỉ là bao gồm cả tín và tu, mà chứng cũng được gồm thâu trong ấy! Hơn nữa, ý nghĩa “tín tâm thanh tịnh sẽ sanh Thật Tướng” lại là nói: Hễ Thật Tướng đã sanh thì tín tâm sẽ thanh tịnh. Nhìn vào điều này, “tín, giải, hạnh, chứng” đã được đề cập trước đó, tuy nói thành bốn chuyện, nhưng thật ra là một mà thành bốn, tuy bốn mà là một. Lý ấy càng có thể chứng minh vậy! 


Đoạn kinh văn thành tựu giải huệ này chính là chỗ quy kết của phần kinh văn từ lúc bắt đầu kinh cho tới nay. Vì sao vậy? Trên đây, thầy và trò đủ mọi cách vấn đáp, rát miệng, buốt lòng, nhằm nêu tỏ nghĩa thú rất sâu, nhằm mục đích nào? Không gì chẳng là mong cho người nghe pháp sẽ có thể khai thâm giải mà thôi! Há chẳng phải là ngàn lời vạn lẽ trên đây cho tới khoa này thì mới có căn cứ ư? Do vậy nói là “chỗ quy kết”. Không chỉ là như vậy, kể từ khoa kế tiếp là “Như Lai ấn chứng, xiển dương” trở đi, phàm những lời đức Thế Tôn nói, không gì chẳng nhằm làm sáng tỏ hơn, chứng minh nhiều hơn các chỗ khẩn yếu của những điều đã nói trên đây, khiến cho mọi người có thêm một tầng tín giải đối với ý chỉ trọng yếu của những điều được nói trên đây, sẽ thọ trì càng đắc lực hơn mà thôi! Do vậy, khoa thứ tư là “thành tựu giải huệ” và khoa thứ năm là “tột bậc hiển thị công dụng của kinh” sau đó đều chính là phần kinh văn tổng kết của nửa bộ trước kinh này. Đấy đều là chỗ trọng yếu trong mạch lạc của kinh, nên tôi chỉ sẵn ra, nhắc nhở sẵn, để tiện cho [mọi người] khi đọc đến đó sẽ dễ lãnh hội! 

Trong thể lệ của kinh này, hễ người kết tập kinh  nói “nhĩ  thời…” 
đều nhằm biểu thị mở ra một đầu mối nữa. Trong bốn chữ “thâm giải nghĩa thú” (hiểu sâu xa nghĩa thú) ở đây, xét theo nghĩa thú để nói, thì những điều trên đây đều là Có. Nếu xét theo thâm giải để nói thì những điều trên đây đều Chẳng Có. Cho đến chỗ này mới tự trần thuật, nên bảo là “mở ra một đầu mối nữa”. Hai chữ “nhĩ thời” [trong đoạn này] hoàn toàn hô ứng với “nhĩ thời” trong phần “thỉnh chỉ dạy tên kinh để thọ trì” trước đó. Bởi lẽ, trước phần “thỉnh chỉ dạy tên kinh để thọ trì”, những nghĩa được nói đều nhằm khơi mở [cho hành nhân hiểu] cái trí biết cảnh là hư huyễn, và khơi mở trí vô trần. Tới khi thỉnh cầu chỉ dạy tên kinh để thọ trì, bèn khai trí kim cang. Trí ấy rất sâu, chẳng dễ lãnh ngộ! Trí ấy nếu khai, sẽ đoạn Hoặc, chứng Chân; đó chính là chỗ quy kết của công phu tu hành. Nay nói “thâm giải nghĩa thú” chính là tự trần thuật đã đắc trí kim cang. Nếu chỉ khai trí biết cảnh là hư huyễn và trí vô trần, bất quá là địa vị Quán Hạnh, hoặc địa vị Tương Tự, chẳng thể nói là “thâm giải”. 
Không chỉ là như thế, chữ “nhĩ thời” ở đây trực tiếp tương ứng với lúc mở đầu kinh, “nhĩ thời, trưởng lão Tu Bồ Đề tại đại chúng trung, tức tùng tòa khởi” (lúc bấy giờ, trưởng lão Tu Bồ Đề từ trong đại chúng, liền từ chỗ ngồi đứng dậy). Vì sao vậy? Nếu Ngài chẳng thỉnh pháp lúc ấy, sao có “thâm giải” ở chỗ này cho được! Nếu quán sâu xa, “thâm giải” vào lúc này đã ẩn tàng trong lúc thỉnh pháp khi ấy. Vì sao vậy? Do trưởng lão trong khi đại chúng đang mờ mịt, riêng Ngài có thể phần nào thấy rõ tướng chẳng trụ của đức Phật; vì vậy bèn thỉnh pháp. Do đó, Ngài nghe pháp liền hiểu. Nếu là người khác, quyết chẳng thể nghe nói kinh này liền hiểu sâu nghĩa thú. Kinh văn trong phần sau sở dĩ nói “bất túc vi nan” (chẳng đáng coi là khó) chính là vì kinh văn đã chỉ rõ mối quan hệ giữa phần trước và phần sau. Không chỉ là như thế, khi ấy, Ngài (trưởng lão Tu Bồ Đề) vừa mở miệng liền tán thán “hy hữu”, đều nhằm chỉ rõ chỗ trọng yếu tương ứng giữa phần trước và phần sau. 

Lại xem lúc ấy trưởng lão từ chỗ ngồi đứng dậy, [thưa] “nguyện nhạo dục văn” (nguyện ưa thích muốn nghe), hân hoan, hớn hở chi bằng! Tới lúc này, trưởng lão ứa lệ buồn khóc. Trước sau chiếu ứng, hết sức hợp lý! Bởi lẽ, hân hoan lúc ấy chính là cội nguồn cho ứa lệ buồn khóc ngay trong lúc này. Hai chữ “nhĩ thời” (lúc bấy giờ), nếu dựa theo ngay lúc này để nói, sẽ là lúc khai thị nguyên do của lý phụng trì vừa xong, cũng chính là lúc nghe xong liền thông hiểu sâu xa, sanh lòng buồn thương. Hai chữ Văn (nghe) trong “văn thuyết thị kinh” (nghe nói kinh này) [ở đây] và “nguyện nhạo dục văn” ở đầu kinh hoàn toàn tương ứng. Nghe điều muốn được nghe, lại còn hiểu sâu xa, đúng là may mắn muôn vàn! Do vậy, vui mừng cực độ bèn buồn thương. “Thâm giải” tương ứng với “đế thính” (lắng nghe) thuở đầu. Nếu chẳng “đế thính”, chắc chắn khó thể “thâm giải”. Do đó, Văn trong “văn thuyết thị kinh” chẳng phải là nghe hời hợt, mà là Văn Huệ. Đấy cũng là xét theo trưởng lão để nói, vì Ngài vốn là bậc A La Hán ly dục đệ nhất, đã sớm có thể vô niệm, đã trọn đủ huệ nhãn, lại còn là bậc Giải Không đệ nhất. Vì thế, trước khi được nghe kinh này, Ngài đã có thể hiểu rành rẽ ý chỉ “vô trụ để thấy Như Lai”. Do vậy, hiệu quả của sự lắng nghe cực lớn, nghe rồi liền hiểu sâu. Nếu Ngài còn là phàm phu, dẫu có thể lắng nghe, quyết chẳng thể hễ ngộ liền ngộ triệt để. Có thể khai trí biết cảnh hư huyễn đã là khó có, đáng quý rồi! Nếu nghe kinh, lập tức [mở mang trí] vô trần, ngàn đời chẳng được mấy ai! Còn như trí kim cang, càng khỏi bàn tới nữa! Như Lục Tổ đại sư của Thiền Tông, nghe “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm), liền đốn ngộ thì xưa nay, chẳng có người thứ hai! Nhưng sau khi được truyền trao y bát, Ngài vẫn còn quẩn quanh trong đám thợ săn mười mấy năm. Đó chính là Phật, Tổ gia bị Ngài mài luyện kim cang huệ kiếm vậy! Nếu nhằm đời Mạt, sẽ càng là khó khăn nhất trong các điều khó. Do vậy, kinh văn trong phần sau có nói: “Hậu ngũ bách tuế, đắc văn thị kinh, tín giải thọ trì, thị nhân hy hữu” (Năm trăm năm sau, được nghe kinh này mà tin hiểu, thọ trì, người ấy hiếm có). Chớ nên không biết lý này! Nhưng cũng chớ nên vì khó khăn mà tự ngăn trở [chính mình]. Đức Phật nói năm trăm năm sau, người trì giới, tu phước, có thể sanh tín tâm, sẽ có thể một niệm tương ứng. Tín là nguồn đạo, mẹ công đức. Nếu có thể thật sự nghe kinh, thật sự tin tưởng, sẽ vào được cửa Bát Nhã. Nếu thật sự có thể nhập môn, há có bao giờ chẳng thể đốn ngộ, đốn đoạn? Vì sao vậy? Do được chư Phật gia bị, túc huệ rất sâu. Vậy thì như thế nào là nhập môn? Thật sự tin trần cảnh đều hư giả, chẳng bị chúng trói buộc. Đó chính là sơ môn của Bát Nhã vậy! Càng chớ nên không biết lý này!


“Nghĩa” là nghĩa lý, tức ý nghĩa chân thật dù chế phục hay đoạn trừ của các quán môn, hạnh môn đã nói trên đây. “Thú” (趣) là hướng về, còn nói là “thú hướng” (趣向). Tức là “tín tâm thanh tịnh, liền sanh Thật Tướng” như sẽ nói trong phần sau. Bởi lẽ, nghĩa lý ngàn mối, hễ quy thú (歸趣, quy nạp vào, quy hướng) thì là một. Đức Phật nói Văn Tự Bát Nhã, không gì chẳng nhằm dạy [hành nhân] dựa theo đó mà khởi quán chiếu, chứng Thật Tướng đấy thôi! Nếu chẳng liễu giải chỗ quy hướng của nghĩa lý, sẽ như vào biển đếm cát, trọn chẳng quy kết mảy may; cũng như bơi thuyền chẳng có bánh lái, lấy gì để hướng đến [mục tiêu]? Tức là cũng chẳng có công hiệu hay lợi ích gì để có thể nói được! Vì thế, chỉ hiểu nghĩa mà chẳng hiểu chỗ hướng đến, sẽ chẳng phải là “thâm giải”. Lại dùng sự quy thú để nói, nếu chỉ hiểu chỗ quy kết, chẳng hiểu tiến hướng tới đó bằng cách nào, vẫn là như đếm của báu của kẻ khác, chính mình chẳng có nửa đồng, cũng chẳng phải là thâm giải! Ắt phải là đã liễu giải chỗ quy kết của nghĩa lý, lại còn liễu giải hãy    nên tiến hướng chỗ ấy như thế nào, thì mới thật sự là có thể thấu hiểu sâu xa. Bốn chữ “thâm giải nghĩa thú” do người kết tập kinh thêm vào; bởi lẽ, từ phần tự trần thuật trong phần sau, sẽ biết là Ngài (Tu Bồ Đề) đã có thể thấu hiểu sâu xa, cho nên đặc biệt nêu ra. Nêu ra như thế là vì có hai ý: 

1) Khiến cho người đọc kinh sẽ từ đoạn kinh văn tự trần thuật trong phần sau, đối với chỗ quy thú của các loại diệu nghĩa từ lúc mở đầu kinh trở đi, sẽ đều dốc lòng thấu hiểu. 

2) Nếu chẳng nêu ra thì “ứa lệ buồn khóc” do đâu mà có? Lại còn khiến cho [hành nhân] biết bậc trưởng lão Giải Không bậc nhất do hiểu sâu xa kinh này mà buồn khóc, có thể thấy cái Không được nói trong kinh này chẳng phải là cái Không đối đãi tầm thường. Lại còn khiến cho họ biết trưởng lão là bậc đại đệ tử đích thân nương náu dưới tòa [của đức Phật], do nghe hiểu kinh này, đến nỗi buồn khóc. Có thể thấy kinh này thật sự khó thể gặp gỡ, há có nên coi thường ư? Há có nên chẳng dốc lòng thấu hiểu ư? Lại khiến cho hành nhân biết trưởng lão buồn khóc là do đã đã hiểu sâu xa. Có thể thấy đọc kinh này lâu ngày mà bình thản bất động, thậm chí sợ bàn luận Bát Nhã, chẳng có gì khác, chính là do họ chưa thể lãnh hội nghĩa thú trong kinh. Do vậy tôi nói người kết tập kinh đặc biệt nêu ra câu này để răn nhắc tột bậc thân thiết vậy! 


“Thế lệ nhi khấp” (Buồn khóc ứa lệ) chính là nói đến lòng Bi. “Thế lệ” (涕淚) là hình dung sự buồn bã khóc lóc. “Khấp” (泣) khác “khốc” (哭): Vừa có nước mắt vừa phát ra tiếng là Khốc. Có nước mắt, nhưng không phát ra tiếng là Khấp. Sở dĩ con người khóc lóc là do bỗng gặp chuyện tổn thất to lớn bất ngờ, như dao cứa vào tim, áo não cùng cực, bất giác gào khóc thất thanh. Đó gọi là Khốc. Con người sở dĩ “khấp” là mừng rỡ sâu đậm vì nay đạt được điều chưa từng đạt được, mừng tủi chen lẫn, cảm động tột cùng, bất giác ứa lệ buồn thương. Đó gọi là Khấp. Trưởng lão dấy lòng bi chẳng ngoài lý này. Đó là xét theo hiện tại mà mừng, chạnh nghĩ quá khứ mà tủi! Đã tủi lại mừng; do vậy, càng cảm kích Phật ân. Gộp chung ba loại tâm lý ấy, bèn hiện tướng buồn khóc. Thấy bằng cách nào? Ở đây nói “văn thuyết” (nghe nói) kết hợp với phần sau “Phật thuyết như thị thậm thâm kinh điển, tích nhật vị tằng đắc văn” (đức Phật nói kinh điển rất sâu như thế, xưa kia chưa từng được nghe), thì cũng có thể biết: Chính là nay thốt lời cảm tạ đức Phật, vui mừng sâu xa “do may mắn nào mà được nghe”. Ý nghĩa “xưa kia, tuy đắc huệ nhãn, nhưng chẳng nghe kinh này, ôm nỗi hổ thẹn sâu xa” đã rành rành rồi! Cần phải biết: Chính ngay chỗ cảm khái than thở lúc xưa kia, chính là chỗ vui mừng vì may mắn trong hiện thời! Vì thế nói: Trưởng lão dấy lòng bi, là do vừa mừng, vừa thẹn, vừa cảm động, ba loại tâm lý phát hiện. Còn như đoạn kinh văn ba lượt khuyên tín giải trong phần sau là do trưởng lão không chỉ tự vui mừng, mà còn mừng cho hết thảy chúng sanh có được pháp bảo vô thượng. Đó là nguyên do Ngài rộng khuyên tín giải, thọ trì. Đã là mừng thẹn chen lẫn như thế, há lẽ nào chẳng cảm kích đẫm lệ ư? 


Phàm là người mới tỉnh giấc mộng lớn, nhớ lại trước kia, không gì chẳng như tằm kéo kén, tự trói, tự buộc, như con thiêu thân đâm đầu vào lửa, tự đốt, tự thiêu! Nghĩ chuyện nay, tưởng chuyện xưa, thường là khôn ngăn ứa lệ. Cổ đức có nói: “Đại sự vị minh, như táng khảo tỷ” (Đại sự chưa rõ, như chôn cha mẹ) đều vì lý này. “Nhi bạch Phật ngôn” (Mà bạch Phật rằng) là do nghe nói kinh này mà được hiểu nghĩa thú sâu xa. Do hiểu sâu xa nghĩa thú mà đến nỗi buồn khóc ứa lệ. Do vậy, tự trần thuật kiến địa, cầu Phật ấn chứng. Đó là lẽ tất nhiên. Đọc một mạch tám chữ “thế lệ bi khấp nhi bạch Phật ngôn”, sẽ thành buồn khóc mà nói. Xét phần đầu kinh này, trưởng lão vì đại chúng thỉnh pháp, và sau đó rộng khuyên tín giải, có thể thấy trưởng lão hướng về đức Thế Tôn ứa nước mắt mà nói; đó chính là hướng về hết thảy chúng sanh trọn khắp pháp giới tột cùng vị lai, ứa lệ mà nói. Ngay như trong khoa kế tiếp nói “tích lai huệ nhãn, vị tằng đắc văn” (con từ xưa kia đã đắc huệ nhãn mà chưa từng được nghe) cũng là bảo trọn khắp hết thảy các chúng sanh. Trưởng lão đại từ, đại bi, dụng ý cảnh tỉnh, răn nhắc hết thảy chúng sanh “hãy nên mau phát Vô Thượng Bồ Đề tâm, phụng trì Bát Nhã, thì mới là nối tiếp hưng thịnh Phật chủng, thì mới chẳng phụ tánh linh của chính mình”. Nếu học tiểu pháp, tuy mở huệ nhãn, đạt được Vô Tránh tam-muội, thành A La Hán ly dục bậc nhất như ta, vẫn chẳng tránh khỏi cảm giác suy xưa, nghĩ nay. Hãy cẩn thận đừng như ta nghe đạo mà hận đã muộn màng. Đức Phật nói kinh này, vạn kiếp khó gặp. Lại còn nghĩa thú quá sâu, nếu được nghe, hãy nên đúng như pháp mà phụng trì để cầu thâm giải, mới biết ân Phật khó báo, vui thỏa một đời người. Nói chung, trưởng lão mừng là mừng cho chúng sanh. Trưởng lão cảm động là vì chúng sanh mà cảm động. Hổ thẹn xưa kia, buồn khóc trần thuật, đều nhằm khích lệ, phát khởi chúng sanh. Cần phải biết: Bọn ta được nghe kinh điển rất sâu này, không chỉ là ơn Phật khó báo, mà ơn của trưởng lão cũng lại khó báo. Vì sao vậy? Đức Phật nói kinh này là do trưởng lão vì chúng sanh mà thỉnh Phật nói. 

2.2.2.1.2.1.2.4.1.2. Trần thuật sự tán thán, vui mừng 

(Kinh) Hy hữu, Thế Tôn! Phật thuyết như thị thậm thâm kinh điển, ngã tùng tích lai sở đắc huệ nhãn, vị tằng đắc văn như thị chi kinh.


(經)希有！世尊！佛說如是甚深經典，我從昔來所得慧眼，未曾得聞如是之經。

(Kinh: Hiếm có, bạch Thế Tôn! Phật nói kinh điển rất sâu như thế, từ xưa kia con đã đắc huệ nhãn, nhưng chưa từng được nghe kinh như thế). 

Chữ “hy hữu” được thấy [nhắc tới] hai lần. Tuy từ ngữ tán thán tương đồng, ý tán thán chẳng giống nhau. Lần trước là do bỗng ngộ quang cảnh nơi bổn địa, như người bỗng thấy của báu khó được. Do vậy, tán thán “hy hữu”. Nay thì hiểu sâu xa nghĩa thú chân thật như người có được tài vật vượt ngoài lòng mong mỏi (trước kia chưa được nghe, mà nay được nghe, nên là “tài vật vượt ngoài sự mong đợi”). Vui mừng muôn phần, cho nên tán thán “hy hữu”. Bởi lẽ, trước đó là từ bên ngoài mà thấy quy mô to lớn, còn nay là từ bên trong mà thấy sự thâm áo. 


Hai chữ “hy hữu” không chỉ là tán Phật mà còn kiêm tán pháp, mà cũng có ý nghĩa tự vui mừng. Kế đó, do [chánh kinh] nói “Phật thuyết như thị chi kinh” (Phật nói kinh như thế) có thể biết: Đó là tán thán lời Phật nói hy hữu. Trong ấy, lại chứa đựng bốn ý: 
1) Khó nói mà có thể nói. Bát Nhã rất sâu, chỉ có Phật và Phật mới rốt ráo chứng đắc, và cũng chỉ có Phật và Phật mới có thể nói rốt ráo. Một vị Phật xuất thế, ắt trải qua nhiều kiếp, cho nên nói là “hy hữu”. 

2) Đến đúng thời mới nói. Kinh Kim Cang này được nói trong hội thứ chín của Bát Nhã. Nếu chẳng có trưởng lão là bậc đương cơ, [đức Phật] sẽ hướng về ai để nói? Hễ nói, ắt có bậc đương cơ. Cơ duyên chưa chín muồi, dẫu nói cũng vô ích. Vì thế nói là “hy hữu”. 

3) Chẳng nói mà nói, Như Lai chẳng có  gì  để  nói. Đức  Phật  nói 
kinh này, vốn là để khiến cho chúng sanh thấy Như Lai. Hơn nữa, Bát Nhã vốn chẳng thể dùng ngôn thuyết để diễn tả. Vì thế, nay tuy nói rất nhiều; thật ra chẳng nói gì. Do nói mà chẳng nói, nên bảo là “hy hữu”. 

4) Do đại bi nên nói. Đức Phật thấy chúng sanh vốn sẵn là Phật, do họ mê muội cái sẵn có mà trở thành chúng sanh. Vì vậy nói là “kẻ đáng thương xót”. Do đó, pháp vô vi này tuy chẳng thể nói, nhưng giả lập đủ loại cách nói phương tiện, đều nhằm khiến họ cho nhập Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ, há chẳng hy hữu ư? 


“Kiêm tán thán pháp”: Phần kinh văn sau đó nói “Phật thuyết như thị thậm thâm kinh điển” (đức Phật nói kinh điển rất sâu như thế). Hai chữ “thậm thâm” chính là từ ngữ tán thán. Kinh điển mà nói là “thậm thâm”, chứng tỏ kinh ấy vượt trội các kinh điển khác. Pháp vi diệu rất sâu vô thượng, trăm ngàn vạn kiếp khó gặp gỡ. Như phần trước của kinh này có câu như “nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai tùng thử kinh xuất” (hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra), cùng với “trì thuyết nhất tứ cú kệ đẳng, thắng quá Hằng hà sa thân mạng bố thí” (thọ trì, diễn nói một bài kệ bốn câu v.v… vượt trội dùng thân mạng nhiều như cát sông Hằng để bố thí) cho đến “kinh điển sở tại chi xứ, tức vi hữu Phật, nhược tôn trọng đệ tử” (chỗ nào có kinh điển tức là chỗ đó có Phật và các vị đệ tử đáng tôn trọng), có thể biết sự hy hữu của pháp ấy. Cho tới các câu trong phần sau như “thị kinh nghĩa bất khả tư nghị” (nghĩa trong kinh này chẳng thể nghĩ bàn) và “vị phát tối thượng thừa giả thuyết” (vì người phát tối thượng thừa mà nói) v.v… không gì chẳng nhằm nói rõ pháp này là pháp hy hữu. Do những câu ấy đều thuộc phần sau, cho nên chẳng trích dẫn để giải thích ở đây. 


Thế nào là “chứa đựng ý tự vui mừng?” Như kinh văn trong phần sau có nói “xưa kia đã đắc huệ nhãn mà chẳng nghe lời này”, chính là tự mừng rỡ nay được nghe nói, lại còn hiểu sâu xa. Vậy thì xưa kia nếu đạo nhãn chẳng khai, nay sao thâm nhập kiến địa, há chẳng phải là chuyện hy hữu ư? 


Kinh điển rất sâu là như thế nào? Những điều được nói trong kinh này chính là nghĩa căn bản trong Phật pháp, là liễu nghĩa rốt ráo, là Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa trong đại trí, đại bi, đại nguyện, đại hạnh, là nghĩa Đệ Nhất Nghĩa Không, là nghĩa khiến cho người tín giải, thọ trì sẽ thành Phật. Hơn nữa, mỗi lời, mỗi chữ chứa đựng ý nghĩa vô cùng, sâu không đáy, cho nên nói là “thậm thâm” (rất sâu). Vị A La Hán ly dục bậc nhất có huệ nhãn mà còn chưa từng nghe, chính là chỉ rõ sự rất sâu [của pháp này]. Lại nữa, Bát Nhã Ba La Mật đã sâu, nhưng kinh này là Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật, cho nên rất sâu. Những điều khác như đã dẫn trên đây, tức các câu “Phật và Phật pháp đều từ kinh này mà ra” v.v… cũng có thể biết pháp này rất sâu vậy! 


“Tích lai” (Từ xưa) tức là lúc chứng quả A La Hán, đắc huệ nhãn cho tới nay. Huệ nhãn là gì? “Nhãn” hàm ý “kiến địa”. Kinh Phật nói có năm loại mắt: 
 

1) Nhục nhãn là kiến địa của phàm phu. 

2) Thiên nhãn là kiến địa của chư thiên. Chư thiên cũng là phàm phu, nhưng cái thấy của họ vượt trội loài người. Vì thế gọi là thiên  nhãn. 

3) Huệ nhãn: Thấy lý Nhân Không, tức là huệ nhãn, vượt xa loài người trở xuống. Đó là kiến địa của A La Hán. 

4) Pháp nhãn: Đã thấy Nhân Không, lại thấy Pháp Không, nên gọi là pháp nhãn. Đấy là kiến địa của Bồ Tát. 

5) Phật nhãn tức là tri kiến của Phật, siêu thắng hết thảy. 

Nay nói đại lược, đợi tới phần Ngũ Nhãn sau này, sẽ lại đàm luận cặn kẽ. 


Trước kia chỉ rỗng không Nhân Ngã, nhưng kinh này rỗng không Pháp Ngã. Vì thế, trước kia đối với lý này, chưa từng khế nhập. Cho nên nói là “tích lai huệ nhãn, vị tằng đắc văn” (từ xưa đã đắc huệ nhãn, nhưng chưa từng được nghe). Ở đây, chứa đựng rất nhiều nghĩa, rất trọng yếu. Nay sẽ nói phân tích: 

1) Phần trước nói nhãn, phần sau nói nghe. Mắt và nghe chẳng mảy may dính líu, có thể chứng minh rằng: Nói tới nhãn thì là nói kiến địa, chẳng thể hiểu “nhãn” là mắt được, mà cũng chẳng thể hiểu là cái Thấy do mắt trông thấy! 


2) Mắt và nghe đã chẳng xen tạp lẫn nhau, nói Văn thì cũng chẳng thể hiểu ngây ngốc là “nghe bằng tai”, mà chính là xoay tánh Nghe lại để nghe nơi tự tánh. Đó gọi là Văn Huệ. 


3) Đã là Văn Huệ thì nói Văn sẽ là nói về Giải. Vậy thì “tích vị tằng văn” (xưa kia chưa từng nghe) chẳng phải là một mực chẳng nghe, mà là tuy nghe nhưng chẳng hiểu, giống như chưa từng nghe vậy! 


4) Hổ thẹn xưa kia chưa được nghe, chính là nay may mắn đã được nghe. Nay vì sao coi là nghe? Do đã hiểu sâu xa. Do vậy, trong phần trước đã nói “đức Phật nói kinh điển rất sâu như thế”, vì sao vậy? Nếu chẳng có thâm giải, sẽ chẳng biết kinh này rất sâu như thế. Đó là  lý 
do vì sao người kết tập kinh nói “thâm giải nghĩa thú”. 


5) Trưởng lão than thở “con xưa kia chưa từng nghe”, rất cảm khái, hận vì nghe đạo muộn màng. Bởi vậy, Ngài mới ứa lệ buồn khóc. Như vậy thì vì sao nay nghe liền đắc thâm giải? Do quán thấy Như Lai chẳng trụ vào pháp, mà có thể biết học theo Ngài chẳng chấp giữ. Trưởng lão lại vì chúng sanh thỉnh cầu đại pháp này, có thể biết Ngài đã phát tâm đại trí, đại hạnh, đại bi, đại nguyện, kiến địa khác biệt trước kia vời vợi. Vì thế, bèn có thể khế nhập kinh rất sâu này! 


6) Kinh này được nói trong hội thứ chín của kinh Đại Bát Nhã, sao lại nói “chưa từng được nghe?” Lại còn trong tám hội trước đó, trưởng lão còn [đem pháp Bát Nhã] dạy lại các Bồ Tát, cũng chẳng thể nói “xưa kia chưa từng khai giải”. Cần phải biết: Nay trưởng lão nói như thế, không gì chẳng nhằm khuyên lơn, hướng dẫn chúng sanh hãy gấp khởi sự đọc tụng, tin hiểu, thọ trì kinh này! 


7) Tám hội trước tuy đã được nghe, Ngài dạy lại các vị Bồ Tát, tuy đã khai giải, nhưng Kim Cang Bát Nhã mãi đến tận đây mới nói. Do vậy nói là “rất sâu”, nói là “xưa kia chưa từng được nghe”. 

8) Bởi đó nói rằng: Trong phần trước nói “thâm giải” tức là hiểu rất sâu. Do Bát Nhã đã là kinh sâu xa, các hội trước đã dạy Bồ Tát, tức là Ngài (Tu Bồ Đề) đã sớm khai thâm giải. Nhưng kinh trong hội này chính là kinh rất sâu, cho nên sự thấu hiểu hiện thời chính là “thậm thâm giải” (hiểu rất sâu). Vì thế, khôn ngăn suy xưa, nghĩ nay, biết ắt phải nên liễu giải như thế thì mới là triệt để. Đấy chính là nguyên do được nghe đạo, hận đã muộn màng. Đấy chính là nguyên do ứa lệ buồn khóc. Đấy chính là nguyên do rộng khuyên tín giải vậy. 


9) Trưởng lão tự trần thuật như thế, lại có ý nghĩa vi tế. Ý ấy ra sao? Khai thị đại chúng: Đối với kinh điển rất sâu như thế, chớ nên chấp trước văn tự, chớ nên hướng ra ngoài rong ruổi tìm cầu. Hãy nên thâu nhiếp tai để lãnh hội tâm, phản chiếu tự tánh, sẽ khai kiến địa, liễu giải nghĩa thú rất sâu trong kinh! 


10) Không chỉ là như thế, mà còn có thâm ý nữa. Đã là con mắt Nhân Không, chẳng thể thấy lý Pháp Không. Có thể thấy là người học đạo có thứ tự cạn hay sâu, chẳng thể mảy may miễn cưỡng được! Nhưng đạo nhãn của trưởng lão ắt phải tới hội [Bát Nhã] thứ chín mới mở, lại có thể thấy thời tiết nhân duyên cũng chẳng thể miễn cưỡng mảy may! Không chỉ là như thế, đức Thế Tôn xuất thế vốn để làm cho chúng sanh chứng trí Bát Nhã, đạt tới bờ Niết Bàn, thế mà Ngài chần chừ đã lâu mới nói Bát Nhã, lại chần chừ lâu ngày mới nói Kim Cang Bát Nhã. Có thể thấy người phát đại bi tâm cũng chẳng thể có tánh nóng vội, do cơ (thời cơ và căn cơ) và giáo ắt phải ứng hợp. Hễ có kiến chấp về huệ nhãn, sẽ chẳng được nghe. Hễ có thể thấy kinh, nghe pháp, ắt phải quét sạch sành sanh thành kiến trước kia. Do hễ có thành kiến, sẽ chướng ngại đạo nhãn vậy! 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3. Khuyên tín giải 


Chia làm hai phần: 


1) Dựa theo hiện tiền để khuyên. 


2) Dựa theo tương lai để khuyên. 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.1. Dựa theo hiện tiền để khuyên 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.1.1. Nói rõ sự thành tựu 


(Kinh) Thế Tôn! Nhược phục hữu nhân đắc văn thị kinh, tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng. Đương tri thị nhân thành tựu đệ nhất hy hữu công đức. 


(經)世尊！若復有人得聞是經，信心清淨，則生實相。當知是人，成就第一希有功德。

(Kinh: Bạch Thế Tôn! Nếu lại có người được nghe kinh này, tín tâm thanh tịnh bèn sanh Thật Tướng. Hãy nên biết người ấy thành tựu công đức hiếm có bậc nhất). 

Trưởng lão đại từ, tự đạt được pháp lạc, nguyện trọn khắp hết thảy chúng sanh trong hiện tiền và tương lai cùng đắc pháp lạc. Vì thế, Ngài trần thuật cặn kẽ sự thành tựu hy hữu, khiến cho đại chúng nghe xong sẽ phát tâm tín giải. Tuy trong kinh văn chẳng nói rõ khuyên lơn, nhưng ý khuyên lơn ân cần! Đấy chính là tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác nơi đại bi, đại nguyện. “Nhược phục hữu nhân” (Nếu lại có người) tức là mong mỏi sâu xa sẽ có người như thế. “Đắc văn thị kinh” (Được nghe kinh này) hàm ý “chẳng dễ được”, may sao mà được, chớ nên bỏ lỡ dịp được nghe này. “Thanh tịnh” tức là vô tướng. Như trong phần trước, [kinh dạy] “bất trụ lục trần sanh tâm” (chẳng trụ trong lục trần sanh tâm) chính là sanh thanh tịnh tâm, chính nhằm bảo rõ: Hễ trụ trong trần thì là chấp tướng. Có chút chấp tướng thì chẳng thanh tịnh. Đã nói là “chẳng trụ”, lại nói “sanh tâm”. Lại nói rõ: Bảo là “vô tướng” thì tuyệt đối chẳng phải là do đối với Hữu mà nói Vô, mà là Vô tuyệt đối. Tức là bốn câu như “có, không…” đều là Vô, thì mới chân thật diễn nói vô tướng. Nếu nói triệt để, ngay cả cái Vô tuyệt đối ấy cũng là Vô; đó mới là rốt ráo thanh tịnh. Do vậy, dự vào địa vị Sơ Trụ, chỉ chứng đắc tâm thanh tịnh một phần. Vì thế, công hạnh thăng tiến, càng tiến, càng vi tế, trải qua bốn mươi tầng cấp, đạt đến Đẳng Giác, hãy còn một phần vô minh cực vi tế. Nói cách khác, đó là tâm thanh tịnh còn hơi khiếm khuyết. Vì thế nói “Đẳng Giác kiến tánh, do như cách la vọng nguyệt” (Đẳng Giác kiến tánh, ví như ngó mặt trăng qua một lớp the). Cần phải dùng trí kim cang để trừ khử thì mới trở thành giác rốt ráo, cái tâm thanh tịnh mới hoàn toàn hiển hiện! 


Thế nào là tín tâm thanh tịnh? Tức là do tin vào Văn Tự Bát Nhã mà khởi Quán Chiếu Bát Nhã, đạt được nhất tâm thanh tịnh. Vì thế, một câu “tín tâm thanh tịnh” này tuy chỉ nói một chữ Tín, nhưng Giải, Hạnh, và Chứng đều được gồm thâu trong ấy. Nếu chẳng có quán huệ, sao có thể trừ khử tình chấp? Nếu chẳng có trừ khử rồi lại trừ khử, hòng đạt tới cái Vô tuyệt đối, sao tín tâm có thể thanh tịnh cho được? Cái được gọi là “quán huệ” chính là phụng trì Kim Cang Bát Nhã, lìa danh tự và ngôn thuyết, chẳng chấp hết thảy các cảnh giới dù vi tế hay rộng lớn, ngay cả sự mong mỏi cái quả thù thắng cũng chẳng chấp trước! Chỉ thẳng thừng đúng như pháp mà hành, chẳng dấy một niệm! Nếu thật sự có thể đoạn suy tưởng nơi tướng hư vọng (đó chính là cái tâm sanh diệt, cũng tức là niệm), cái tâm thanh tịnh liền hiện một phần. Hiện một phần tức là chứng đắc Pháp Thân một phần, dự vào Sơ Trụ, chuyển phàm thành thánh. Từ đó, dốc sức đạt tới giác rốt ráo, rồi sẽ “sanh diệt đã diệt, tịch diệt hiện tiền”, cái tâm thanh tịnh trong tự tánh sẽ viên mãn hiển hiện, gọi là Diệu Giác, cũng gọi là “thành Phật”, cũng gọi là “nhập Vô Dư Niết Bàn”. Lại có thể thấy “tín vi nhập đạo chi môn” (tín là cửa ngõ để nhập đạo). Chữ Môn (門) được hiểu theo nghĩa rộng, chẳng phải là chuyên nói tới cửa chính. Cửa vào nhà, cửa vào phòng, đều được bao gồm chẳng sót. Lại còn có thể thấy ba thứ Giải, Hạnh, Chứng đều là tên gọi khác của Tín. Nói cách khác, cái được gọi là Giải, Hạnh, Chứng chẳng phải gì khác, bất quá là tín tâm dần dần tăng trưởng, tỏa sáng, đạt đến rốt ráo kiên cố viên mãn mà thôi! Vì sao vậy? Nói là Giải, là Hạnh, hay là Chứng, ắt phải là tín tâm trọn đủ, sau đấy mới có thể giải trọn, hành trọn, chứng trọn! Nếu tín tâm thiếu khuyết đôi chút, há còn có thể giải, có thể hành, có thể chứng để nói nữa chăng? Vì thế nói “tín là nguồn đạo, mẹ công đức”. Do vậy, đối với Tín, Giải, Hạnh, Chứng được nói trong phần trước, hãy nên quán viên dung, chớ nên ngây ngốc xem chúng thành bốn chuyện! Do vậy, ba khoa “khai giải, tấn tu, thành chứng” trong kinh này đều nói kèm theo Tín, chớ nên chẳng biết lý   này! 


Thật Tướng là tên gọi khác của tánh thể. Trong đoạn sau, ba câu “Thật Tướng giả, tức thị phi tướng. Thị cố, Như Lai thuyết danh Thật Tướng” (Thật Tướng tức chẳng phải là tướng. Do đó, Như Lai nói là Thật Tướng) chính là tự giải thích ý nghĩa này. Vì sao tánh thể gọi là Thật Tướng, tới phần sau sẽ nói, nay tạm giải thích sơ lược. Tánh vốn sẵn đủ, vô sanh, vô bất sanh. Nay nói Sanh thì có nghĩa là “hiện tiền”. Điều này có cùng ý nghĩa với “sanh thanh tịnh tâm” trong phần trước. Trước kia, do phiền não vấn vít mà [tánh thể] chẳng hiển hiện. Nay do phụng trì Kim Cang Bát Nhã, mây mê tan dần, quang minh dần lộ, giống như vầng trăng sáng ngời mới mọc. Do chẳng thể gọi tên được, giả gọi là Sanh, chính là như Đại Trí Độ Luận nói “vô sanh sanh”. “Vô sanh sanh” tức là vô sanh mà sanh. Luận lại nói: “Các pháp chẳng sanh mà Bát Nhã sanh”. Bởi lẽ, nếu hiểu các pháp chẳng sanh; đó là vô sanh quán trí hiện tiền, tức là vô sanh mà sanh. 

Nghĩa này rất sâu, vẫn sợ [người đọc] chưa thể liễu giải, nay lại giải thích thêm rằng: Vô sanh quán trí chính là Bát Nhã. Bát Nhã hay Thật Tướng đều là tên gọi của pháp. Đã là các pháp chẳng sanh mà Bát Nhã sanh, nhưng Bát Nhã cũng là một trong các pháp, sao có thể nói là sanh? Bất quá [nói “Bát Nhã sanh”] là nói vô sanh quán trí hiện tiền đó thôi! Bởi lẽ, pháp vốn vô sanh, giả danh là sanh. Vì thế, bảo là “vô sanh mà sanh”. Đã hiểu rõ nghĩa Sanh của Bát Nhã thì nghĩa Sanh của Thật Tướng cũng có thể hiểu rành. Lại hãy nên biết: Bát Nhã Thật Tướng vốn là tên gọi của pháp, nhưng pháp ấy chẳng phải chi khác, chính là nói đến bản tánh. Do vậy, câu “Thật Tướng sanh” trong kinh này chính là [diễn tả] tánh quang hiển hiện. Còn câu “Bát Nhã sanh” trong Đại Luận (Đại Trí Độ Luận) chính là nói vô sanh quán trí hiện tiền. Tánh vốn vô sanh. Do vậy, nói “vô sanh quán trí” thì giống như nói “tánh trí”. Tánh trí chính là tánh quang. 

Nói “quán trí” thì có nghĩa là gì? Chính là nói trí ấy do quán mà hiện. Giống như kinh này nói “tín tâm thanh tịnh”. Tín tâm thanh tịnh là nói cái tâm thanh tịnh, do được thành tựu bởi tín. Kinh dạy “tắc sanh” (liền sanh ra), “tắc” (則) là liền. Tín tâm thanh tịnh, liền sanh Thật Tướng, giống như nói “tín tâm thanh tịnh, Thật Tướng liền hiện tiền”. Do tin vào sự thành tựu ấy mà tâm thanh tịnh. Nhưng tâm thanh tịnh hay Thật Tướng thì cũng đều là bản tánh. Do vậy, tín tâm thanh tịnh chính là Thật Tướng hiện tiền. Đấy chính là hiển thị ý nghĩa “sanh chính là vô sanh”. Hãy nên biết: Nói “thanh tịnh” chính là do các pháp chẳng sanh. Như vậy thì hễ có đôi chút “cái được sanh”, có thể biết là tâm chẳng thanh tịnh. Lại nữa, được gọi là “sanh”, do nó là vô sanh mà sanh, sanh tức là vô sanh! Do tín tâm thanh tịnh chính là Thật Tướng hiện tiền, có thể biết: Thật Tướng hiện tiền cũng lại là do tín tâm thanh tịnh mà thôi! Như vậy thì nói “chứng đắc”, có thể biết đó cũng là giả danh. Thật sự không có gì được chứng, không có gì để đạt được! Không chỉ là như thế, nói “tín tâm thanh tịnh” cũng là do người khác nói như thế. Trong tâm người ấy thoạt đầu chẳng tự cho là do tín mà thành tựu, thoạt đầu chẳng tự cho là tâm đã thanh tịnh. Vì sao vậy? Hễ có một mảy bóng dáng tồn tại, sẽ là pháp tướng, sẽ là chấp giữ, sẽ chẳng phải là các pháp bất sanh, há còn có thể nói là “tín thành tựu tâm thanh tịnh” ư? 

Như thế thì cớ sao kinh văn cứ phải nhất định nói một chữ Sanh vậy? Sao chẳng nói vắn gọn là “tín tâm thanh tịnh thì Thật Tướng hiện tiền”, há chẳng trực tiếp, lẹ làng hơn ư? Hãy nên biết: Nói một chữ Sanh lại chứa đựng nhiều ý nghĩa trọng yếu:
1) Nói là Sanh chính là nói rõ: Tín tâm thanh tịnh bèn vượt thoát căn trần, tánh quang chói ngời, chẳng giống như nước tù đọng. Điều này có cùng một ý vị như “sanh tâm thanh tịnh” được nói trong phần trước. Bởi lẽ, nó biểu thị cái được gọi là “thanh tịnh” chính là tịch chiếu đồng thời, chẳng phải chỉ có tịch mà không có chiếu, nhưng nói một chữ Tín lại nhằm biểu thị công hạnh này. Ba chuyện Giải, Hạnh, Chứng như đã nói trong phần trước đều được gộp vào trong ấy. 

2) Nói là Sanh, ngụ ý “nó vừa mới hiện tiền”. Do Thật Tướng cần phải hiện từng phần, chẳng phải là ngay lập tức có thể viên mãn. Nếu nói ngay là “Thật Tướng hiện tiền”, sẽ quá mù mờ; vì thế, nói một chữ Sanh, khiến cho mọi người hiểu [sự hiển hiện ấy] giống như vầng trăng mới mọc từ phương Đông vậy. 


3) Nói là Sanh lại là nói rõ “vừa mới chuyển phàm thành thánh”, vì Thật Tướng vừa mới hiện tiền, đó là hiện một phần. Nhưng hiện một phần Thật Tướng chính là chứng một phần Pháp Thân, dự vào địa vị Sơ Trụ, tức là bước đầu tiên của địa vị Phần Chứng. Đấy là mới thành địa vị Bồ Tát. Do vậy, nói một chữ Sanh nhằm biểu thị “mới nhập thánh vị” (địa vị thánh nhân). Vì thế, kế đó bèn nói ngay: “Đương tri thị nhân thành tựu đệ nhất hy hữu công đức” (Hãy nên biết người ấy thành tựu công đức hiếm có bậc nhất). 



Trước đó, khi giải thích “hy hữu bậc  nhất” đã  chẳng  nói  rồi  đó 
sao? “Tối thượng” chính là vô thượng, “đệ nhất” tức là Chánh Đẳng. Bồ Tát tự độ, độ người khác, ta và người đều bình đẳng. Lại còn cùng vận dụng bi và trí, phước huệ song tu, Định và Huệ giữ cân bằng. Đó đều là công phu tu tập của Bồ Tát, đều có nghĩa là bình đẳng. Chánh Đẳng: Ý nói đã là Chánh Giác, lại còn bình đẳng. Dưới tòa của Phật thì Bồ Tát thuộc địa vị thứ nhất, Tiểu Thừa thuộc địa vị thứ hai. Do vậy, “đệ nhất” là nói tới bậc Bồ Tát chánh đẳng. “Hy hữu” tức là Chánh Giác. Phàm phu mê, chẳng giác; ngoại đạo giác, nhưng chẳng chánh. Vì thế, Chánh Giác là nói tới bậc La Hán của Tiểu Thừa, nói rõ vị này có thể dùng chánh pháp để tự giác. Có thể dùng chánh pháp để tự giác, cho nên nói là “hy hữu”. “Hy hữu” là so với phàm phu và ngoại đạo mà nói. Nếu Bồ Tát không chỉ tự giác, mà còn có thể giác ngộ người khác, thì gọi là Chánh Đẳng. Gọi trọn đủ sẽ là Chánh Đẳng Chánh Giác, cũng tức là đệ nhất hy hữu. Phật thì tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn; cho nên xưng là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, cũng chính là hy hữu đệ nhất tối thượng! Ở đây nói “thành tựu đệ nhất hy hữu công đức”, chẳng nói “tối thượng” là nói rõ đã thành tựu Bồ Tát, tức địa vị Sơ Trụ Bồ Tát. Do Thật Tướng vừa mới sanh; vì vậy, xét theo ý nghĩa của phần kinh văn ở đây, càng đủ để chứng minh “đệ nhất tối thượng hy hữu” trong phần trước phải nên giải thích là Vô Thượng Chánh Đẳng Giác, chẳng thể giải thích theo nghĩa nào khác! Hơn nữa, “đệ nhất” ở đây tuy cũng có thể giải thích là “mới sanh vào địa vị thứ nhất của Bồ Tát”, nhưng [hiểu theo kiểu đó] chẳng thỏa đáng, chẳng nhất quán với “tối thượng đệ nhất hy hữu” trong phần trước, chẳng bằng vẫn giải thích là Chánh Đẳng. 


Nói đến “công đức” thì “công” (功) là công phu tu hành, “đức”   (德) là tánh đức. Đó là nói vị ấy đã thành thánh, chiếu giác càng sáng suốt hơn. Nói theo “phá trừ tự tha Hoặc” (phá trừ Hoặc của chính mình lẫn người khác) thì công dụng bình đẳng. Đó là thành tựu công hạnh hy hữu bậc nhất. Nói theo sự giác ngộ của chính mình lẫn người khác, tánh đức vừa mới tỏ lộ thì là thành tựu đức hy hữu bậc nhất. Phước đức và công đức giống nhau hay khác nhau? Đáp: Chẳng thể nói nhất định là giống nhau, cũng chẳng thể nói nhất định là khác nhau! Vì sao vậy? Phước đức là chuyên nói theo phước, công đức thì bao gồm cả phước lẫn huệ. Phước đức là nói theo quả báo cảm vời, còn công đức là nói theo Thể và Dụng hiển lộ. Phước đức phần nhiều nói theo hữu vi, còn công đức thường là nói theo vô vi. Do vậy, chẳng thể nói nhất định là giống nhau. Nếu tu công đức mà chấp tướng thì công đức trở thành phước đức. Nếu tu phước đức mà chẳng chấp tướng, phước đức tức là công đức. Do vậy, chẳng thể nói nhất định là khác nhau được! 


Những phần so sánh nhằm nêu rõ trước đó đều là nói về phước đức, còn ở đây là nói về công đức. Vì sao? Đáp: Phàm những chỗ so sánh để nêu rõ [trong các phần trước] đều nói về phước đức, chẳng nói về công đức là do có ba nghĩa: 

1) Thọ trì, diễn nói kinh này vốn là công đức, chẳng phải là phước đức! Nhưng do dẫn chuyện bố thí chấp tướng để so sánh, nhằm nói cho tiện, cũng chỉ gọi đó là phước đức. 

2) Nhằm nói kèm thêm chuyện tu hạnh Vô Trụ, tuy chớ nên chấp tướng, nhưng cũng đừng nên hoại tướng. Vì thế, đều nói là phước đức, nhằm nêu ý nghĩa “tu huệ thì phải nên kiêm tu phước”. 

3) Sở dĩ thọ trì, diễn nói kinh này hơn hẳn chấp tướng bố thí, chẳng có chi khác, chính là vì đã thông đạt lý “chẳng chấp tướng”. Vì thế, đều nói là “phước đức” nhằm chỉ rõ ý nghĩa: “Nếu chẳng chấp tướng, phước đức chính là công đức”. Lại cần phải biết: Người dùng bảy báu để thí, hay dùng thân mạng để thí, vốn là người phát đại tâm, tức vốn tu công đức. Nếu không, quyết chẳng thể bố thí như vậy. Nhưng chỉ nói là phước đức, không có chi khác, vốn là vì chẳng thọ trì, diễn nói kinh này, sẽ chẳng thể thông đạt lý “chẳng nên chấp tướng”. Trong ấy lại còn chứa đựng ý nghĩa “nếu chấp tướng, công đức sẽ trở thành phước đức”. Tới chỗ này, vốn chẳng dẫn phước đức chấp tướng để so sánh chính là để nêu rõ “do tín tâm thanh tịnh, bèn thành tựu hy hữu bậc nhất”. Cần phải biết: Do có thể chẳng chấp tướng, bèn có thể thanh tịnh mà đạt được thành tựu như thế. Vì vậy, chẳng thể nói phước đức, chỉ có thể nói là công đức. 


Khoa trước là trần thuật chính mình đã có thể hiểu sâu xa. Nếu chẳng hiểu sâu xa, sao biết được kinh điển rất sâu? Nghĩa này đã được bàn cặn kẽ trong phần trước. Nhưng chỉ nói “thâm giải” thì vẫn là nói tổng quát. Khoa sau đến đoạn “tắc danh chư Phật” (thì gọi là chư Phật) mới trần thuật rõ nghĩa thú của sự thâm giải ấy. Nếu chuyên nói theo khoa này, câu “tín tâm thanh tịnh” chính là “hiểu sâu ý nghĩa”, mà cũng là “hiểu sâu nghĩa thú”. “Tắc sanh Thật Tướng” (Thì sanh Thật Tướng): Hãy nên biết người ấy thành tựu công đức hy hữu bậc nhất, chính là nói rõ người ấy hiểu sâu xa nghĩa thú. “Đương tri” nghĩa là hãy nên biết: Sanh Thật Tướng thì là thành tựu. Lại hãy nên biết: Tín tâm thanh tịnh chính là sanh Thật Tướng. Hai chữ “đương tri” tuy nói ở giữa, nhưng ý nghĩa của nó quán xuyến cả hai đầu (trước và sau). Nói “đương tri” chính vì tự mình đã đắc thâm giải, cho nên khuyên người khác cũng nên thâm giải như vậy. 


Vì sao nói “tín tâm thanh tịnh” có nghĩa là “thâm giải”? Do trong đoạn Sanh Tín thuộc phần trước, đức Thế Tôn nói “trì giới, tu phước, năng sanh tín tâm, dĩ thử vi thật” (trì giới, tu phước, có thể sanh tín tâm, coi đấy là thật). Tiếp đó nói: “Văn thị chương cú, nãi chí nhất niệm sanh tịnh tín” (Nghe chương cú này, cho đến có thể một niệm sanh tịnh tín). Nhưng trong phần Khai Giải, lại nói “ưng sanh thanh tịnh tâm” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh). Do đó, nay trưởng lão nói “tín tâm thanh tịnh” chính là đối ứng khít khao với phần kinh văn trước đó. Do trưởng lão thấy đức Thế Tôn vừa khởi đầu liền dạy “phát tâm độ chúng sanh, độ vô biên chúng sanh mà thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ”, cho đến “hễ có tướng ta, người, thì chẳng phải là Bồ Tát”. Điều đó có nghĩa là dạy “chớ nên giữ lấy tướng”. Sau đó lại dạy “đừng trụ trong lục trần để bố thí, chẳng trụ trong lục trần để sanh tâm”, không gì chẳng nhằm dạy “đừng giữ lấy tướng” mà thôi! Vì sao chớ nên giữ lấy tướng? Vì sanh tâm thanh tịnh. Nói “một niệm sanh tịnh tín”, tín vì sao tịnh? Do tâm thanh tịnh. Có thể thấy sanh tịnh tín chính là sanh tâm thanh tịnh. Lại có thể thấy cái tâm được thanh tịnh hoàn toàn do tín. Thử xem một câu “nhất niệm sanh tịnh tín”, ngụ ý “đã đạt được một niệm tương ứng”. Thế nào là tương ứng? Chính là một niệm tương ứng với tâm thanh tịnh nơi tự tánh. “Tương ứng” có nghĩa là chứng, nhưng chẳng tu sao có thể chứng? Chẳng hiểu, sao có thể tu? Nhưng [chánh kinh] nhất loạt chẳng nhắc tới Giải, Hạnh, Chứng, chỉ nói “một niệm sanh tịnh tín”, có thể thấy một chữ Tín đã quán triệt đến tận cùng! Tức là dạy mọi người thấu hiểu: Do “có thể thật sự tin tưởng” là nhân, ắt sẽ đạt được cái quả tịnh tín. Nói đơn giản, tín tâm tăng trưởng cho tới mức viên mãn, tâm sẽ thanh tịnh. Nhìn từ điều này, câu “tín tâm thanh tịnh” của trưởng lão chẳng khác nào kết tinh của các nghĩa do đức Thế Tôn đã dạy trước đó. Nếu chẳng hiểu sâu xa các nghĩa ấy, sẽ chẳng thể thốt ra được! 


Kinh văn trong phần trước lại nói “nhất niệm sanh tịnh tín”, Như Lai đều thấy, đều biết các chúng sanh ấy đạt được vô lượng phước đức, nhưng từ “ưng sanh thanh tịnh tâm” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh) trở đi, lại nói: “Đương tri thị nhân thành tựu tối thượng đệ nhất hy hữu chi pháp” (Hãy nên biết người ấy thành tựu pháp hy hữu tối thượng bậc nhất). Do đó, nay trưởng lão nói “liền sanh Thật Tướng” và “hãy nên biết người ấy thành tựu công đức hy hữu bậc nhất” cũng chính là đối ứng khít khao với đoạn kinh văn trước đó. Do đức Thế Tôn dạy “đừng nên chấp giữ tướng, hãy nên sanh tâm thanh tịnh”, trưởng lão bèn nói “ắt cần phải xa lìa tướng hư huyễn của căn, trần, thức” thì mới có thể sanh khởi Thật Tướng nơi cái tâm thanh tịnh. Nói “đạt được vô lượng phước đức” là do người ấy thành tựu pháp hy hữu tối thượng bậc nhất. Hy hữu tối thượng bậc nhất thì chỉ có Phật kham xưng. Sau đó, lại đèo thêm một chữ Pháp; trước đó lại bảo là “đương tri” (hãy nên biết), đều là để ngăn ngừa có kẻ hiểu lầm, bèn nói: “Hãy nên biết: Người sanh cái tâm thanh tịnh ấy tuy chưa thành Phật, nhưng đã thành tựu pháp thành Phật”. Pháp ấy như thế nào? Chính là cái gọi là “lìa tướng hư giả của căn, trần, thức để sanh Thật Tướng nơi cái tâm thanh tịnh”. Hãy nên biết người ấy do lòng tin chân thật, bèn có thể lìa hư, hiển thật, một niệm tương ứng, do công đức ấy mà đã thành tựu bậc Bồ Tát hy hữu bậc nhất. Đạt tới địa vị ấy, tức là đã siêu phàm nhập thánh, nên mới có thể thành Phật. Bởi lẽ, ắt phải thành Bồ Tát trước rồi sau đó mới có thể thành Phật (“đương tri” ở chỗ này hoàn toàn tương ứng với “đương tri” trong phần kinh văn trước đó). Vì thế, ắt thành tựu công đức hy hữu bậc nhất, chính là thành tựu một pháp hy hữu tối thượng bậc nhất. Đấy chẳng phải là chỗ quy thú nơi thâm giải của trưởng lão hay sao? Hơn nữa, do biết “tín tâm thanh tịnh liền sanh Thật Tướng” mà được thành tựu, lại chẳng phải là chỗ hướng đến, quy kết trong sự hiểu nghĩa sâu xa của trưởng lão hay sao? 


Xét theo nghĩa thú nơi sự thấu hiểu của trưởng lão trên đây, chúng ta cũng có thể ngộ rằng: Nếu đã chứng tánh, đó là tín tâm thanh tịnh, chúng ta ắt cần phải khai giải: Chẳng có chi khác, cốt sao tín tâm càng thêm sáng rỡ đó thôi! “Ắt phải tấn tu” cũng chẳng có chi khác, cốt sao tín tâm tăng trưởng mà thôi. Bởi lẽ, Tín là chủ chốt. Giải, Hạnh, Chứng trợ lực cho Tín. Lại do điều này mà có thể ngộ Tín là cốt lõi; vì thế nói:“Tín là cửa ngõ để nhập đạo”, hoặc nói “Tín là nguồn đạo, mẹ công đức”. Do vậy, học Phật ắt phải nên giữ trọn tín tâm. Toàn bộ kinh này dùng “sanh tín, khai giải, tấn tu, thành tựu chứng đắc” để giảng nghĩa thú. Do vậy, chúng ta được nghe kinh này, đối với những điều được giảng trong kinh như sanh tín như thế nào, thấu hiểu như thế nào, tu Vô Thượng Bồ Đề là như thế nào, thành tựu nhẫn như thế nào, trước hết đối với mỗi điều, đều do tín mà nhập thì sau đấy mới là tín chân thật, mới có thể khai giải, siêng tu hòng chứng đắc. Trong kinh, chỗ nào cũng nói kèm theo chữ Tín; đó chính là chỗ trọng yếu, chúng ta phải nên lãnh hội như thế đó! 


Lại còn có một nghĩa chớ nên chẳng biết. Tín là chánh yếu, ngụ  ý 
dạy hàng sơ phát tâm Bồ Tát hãy dùng tín để nhập môn. Hãy nên biết: “Một chính là hết thảy, hết thảy chính là một”. Kinh Hoa Nghiêm giảng nghĩa ấy. Vì thế, nói theo Tín, Giải, Hạnh, Chứng, nếu lấy Tín làm chủ, hết thảy sẽ đều xuôi theo Tín. Nếu lấy Giải làm chủ, hết thảy lại đều xuôi theo Giải. Những điều khác cứ theo đó mà suy ra. Vì vậy, hễ nghe pháp, hãy nên thấu hiểu sâu xa dụng ý ở chỗ này. Nếu chấp trước danh tự và ngôn thuyết, chết cứng trong câu văn, sẽ là điều đại kỵ trong học Phật, trọn chẳng phải là Phật pháp viên dung vô ngại. Như chữ Tín cố nhiên là khẩn yếu, chữ Giải cũng khẩn yếu. Nói đơn giản, rõ ràng, bốn chuyện Tín, Giải, Hành, Chứng, không chuyện nào chẳng khẩn yếu, nhưng trong bốn chữ ấy, Tín và Giải đặc biệt khẩn yếu nhất, do hai chuyện ấy mật thiết nhất. “Khẩn yếu nhất” là như thế nào? Nếu học nhân có thể thật tín, hiểu sâu, sẽ có thể tu tập chuyên ròng hòng chứng đắc. Nếu không, há có tu chứng gì để đáng nói nữa? Do vậy nói [Tín và Giải] là khẩn yếu nhất. Thế nào là khẩn yếu nhất? Giải do Tín mà có, Tín từ Giải mà sanh. Chữ Tín đứng đầu. Kinh này cũng trước hết nói sanh tín, kế đó nói khai giải. Hơn nữa, chữ Tín xuyên suốt từ đầu tới đuôi. Như trong phần trước đã nói, Giải do Tín mà có, [những điều khác] chẳng cần phải đợi nói nữa! Nhưng nói “Tín từ Giải mà sanh” như trong phần trước đã nói “năng sanh tín tâm, dĩ thử vi thật” (có thể sanh tín tâm, coi đó là thật) đã chứa đựng ý nghĩa “Tín từ Giải mà ra”. Sanh tín bằng cách nào? Do coi đó là thật. Nếu chẳng liễu giải nghĩa chân thật trong kinh, sao có thể coi đó là thật cho được? Hơn nữa, ở đây, khi trưởng lão tự trần thuật nghĩa thú của thâm giải, vừa mở đầu liền nói “tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng”, cũng chính là chỉ rõ “nếu chẳng thâm giải, sẽ chẳng biết tín tâm có mối quan hệ to tát dường ấy”. Tức là Tín sanh từ Giải càng rõ rệt hơn! Có thể dẫn khá nhiều các lời khác trong kinh này để chứng minh điều trên đây; ở đây, tôi chẳng trần thuật cặn kẽ! 


Phần trước đã nói “thành tựu công đức hy hữu bậc nhất” chính là địa vị Sơ Trụ. Vì sao biết đấy là Sơ Trụ? 

Đáp: Có hai điểm: 

1) Từ chữ Sanh trong các đoạn trước mà thấy. 

2) Có Đại Trí Độ Luận làm chứng. Hãy nên biết: “Thật Tướng hiện tiền” tức là chứng Vô Sanh Nhẫn. Đại Luận (Đại Trí Độ Luận) quyển năm mươi viết: “Đối với Thật Tướng trong các pháp vô sanh diệt mà tin nhận, thông đạt, vô ngại, chẳng lui sụt, thì gọi là Vô Sanh Nhẫn”. Xét ra, câu “thông đạt, vô ngại, tự tại” trong luận chính là ý nghĩa Chứng. Như thế thì “chứng Vô Sanh Nhẫn” là do thông đạt Thật Tướng. Như vậy thì cũng có thể biết: Thật Tướng hiện tiền chính là chứng Vô Sanh Nhẫn. Nhưng địa vị Thật Tướng hiện tiền chính là địa vị chứng Vô Sanh Nhẫn cũng dễ biết! Đối với địa vị chứng Vô Sanh Nhẫn, kinh luận có nhiều thuyết, trong phần trước đã bàn luận rồi, nay chẳng ngại nhắc lại! 

Như quyển bảy mươi ba của Đại Luận có chép: “Bậc Bồ Tát đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn thì gọi là A Bệ Bạt Trí”. A Bệ Bạt Trí (Avaivartika) có nghĩa là Bất Thoái, tức Sơ Trụ. Tức là nói Sơ Trụ đắc Vô Sanh Nhẫn. Nhưng kinh Hoa Nghiêm nói Bát Địa chứng Vô Sanh Nhẫn, các kinh như Nhân Vương Hộ Quốc v.v… thì [nói đắc Vô Sanh Nhẫn] là Thất Địa, Bát Địa, Cửu Địa. Các thuyết trên đây tuy khác biệt, nhưng ý nghĩa đều thông. Bởi lẽ, Sơ Trụ là phần chứng, từ Bát Địa trở lên, do đắc vô công dụng đạo (tức là Vô Học) rồi mới viên mãn. Vì thế nói Sơ Trụ đã chứng [Vô Sanh Nhẫn] là nói phần chứng, còn nói Bát Địa trở lên mới chứng thì chính là nói rõ: Họ đã viên chứng. Cần phải biết: Ngay như nói theo viên chứng, nếu chia nhỏ ra, cũng có thứ tự khác biệt. Sở chứng của Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa ví như trăng đêm mười ba, tuy tròn mà chưa tròn trọn vẹn. Sở chứng của Đẳng Giác viên mãn, nhưng vẫn còn thiếu sót đôi chút. Đạt tới Phật địa, mới như trăng hôm rằm, rốt ráo viên mãn. Sơ Trụ phần chứng bất quá là chứng đắc một phần, tức là như trăng thượng huyền
, ánh sáng trong trẻo vừa mới sanh mà thôi! Do vậy, “sanh Thật Tướng” được nói trong kinh này chính là nói ánh sáng trong trẻo vừa mới sanh, tức dự vào địa vị Sơ Trụ. 

Lại cần phải biết: Trong Đại Trí Độ Luận của ngài Long Thọ có nói “Sơ Trụ liền đắc Vô Sanh Nhẫn” chính là nói Sơ Trụ trong Viên Giáo, chẳng phải là Sơ Trụ của Biệt Giáo. “Viên” có nghĩa là kiến địa viên dung, còn Biệt thì kiến địa bất luận Lý hay Sự dẫu tinh thâm tột bậc, nhưng còn cách biệt. “Cách biệt” có nghĩa là chưa viên dung! Cũng cần phải biết: Kiến địa viên dung là tuy địa vị mới dự vào Sơ Trụ, kiến địa đã bằng Sơ Địa trong Biệt Giáo. Vì thế, Đại Thừa Nghĩa Chương quyển mười hai viết: “Ngài Long Thọ nói từ Sơ Địa trở lên đã đắc Vô Sanh Nhẫn”. Ngài Long Thọ vốn nói là Sơ Trụ, mà sách ấy lại bảo là Sơ Địa, nhằm chỉ rõ: Sơ Trụ như ngài Long Thọ đã nói là Sơ Trụ trong Viên Giáo, bằng với Sơ Địa của Biệt Giáo. Trong Quán Kinh Sớ, Thiên Thai tổ sư cũng nói: “Vô Sanh Nhẫn là Sơ Địa, Sơ Trụ”. Cùng nói Địa và Trụ là vì nói Sơ Địa là nói theo Biệt Giáo, nói Sơ Trụ là nói theo Viên Giáo. Do một lời này, có thể thấy Sơ Địa của Biệt Giáo và Sơ Trụ của Viên Giáo kiến địa bằng nhau! Lại có thể thấy: Kiến địa chẳng viên, ắt phải đạt tới Sơ Địa mới viên. Lại có thể thấy: Nói “chứng một phần Pháp Thân” cũng có sai khác rất lớn. Vì sao vậy? Sơ Trụ trong Biệt Giáo ắt cũng chứng đắc một phần Pháp Thân thì mới có thể dự lên địa vị Sơ Trụ. Như vậy thì tuy cùng chứng đắc một phần Pháp Thân giống như Sơ Trụ trong Viên Giáo, nhưng “một phần” ấy lớn hay nhỏ sẽ khác biệt rất xa. Vì sao vậy? Do kiến địa của Sơ Trụ trong Viên Giáo bằng với Sơ Địa của Biệt Giáo. 

Hãy nên biết: Từ Sơ Trụ cho tới Sơ Địa, có ba mươi tầng cấp. Há chẳng phải là một phần chứng đắc của Sơ Trụ trong Viên Giáo to gấp ba mươi lần sở chứng của Sơ Trụ trong Biệt Giáo ư? Do vậy, người thuộc Sơ Trụ trong Viên Giáo tu tới Sơ Địa, trong khoảng giữa có ba mươi tầng cấp, tuy đều cần phải trải qua từng cấp, nhưng trải qua rất nhanh, chẳng thể so sánh với nỗi gian nan trong Biệt Giáo! Như vậy thì người thuộc Biệt Giáo (tức người kiến địa chưa viên) khi từ Thập Tín tu tới Sơ Trụ, ắt khó khăn hơn người thuộc Viên Giáo cũng có thể suy ra được! Chớ nên không biết các đạo lý được nói trên đây. Biết điều này, sẽ càng biết tầm trọng yếu của đại khai viên giải. Đại Thừa Nghĩa Chương và Quán Kinh Sớ cùng cho rằng Sơ Địa trong Biệt Giáo và Sơ Trụ trong Viên Giáo đã chứng Vô Sanh Nhẫn. Hễ chứng Vô Sanh thì tức là chứng Pháp Thân. Sơ Trụ trong Viên Giáo chỉ chứng một phần, cũng biết là Sơ Địa trong Biệt Giáo cũng là chứng một phần. Nói như vậy, há chẳng phải là Sơ Trụ trong Biệt Giáo hoàn toàn chẳng chứng gì ư? Nếu chẳng chứng một phần, sẽ chẳng thể gọi là Sơ Trụ, dung thông nghĩa này như thế nào đây? Hãy nên biết: Một phần của Sơ Địa trong Biệt Giáo hay Sơ Trụ trong Viên Giáo tột bậc quang minh. Sơ Trụ của Biệt Giáo tuy cũng chứng đắc một phần, nhưng vẫn mông lung. Ví như trăng thượng huyền tuy hiện ra mà bị mây che. Vì sao vậy? Do họ chỉ trọn thấy Lý, thấy Sự đều là cách biệt, chẳng dung thông, khiến cho tuy đã thấy tánh mà vẫn cách biệt, tuy chứng mà như chưa chứng. Vì thế, đạt tới Sơ Địa, bèn thấy viên mãn, mới rõ ràng, đáng gọi là “chứng đắc một phần”. Hãy nên biết như vậy thì nghĩa ấy mới viên. Do bởi nghĩa này, Sơ Trụ trong Biệt Giáo tuy nói là “phần chứng”, bất quá kém thù thắng, chỉ là tương tự mà thôi! Hãy nên biết: Nói là Tương Tự là do người ấy chẳng thấy mặt trăng thật sự, mà chỉ thấy bóng trăng. Gọi là Phần Chứng là vì vầng trăng do vị đó thấy chẳng phải là bóng trăng, mà chính là vầng trăng thật sự, cho nên thù thắng [hơn Tương Tự]. Nhưng vầng trăng thật sự vẫn ẩn trong mây đùn, cho nên thua kém. Do cái Thấy tuy chân thật, nhưng vẫn còn mơ hồ, cũng chẳng khác thấy bóng trăng cho mấy! Vì thế, tuy thù thắng mà bảo là “sai kém”. Tuy cách biệt chẳng mấy, nhưng một đằng là tuy thấy tột bậc sáng ngời, vẫn là trăng trong nước, chính là hướng theo phía đối diện mà liếc nhìn gián tiếp. Vì vậy gọi là Tương Tự. Một đằng tuy thấy tột bậc mơ hồ, nhưng là [thấy] vầng trăng thật sự, tức là từ tánh thiên (bầu trời chân tánh) mà trực tiếp nhìn thấy. Bởi đó, tuy kém mà vẫn thù thắng. Hãy nên biết như thế thì mới là thấu triệt nghĩa này! 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.1.2. Nói về Thật Tướng

(Kinh) Thế Tôn! Thị Thật Tướng giả, tắc thị phi tướng. Thị cố, Như Lai thuyết danh Thật Tướng. 


(經)世尊！是實相者，則是非相。是故，如來說名實相。

(Kinh: Bạch Thế Tôn! Thật Tướng ấy chính là chẳng phải tướng. Do vậy, Như Lai nói là Thật Tướng). 


Khoa này nhằm giải thích ý nghĩa Thật Tướng là gì, và vì sao gọi là Thật Tướng? “Thị Thật Tướng giả” giống như nói: Cái được gọi là Thật Tướng ấy chẳng phải là tướng, ngụ ý: Chớ nên hiểu lầm mà nói nó là tướng! Đã gọi là Thật Tướng, lại bảo là “phi tướng” nhằm nêu rõ “nói theo tánh”. Như Lai là danh xưng của tánh đức. “Như Lai thuyết” tức là nói theo tánh. “Danh” là giả danh. Đã chẳng phải là tướng, sao gọi là Thật Tướng? Vì thế, lại giải thích rõ ràng rằng: Chính vì nó chẳng phải là tướng, bèn dựa theo tánh để nói, giả gọi nó là Thật Tướng vậy, hàm ý: Tánh chẳng hư vọng như tướng, nên gọi là Thật Tướng.


Do kinh văn chứa đựng ý nghĩa vô cùng, đành phải xét theo từng tầng để nói: Ở đây, nói nghĩa thứ nhất như trên, hòng thuận tiện nêu rõ ý chỉ đại cương. Nếu chỉ nói như thế, sẽ chẳng triệt để! Vì sao nói vậy? Tánh vốn chẳng phải là tướng, vì sao giả gọi là Thật Tướng vậy? Nghĩa này cần phải chia thành bốn tầng để nói: 


1) Chữ Thật (實) có hai nghĩa: Một là nghĩa chất thật (質實). Hai là nghĩa chân thật. “Chất thật” tức là có vật chất kết lại gây ngăn ngại. Ví như trong cái chén đựng đầy ắp một vật, rất kiên cố, thì là có chất, có ngăn ngại. Vì sao vậy? Do chẳng còn có thể dung nạp vật khác; đó gọi là “chất thật”. Nhưng tánh thể rỗng rang, linh thông, hoàn toàn tương phản với “chất thật”. Rỗng rang thì chẳng thật, linh thông thì vô ngại. Do vậy biết: Thật của Thật Tướng chẳng phải là “chất thật”, mà có nghĩa là “chân thật”. “Chân thật” tức là nói rõ nó chẳng hư vọng. Hư vọng cũng có hai nghĩa: Một, “hư” nghĩa là không có, “vọng” nghĩa là tà. Hai, “hư” nghĩa là giả, “vọng” nghĩa là huyễn. Nghĩa thứ nhất tức là chẳng có, chẳng tốt. Nghĩa kế đó, hàm ý: Không chỉ chẳng phải không tốt, mà còn là chẳng có, tức là ý nghĩa huyễn tướng giả hữu. Trước đó đã nói: “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” (Phàm tất cả các tướng đều là hư vọng). Nói “hư vọng” là nói theo nghĩa thứ hai, chẳng phải là nghĩa đầu tiên. Nghĩa này hoàn toàn tương phản với nghĩa “chân thật”. Như vậy thì tướng là hư vọng, tánh là chân thật, rõ ràng là vật đối đãi. 

Hơn nữa, tánh lại rõ ràng chẳng phải là tướng, vì sao lại gọi là tướng? Cần phải biết: Mỗi chữ, mỗi danh xưng trong kinh Phật, không gì chẳng thiện xảo! Thiện xảo như thế nào? Có thể khiến cho người ta nhờ vào danh từ, ngôn thuyết ấy, có thể từ mặt này mà thấu đạt mặt kia, chẳng đến nỗi chấp chặt một mặt! Cần phải biết: Chính vì tánh vốn chẳng phải tướng, mà lại có thể hiện khởi hết thảy các tướng, tuy không mà chẳng không. Do vậy mà tánh là chân thật. Câu “thị cố, Như Lai thuyết danh Thật Tướng” (do vậy, Như Lại nói là Thật Tướng) trong kinh văn chính là để hiển thị nghĩa này. “Thị cố” nhằm thừa tiếp ý “phi tướng” trong câu trước. Chữ Như Lai là nói về tánh. “Phi tướng” là tánh. “Danh viết Thật Tướng” (Gọi là Thật Tướng) chính là dựa theo tánh để nói thì gọi là “chân thật”, nhằm nêu rõ ý nghĩa “tánh chẳng phải là hư vọng, mà là chân thật”. Lại nữa, xét theo tánh mà gọi là tướng, nhằm nêu rõ ý nghĩa: “Tuy tánh chẳng phải là tướng, nhưng có thể hiện tướng”. Hơn nữa, dùng đoạn kinh văn ấy để xem, cái tên gọi Thật Tướng này lại có thể khiến cho người khác lãnh hội ý nghĩa “tánh thể dứt bặt đối đãi”. Bởi lẽ, nói “tánh và tướng đối đãi” chính là nhìn từ mặt ngoài mà nói như thế. Nếu xét theo thực tế để quan sát sâu xa, [sẽ thấy] lìa khỏi tánh thể của Như Lai, bèn trọn chẳng có tướng để có thể nói! Có thể biết tánh thể là dứt bặt đối đãi. “Như Lai thuyết danh Thật Tướng” trong kinh văn giống như “nói theo Như Lai, gọi nó là Thật Tướng” chính là để chỉ rõ ý nghĩa “chẳng do tánh, sẽ chẳng thể nói đến Thật. Chẳng do tánh, sẽ chẳng thể hiện tướng”. Đó là nguyên do giả gọi nó là Thật Tướng. Đấy là điều thứ nhất. 

2) Ý nghĩa trong khoa này chính là cùng với ý  nghĩa “nhược  kiến 
chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng chính là thấy Như Lai) trong phần trước soi tỏ lẫn nhau. Bởi lẽ, ý nghĩa trong phần trước nhằm chỉ rõ: Nếu chỉ thấy một mặt Tướng, tức là lệch về Hữu. Nếu chỉ thấy một mặt phi tướng, lại là lệch về Không, đều chẳng thể thấy Như Lai tánh. Vì sao vậy? Tánh là “Không và Hữu đồng thời trọn đủ”. Khởi Tín Luận có nói ý nghĩa “Như Lai Tạng trọn đủ Không và Bất Không”, há chẳng phải là “Không Hữu đồng thời” ư? Vì thế, ắt phải có thể “thấy tướng chính là phi tướng thì mới thấy Như Lai”. Cần phải biết: Phải nên thấy tướng là phi tướng, mà cũng phải nên thấy phi tướng là tướng. Tướng mà phi tướng, Sắc tức là Không. Phi tướng mà là tướng, Không tức là Sắc. Kinh văn trong phần trước đã nói rõ nghĩa “Sắc tức là Không”, ở đây lại nói nghĩa “Không tức là Sắc”, khiến cho mọi người gộp chung phần trước và sau lại để quán, sẽ càng hiểu rõ ý nghĩa “Không và Hữu đồng thời trọn đủ”. Kinh văn thoạt đầu nói “Thật Tướng ấy chính là phi tướng” nhằm nêu rõ “tướng chính là phi tướng”. Lại nói “thị cố, Như Lai thuyết danh Thật Tướng” (do vậy, Như Lai nói là Thật Tướng), “thị cố” nhằm thừa tiếp ý “phi tướng” trong phần trước để nói tiếp “gọi là Thật Tướng”, nhằm chỉ rõ “phi tướng mà là tướng”. Tướng tức phi tướng, phi tướng mà là tướng, chính là nghĩa chân thật của Như Lai Tạng. Do vậy bảo “Như Lai thuyết”. Vì thế, trước là nói “thị Thật Tướng giả, tắc thị phi tướng” (chú trọng chữ Thật); sau là nói “thuyết danh Thật Tướng” (nhấn mạnh chữ Thật). Đấy chính là nguyên do giả gọi tánh là Thật Tướng. Đó là điều thứ hai. 

Trong đoạn trước, “thấy tướng tức là phi tướng” có chứa đựng ý nghĩa “phi tướng mà là tướng”, nhưng chẳng nói rõ ra. Vì thế, ở đây nhờ vào chuyện giải thích ý nghĩa “Thật Tướng là gì” mà nói toạc ra để bổ túc. Trước hết nói “tướng tức phi tướng”, sau đó nói “phi tướng mà là tướng” chính là để tiếp nối nhằm bổ túc ý nghĩa “tướng tức phi tướng”. Lại cần phải biết hai nghĩa “tướng tức phi tướng” và “phi tướng mà là tướng” vốn thâu nhiếp lẫn nhau, cùng trọn đủ. Do vậy sau khi nói “tướng tức phi tướng”, dùng hai chữ “thị cố” để tiếp nối hòng nói rõ. Đã nhằm bổ túc ý nghĩa trong phần trước, lại còn nhằm nói rõ ý “hai nghĩa ấy vốn liên quan”. 


3) Trong kinh, đức Phật thường nói “tánh thể không tịch” để ngăn ngừa mọi người hiểu lầm cái Không nơi tánh thể là rỗng tuếch, chẳng có gì, [cũng như hiểu lầm] Tịch nơi tánh là cô quạnh. Do vậy, lại gọi tánh thể là Thật Tướng. “Thật” là chân thật có, chẳng phải là rỗng tuếch, không có gì! “Tướng” là hừng hực hiển hiện, chẳng phải là cô quạnh. Ở đây chính là nói rõ nghĩa ấy. Hai chữ “phi tướng” nhằm nói rõ [tánh thể] không tịch. Vì sao vậy? Tướng ấy [mọi thứ] đều chẳng phải, há chẳng không tịch ư? Trọn chẳng biết chính vì tướng ấy “đều chẳng phải”, bèn xét theo Như Lai tánh thể mà gọi nó là Thật Tướng. Gọi tên nó là Thật, nhằm hiển lộ nó là diệu trạm tổng trì
, thường hằng bất biến; tuy là Không mà chẳng phải không có gì! Gọi tên nó là Tướng, nhằm hiển lộ “Hồ đến Hồ hiện, Hán đến Hán hiện”
, tuy tịch mà thường chiếu. Đấy lại là nguyên do gọi tánh là Thật Tướng. Đó là điều thứ ba. 

4) Cổ đức nói nghĩa Thật Tướng là “vô tướng, vô bất tướng”. Thuyết ấy cực diệu, tột bậc đơn giản, rõ ràng. Đối với “vô tướng, vô bất tướng”, phải nên dùng hai nghĩa để nói thì mới là viên mãn: 

- Một, tánh thể vốn chẳng phải là tướng, nên nói là “vô tướng”. Tuy chẳng phải là tướng, nhưng hết thảy các tướng đều duyên theo tánh mà khởi, cho nên lại nói là “vô bất tướng” (chẳng phải là không có tướng). 

- Hai, tuy có thể hiện khởi hết thảy các tướng, nhưng vẫn chẳng dính dáng hết thảy các tướng. Cho nên nói là “vô bất tướng”, nhằm nói rõ từ ngay nơi tướng mà lìa tướng vậy. Cố nhiên tánh chẳng phải là tướng, nhưng chẳng tự khởi một niệm “chẳng phải là tướng”, nên nói là “vô bất tướng”. Đấy là nói rõ từ ngay nơi bất tướng mà lìa bất tướng. 

Nghĩa sau sâu hơn nghĩa trước, toàn là nói rõ “tánh thể ly niệm” mà thôi. “Vô niệm” là không có gì gọi là “tướng, bất tướng”. Do vậy, niệm đã lìa thì tướng và bất tướng, hết thảy đều lìa. Nhưng do tánh thể vô tướng, tuy gọi là tướng, vẫn chẳng dính dáng gì với nó. Do tánh thể chẳng phải là bất tướng, nên gọi nó là tướng, há có trở ngại chi đâu! Huống chi, tướng có hai nghĩa: 

-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              Một là ngoại tướng, có nghĩa là cảnh tướng (tướng của cảnh giới).

- Hai là tướng trạng, tức là từ ngữ mô phỏng.

Gọi tánh là tướng, đương nhiên chẳng thể hiểu ngây ngốc là cảnh tướng. Do vậy, từ ngữ Thật Tướng vẫn nhằm nói về tướng trạng chân thật. “Vô tướng, vô bất tướng” chính là tướng trạng chân thật của tánh thể. Do vậy, gọi là Thật Tướng. Giải thích “vô tướng, vô bất tướng” như thế, ý nghĩa cố nhiên là viên mãn. Giải thích Thật Tướng như thế cũng khá thiện xảo. Nhưng câu nói “vô tướng, vô bất tướng” này vốn do cổ đức lãnh ngộ từ kinh văn trong khoa này. Do vậy, “vô tướng, vô bất tướng” đã có đủ cả hai nghĩa như vừa nói trên đây. Kinh văn trong khoa này cũng lại có hai nghĩa: 

- Nói theo nghĩa thứ nhất, do tánh thể vốn chẳng phải là tướng, cho nên kinh văn nói: “Thị Thật Tướng giả tắc thị phi tướng” (Thật Tướng ấy chính là chẳng phải tướng). Tuy chẳng phải là tướng, nhưng hết thảy các tướng đều duyên theo tánh mà khởi. Do vậy, kinh văn nói: “Thị cố, Như Lai thuyết danh Thật Tướng” (Do vậy, Như Lai nói là Thật Tướng). 


- Nói theo nghĩa kế đó, do tướng và bất tướng hết thảy đều lìa, cho nên kinh văn nói: “Thị Thật Tướng giả tắc thị phi tướng”. “Phi” hàm ý “lìa”. Thật Tướng chính là phi tướng, há chẳng phải là tướng và phi tướng đều lìa ư? Tướng và bất tướng đều lìa, tướng trạng chân thật của Như Lai Tạng là như thế đó. Do vậy, kinh văn nói rõ hơn: Do tướng và phi tướng đều lìa, nói theo tánh thể của Như Lai, được gọi là tướng trạng chân thật. Tánh ấy được gọi là nghĩa thứ tư của Thật Tướng. 


Đức Phật nói bổn tánh kèm thêm các thứ danh xưng, cho đến hết thảy các pháp, không gì chẳng dùng đủ mọi kiểu nói, đặt ra đủ loại danh từ, nghĩa này rất quan trọng, mà trước nay cũng chẳng có ai nhắc tới, nay tôi vì quý vị nói đại lược. 


Hãy nên biết: Đức Phật thuyết pháp vốn là để phá chấp của chúng sanh. Do thiên lệch nên chấp. Do chấp nên càng lệch lạc, thiên vị. Sở dĩ chúng sanh tạo nghiệp, chịu khổ, luân hồi chẳng thôi, sanh tử không ngớt, hoàn toàn là vì lẽ này! Thế gian sở dĩ lắm phiền não, nhiều đấu tranh, thậm chí giết người ngập thành, giết người đầy đồng, cũng không gì chẳng do lẽ này. Đức Thế Tôn xuất hiện để cứu đời, độ khổ. Do vậy, trước hết cần phải phá điều này. Cần phải biết: Sở dĩ chúng sanh thiên vị thành chấp, chẳng có chi khác, do trí huệ ngắn chủn, nông choèn. Chuyện gì cũng chỉ thấy một phía, thành ra pháp gì cũng cứng ngắc. Kiến giải ấy chẳng dễ gì thay đổi, nhưng chẳng biết đó là lệch lạc, chẳng biết đấy là chấp! Do vậy, đức Phật nói như chọc một nhát kim thẳng vào đỉnh đầu: “Vô hữu định pháp” (Chẳng có pháp nhất định). Dùng lời ấy để phá cái gốc bệnh thiên chấp, nhưng hễ nói một pháp, Ngài ắt dùng đủ loại kiểu nói, đặt ra đủ loại danh từ, chính là để biểu thị pháp ấy chẳng nhất định. Chữ Pháp này nói theo nghĩa rộng, nhiếp chung pháp thế gian và xuất thế gian. Nếu cho rằng chỉ có pháp xuất thế là như vậy, đã trái nghịch ý chỉ của Phật mất rồi! 


Lại phải nên biết: Con người cần phải học Phật, học Phật thì cần phải tu Quán, chẳng có gì khác! Do quán chiếu Phật lý viên dung, sẽ có thể chuyển biến tất cả các quan niệm từ trước nay để hóa giải chứng bệnh thiên chấp. Do vậy, học Phật mà chẳng tu Quán, lợi ích cực nhỏ. Vì sao vậy? Ắt phải do tu Quán thì mới thể hiểu rõ lý. Do quán sâu xa, sau đấy mới thấy lý sâu xa. Do quán trọn vẹn, sau đấy sẽ thấy lý trọn vẹn; mà cũng do thấy lý sâu xa, quán càng sâu hơn! Thấy lý đã trọn vẹn, quán càng trọn vẹn. Lần lượt tu tập như thế, trí huệ sẽ lần lượt sáng hơn. Trong lúc bất tri, bất giác, chấp tình dần dần hóa giải, vọng niệm ngầm tiêu. Vì thế diệu dụng của cái gọi là “khiển chấp” (遣執, trừ khử       chấp trước) là ở chỗ này, chẳng phải là quyết liệt trừ khử! Nói tới “đoạn niệm” thì diệu dụng cũng ở chỗ này, chẳng phải là cưỡng ép đoạn      trừ! 


Như vậy thì đối với điều được nói ở đây, cái quả là ở chỗ nào? Hãy nên biết: Đức Phật thuyết pháp, chưa hề nói một câu nào cực đoan. Trước nay, Ngài chưa từng nói một chữ cực đoan nào! Lại còn mỗi khi nói một pháp, ắt dùng đủ loại kiểu nói, ắt lập ra đủ loại danh từ, chẳng có chi khác, chỉ vì muốn cho người nghe pháp ắt phải nhìn mọi mặt thì mới hiểu rõ nghĩa thú trong ấy. Đấy chính là chỗ diệu dụng. Vì sao vậy? Nhờ vào phương tiện ấy để trừ tập khí xấu ác “chỉ thấy một mặt, thiên chấp” trước nay của họ! Những điều kinh này nói càng viên, càng diệu, đúng là kim cang huệ kiếm. Vì sao vậy? Nếu thật sự có thể do quán nhiều mặt mà đạt tới thâm quán, viên quán, sẽ không Hoặc nào chẳng thể phá. Đã cần phải quán mọi mặt thì mới sáng tỏ nghĩa thú, vậy thì chẳng thể không đọc nhiều [kinh sách] Đại Thừa để mở rộng sự hiểu biết. Lại còn chẳng thể không lắng lòng giác chiếu để lãnh hội lẽ tinh vi, Định và Huệ sẽ ở trong đó. Nếu thật sự có thể là như thế, không chỉ tu các thứ công hạnh đều được tự tại thọ dụng, mà còn đối với hết thảy các pháp thế gian, đều được tiến thoái thong dong, mà chuyện chuyển phàm nhập thánh đã được kiến lập trên đó. Vì sao vậy? Định Huệ ngày càng tăng, vọng niệm ngày càng ít. Đấy là điều then chốt khẩn yếu trong nghe pháp, là quyết khiếu
 mầu nhiệm nhất để nhập Phật, hãy gấp nên chú trọng! 


Bỉ nhân tôn kính ý chỉ ấy, hễ nói một nghĩa, ắt cũng nói đủ mọi lối, lật đi lật lại kín kẽ, chẳng ngại chi ly, không gì chẳng vì hy vọng người nghe mở toang lòng dạ, đạt được nhiều phương tiện tác quán đó thôi! Bởi lẽ, bản lai diện mục cố nhiên chẳng phải là dùng ngôn thuyết để diễn tả được, chúng sanh lại còn quên bẵng đã lâu! Nếu chẳng từ trong cái chẳng thể nói năng ấy, lập nhiều phương tiện để nói, sao có thể tu Quán cho được! Trên đây đã nói quán mọi mặt, thâm quán và viên quán càng to lớn. Nếu ngược lại thì chứng bệnh ấy cũng cực lớn. Ngay như đối với hai chữ Tín Giải, thường thấy có kẻ một mực chủ trương: “Chỉ cốt sao vun đắp tín tâm, thật thà niệm Phật là đủ rồi! Hết thảy các kinh điển chẳng được phép đọc tụng. Pháp bảo Đại Thừa càng chất lên gác cao!” Nếu có ai nghiên cứu giáo nghĩa, thích dự pháp hội, liền quở trách là “chẳng thật thà”. Cần phải biết “thật thà niệm Phật” thì cần phải có trình độ. Nghĩa thú của niệm Phật chẳng hiểu mảy may, sao có thể thật thà cho được? Chủ trương thái quá như thế, há chỉ khiến cái trí của người học Phật bị cùn nhụt, mà còn trái nghịch ý chỉ của Phật! Bởi Thập Lục Quán Kinh đã nói rõ “cầu sanh Tịnh Độ thì phải nên đọc tụng Đại Thừa, hiểu Đệ Nhất Nghĩa”. Kế đó, cũng cần phải nghe Đệ Nhất Nghĩa, tâm chẳng kinh động. Do vậy, người nương theo phương pháp ấy (tức chỉ “thật thà niệm Phật, không cần học kinh điển”) mà học, trừ kẻ chẳng thể hăng hái [tiếp tục tu tập, bèn] bỏ dở giữa chừng, sẽ trở thành đâm quàng ngõ rẽ mà chẳng thể tự biết. Đấy là cái lỗi do chẳng biết “tín từ giải mà sanh”. Lại có người tay chẳng rời sách, học rộng, nghe nhiều, một bộ kinh, hoặc toàn thể Đại Tạng, xem đọc không chỉ một lần, nhưng trước nay chưa từng thắp một nén hương, đảnh lễ một lượt, chẳng biết cung kính Tam Bảo, cố nhiên là chẳng nói tới chuyện tu hành. Tức là hạng người miệng nói thao thao, hạ bút vun vút, vẫn là “tợ hồ như đúng, nhưng sai be bét”, lầm pháp, lầm người. Đấy lại là lỗi do chẳng biết “giải từ tín mà ra”. Do có hai hạng người như vậy mà tôi chẳng ngại rườm lời! 

Trên đây đã nói đức Thế Tôn thuyết pháp trọn chẳng nói một chữ cực đoan nào v.v… Cần phải biết: Chẳng phải là Phật cố ý như thế, mà là do trí huệ viên mãn dung thông, hễ thốt ra lời, sẽ tự nhiên là như thế. Không chỉ Phật là như vậy, Bồ Tát cũng thế, đại đức, tổ sư ai nấy cũng đều như vậy. Do đó, chúng ta đối với hết thảy kinh luận, hết thảy các câu nói của cổ đức, dẫu chẳng phải là chỗ tột bậc khẩn yếu, cũng chớ nên coi thường lướt qua. “Chớ nên coi thường” tức là thường nhìn đủ mọi khía cạnh, lãnh hội sâu xa. Lại cần phải biết: Đối với kiến địa của Phật, Bồ Tát, lũ phàm phu chúng ta há có thể thấy xằng! Dẫu có thể hiểu sâu xa, vẫn bất quá là thấy một phần trong ngàn vạn phần! Dẫu có thể khéo nói, cũng bất quá nói được một phần trong ngàn vạn phần. Dẫu nói trọn hết một kiếp, vẫn nói chẳng tận. Ngay như đối với nghĩa phải nên biết trong khoa trước, lần trước tôi đã nói thành ba bốn tầng, nhưng trong ấy còn chứa đựng nhiều nghĩa, nay chẳng ngại lại nói mấy thứ để chỉ rõ “nói chẳng cùng tận”! 

1) Hãy nên biết: Chẳng thể không nghe kinh này. Vì sao vậy? Người ấy sanh lòng tin chân thật, thành tựu công đức là do được nghe kinh này. Hơn nữa, chẳng thể không nghe kinh này thì nói cách khác là chẳng thể không học Bát Nhã! 


2) Hãy nên biết: Tín tâm trọng yếu nhất. Vì sao vậy? Sanh Thật Tướng là do tín tâm thanh tịnh. Do vậy có thể biết: Đối với những điều được nói trước đó, như các câu “trì giới, tu phước, có thể sanh tín tâm đối với chương cú này, coi đấy là thật” phải nên chú ý gấp ba. Nói thật thà, muốn học Bát Nhã, hãy nên sanh lòng tin chân thật. Muốn sanh lòng tin chân thật, trước hết hãy nên trì giới, tu phước. 


3) Hãy nên biết: Chuyển phàm thành thánh, chẳng thoái thất Bồ Đề, nếu chẳng lìa tướng để thấy tánh thì sẽ chẳng thể! Câu “thành tựu” nhằm nói địa vị đã dự vào Sơ Trụ, siêu phàm nhập thánh. Gọi là Trụ nhằm nói rõ: Đạt tới địa vị này thì tâm Bồ Đề mới có thể chẳng lui sụt; đấy chính là Tín thành tựu, mà tâm thanh tịnh chính là nói lìa tướng. “Sanh Thật Tướng” là nói kiến tánh. Do vậy, trước hết nói: Phải nên biết Bát Nhã chẳng thể không học. Vì sao vậy? Do chẳng học Bát Nhã, sẽ chẳng thể lìa tướng, thấy tánh. Bởi vậy, kế đó lại nói: Hãy nên biết trước hết là phải nên trì giới, tu phước. Vì sao vậy? Chẳng trì giới, tu phước, sẽ chẳng phải là lòng tin chân thật. Chẳng có lòng tin chân thật, tín tâm sẽ chẳng thể thanh tịnh. Đấy là những điều học nhân hãy nên  gấp rút tuân hành. Chẳng hành như thế, sẽ chẳng thể thành tựu; do      vậy nói “đương tri” (hãy nên biết). “Đương tri” là nói: Chớ nên không biết! 


Lại suy rộng để nói, nhìn từ nghĩa lý của khoa “trần thuật, tán thán, vui mừng”, nếu chẳng phát đại tâm, chẳng nghe kinh này, cao nhất là chỉ có thể khai huệ nhãn, thành Tứ Quả La Hán. Do hiểu rõ nghĩa “thành tựu” trong khoa này, dùng đó để quán, nếu được nghe kinh này, tín tâm thanh tịnh, thấp nhất là có thể sanh Thật Tướng, thành Sơ Trụ Bồ Tát. Học nhân cũng phải nên biết điều này. Do vậy bèn nói: Có thể thấy nghĩa lý trong kinh thật sự là vô cùng, thật sự là nói chẳng cùng tận! Có thể thấy nghe pháp, ắt phải nên nhìn theo mọi phương diện. Tức là như tôi dùng đủ mọi nghĩa để thuyết minh Thật Tướng, nếu người nghe chỉ coi đó là thuyết minh “vì sao gọi là Thật Tướng?” để lãnh hội, đấy chẳng phải là ý bỉ nhân cặn kẽ nói đi nói lại vậy! Nhưng nếu chỉ hiểu “vì sao tánh được gọi được là Thật Tướng” cũng chẳng hữu ích to lớn cho người nghe. Vì sao nói vậy? Thật Tướng chính là diện mục sẵn có nơi vị chủ nhân ông của mọi người. Chân diện mục vốn sẵn như thế chỉ có chứng mới biết. Như vậy thì làm thế nào để chứng? Chẳng có gì khác! Chỉ có dụng công nơi phản chiếu mà thôi! Không chỉ lúc nghe phải nên phản chiếu, mà ngay trong lúc đêm thanh hoặc ban ngày, lúc đối cảnh tùy duyên, hãy nương theo các nghĩa đã nói trong lần này để quán chiếu sâu xa. Hoặc chỉ nêu lên một nghĩa, hoặc dung hội các nghĩa thì đều có thể. “Đêm thanh, ban ngày” chính là hướng về tự tâm mà quán chiếu. “Đối cảnh tùy duyên” là hướng đến hết thảy các pháp mà quán chiếu. Thật sự có thể như vậy thì thọ dụng vô biên. Hãy nên biết: Đức Phật đối với bản tánh, đặt ra các thứ danh xưng là để cho mọi người nhờ vào cái danh mà thấu hiểu. Nhưng trong các thứ danh xưng, các danh từ “Thật Tướng, chẳng chấp hai bên, Không Hữu đồng thời” so ra dễ lãnh hội hơn. Đó lại chính là một ý nghĩa [vì sao] trưởng lão riêng nêu lên danh xưng [Thật Tướng] này. Bỉ nhân lại dựa theo danh từ ấy mà mở ra đủ loại nghĩa để nói, với dụng ý thuận tiện cho người nghe khi họ dụng công phản chiếu, có thêm phương tiện để lãnh hội, chứ chẳng phải chỉ nhằm giải thích danh nghĩa. Do vậy, cũng biết tầm quan hệ của việc mở ra đủ loại nghĩa để nói. 

Khoa này lại có ý nghĩa trọng yếu. Do trưởng lão nói điều ấy, cố nhiên nhằm giải thích rõ các đạo lý như Thật Tướng là như thế nào, vì sao gọi là Thật Tướng v.v… Thật ra là kiêm chỉ dạy phương pháp dụng công. Vì sao biết? Ở đây đã nói rõ tướng và bất tướng đều chẳng lìa, tức là hoàn toàn hô ứng với “ly nhất thiết chư tướng, tắc danh chư Phật” (lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật) được nói trong phần sau. Chữ Ly cần công phu rất lớn. Nếu chẳng có công phu, sao có thể lìa? Sao có thể gọi là Phật cho được? Vì thế, biết điều đang được nói ở đây có bao gồm công phu trong ấy. Hãy nên biết: Nói một chữ Phi sẽ là dứt bặt Bách Phi, cũng chính là bốn câu đều lìa, tức là Có cũng lìa, Không Có cũng lìa, Cũng Có Cũng Không cũng lìa, Chẳng Phải Có Chẳng Phải Không cũng lìa. Do vậy có thể biết: Cổ đức giải thích Thật Tướng là “vô tướng, vô bất tướng”. Một chữ Vô ấy cũng là Vô dứt bặt đối đãi, chẳng phải là đối với Hữu mà nói Vô. Bởi lẽ, tướng và bất tướng vốn là từ ngữ đối đãi. Có đối đãi, sẽ có biến động. Có biến động thì đó là có sanh diệt. Hễ có sanh diệt thì chẳng phải là kiên cố. Nhưng tánh thể đích xác là vạn cổ thường hằng, rốt ráo kiên cố. Kiên cố sẽ chẳng có sanh diệt. Chẳng có sanh diệt thì chẳng có biến động. Chẳng có biến động thì chẳng có đối đãi. Chẳng có đối đãi thì là dứt bặt đối đãi. “Dứt bặt đối đãi” là tướng và bất tướng tuy đều chẳng lìa tâm tánh, mà tâm tánh thì vượt ngoài tướng và bất tướng. Nói chất phác, tướng là Hữu, bất tướng là Vô. Đã vượt ngoài điều ấy, há chẳng phải là vượt ngoài Hữu Vô? Như vậy thì một câu “vô tướng, vô bất tướng” là nói cái Vô tuyệt đối, chẳng phải là lý “đối ứng với Hữu mà nói Vô” đã rõ rành rành rồi! Như vậy thì làm thế nào để có thể Vô tuyệt đối? Chính là bốn câu Hữu Vô đều lìa. Do đó, kinh văn nói: “Thị Thật Tướng giả, tắc thị phi tướng” (Thật Tướng ấy chính là chẳng phải tướng). Nói một chữ Phi là nói đến công phu tu hành. Nếu người học muốn thấy Thật Tướng, hãy nên tĩnh tâm lãnh hội “hết thảy đều chẳng phải”. Nếu lãnh hội Thật Tướng chính là phi tướng, sẽ lãnh hội: Nếu trong tâm còn có chút bóng dáng tướng và phi tướng, sẽ chẳng phải là Thật Tướng. Do vậy, câu “Thật Tướng chính là phi tướng” dị thường sắc bén, chớ nên chạm chút nào. Hễ chạm vào, sẽ vùi mất huệ mạng. Nói thật thà, đó là dạy người học cần phải từ nơi một chót lông mà khế nhập. 


Nay muốn cho các vị có chỗ để thực hiện tu tập, lại nương theo lý này, nói ra một phương tiện. Phương tiện như thế nào vậy? Tức là cần phải chuyên ròng, miên mật quán chiếu lúc chưa khởi tâm động niệm. Nếu một niệm khởi mà lệch sang Hữu, liền quở trách nó “chẳng đúng”. Hoặc lệch sang Vô, cũng quở trách nó “chẳng đúng”. Cho đến ý niệm “cũng Hữu cũng Vô”, hoặc ý niệm “chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô”, đều dùng chữ Phi để quở trách, trừ bỏ. Đó là quán môn mầu nhiệm nhất. Hãy nên biết: Ý niệm chẳng dấy lên thì thôi! Nếu dấy lên, ắt sẽ đối với bốn câu ấy bèn có chấp trước. Nay hết thảy đều Phi, chính là đao sắc, búa bén để ly niệm, há chẳng phải là quán môn mầu nhiệm nhất ư? Còn như đối với Lục Độ vạn hạnh trong pháp xuất thế, mỗi mỗi đều như pháp mà tinh tấn tu hành, chưa từng vướng vất mảy may trong lòng. Mỗi mỗi đều tinh tấn, đó là bất hoại, là vô bất tướng. Nếu trong tâm chẳng có chuyện ấy, tức là chẳng chấp, là vô tướng. Nhưng hết thảy pháp thế gian, chuyện đến liền ứng đối, hết chuyện liền thôi. Tuy ứng mà có thể thôi, tuy thôi mà có thể ứng. Đó gọi là “nhấc lên được, buông xuống được”. Bất luận pháp thế gian hay xuất thế gian, hễ có chút thiên vị, đều dùng chữ Phi để trừ bỏ. Như thế thì lâu ngày sẽ thấu hiểu nghĩa thú của “bốn câu đều lìa” mà tiến nhập, sẽ có thể đạt tới “lúc ứng là lúc thôi, lúc thôi là lúc ứng”. Tự nhiên chẳng chấp chặt hai bên, khế hợp Trung Đạo, bốn câu “tướng, bất tướng, Hữu, Vô” đều lìa! Đấy lại là hạnh môn mầu nhiệm nhất! 


Kinh dạy rõ ràng: “Thị cố, Như Lai thuyết danh Thật Tướng” (Vì thế, Như Lai nói là Thật Tướng). Đó là khai thị học nhân “đã là chẳng phải” mà lại “nói”, chỉ nhằm nói rõ “chẳng cần hoại”. Cần phải biết: Tuy nói là “giả danh”, nhưng đối với tánh thể Như Lai, phải nên lìa danh tự và ngôn thuyết để tự chứng. Nhưng lìa danh tự và ngôn thuyết chính là “lìa niệm”. Phương tiện lìa niệm lại không chi hơn cách quán chiếu lúc chưa khởi tâm động niệm. Nếu một niệm dấy lên, liền biết “hết thảy đều chẳng phải” mà trừ bỏ, há chẳng phải là dạy công phu tu tập ư? Hãy nên biết: Từ khoa “tín tâm thanh tịnh sẽ sanh Thật Tướng” trên đây trở đi, chính là trưởng lão đã thấu hiểu nghĩa thú sâu xa. Do vậy, người nghe kinh cũng phải nên thấu hiểu sâu xa như thế. 


Đối với bản tánh, đức Thế Tôn đặt ra đủ loại tên gọi, trưởng lão lại riêng nêu danh xưng Thật Tướng để nói, đều nhằm tạo thuận tiện khiến cho học nhân dễ thấu hiểu bản tánh. Do vậy, đối với nghĩa Thật Tướng, phải nên nêu tỏ cho nhiều. Đại Luận nói về Thật Tướng có bốn câu kệ tinh vi nhất, tường tận nhất, đáng phải nên biết nhất, để tiện thường xuyên giác chiếu. Thật Tướng chính là diện mục sẵn có của tánh. Chính vì mê mất bản tánh, cho nên trở thành chúng sanh. Nay muốn chuyển phàm thành thánh, há chẳng chân thành, thiết tha thấu hiểu, cảm nhận ư? Kệ nói: “Nhất thiết thật, nhất thiết phi thật. Cập nhất thiết thật, diệc phi thật. Nhất thiết phi thật, phi bất thật. Thị danh chư pháp chi Thật Tướng” (Hết thảy thật, hết thảy chẳng thật. Và hết thảy thật cũng chẳng thật. Hết thảy chẳng thật, chẳng phải không thật. Đó gọi là Thật Tướng của các pháp). Do vậy có thể thấy Bồ Tát thuyết pháp thiện xảo. Chẳng nói theo chữ Tướng, mà nói theo chữ Thật. Đó là điều thứ nhất. Chẳng nói theo tánh, mà nói theo các pháp. Đó là điều thứ hai. Cần phải biết: Nói là tướng thì nó là giả danh, bất quá khiến cho mọi người hiểu rõ trạng huống của bản tánh đó thôi. Do vậy, chẳng nói theo tướng; lại nhằm cảnh tỉnh chớ nên chấp chặt vào chữ Tướng. Nếu chấp cứng vào đó, đã là chấp tướng. Xét theo chữ Thật để nói, lại có thâm ý: Con người chấp tướng là do lầm nhận [tướng] là thật. Nếu biết hết thảy các pháp thật ra cũng chẳng phải là thật, chẳng phải thật mà là thật, sẽ biết tướng của hết thảy các pháp tức là phi tướng, phi tướng mà là tướng. Thuyết pháp như thế, há chẳng phải là thiện xảo ư? 


Đối với chuyện xét theo pháp để nói [trong bài kệ của Đại Trí Độ Luận], cần dùng ba nghĩa để minh thị: 

1) Khiến cho mọi người biết “ngoài tâm chẳng có pháp”. Đức Phật nói hết thảy các pháp chỉ là huyễn tướng, chẳng có thật thể. Thể chỉ là tịnh tâm; do vậy nói “vạn pháp duy tâm”. Lại nói “ngoài tâm chẳng có pháp”. Do vậy, có thể dựa theo các pháp để giảng rõ Thật Tướng. Bởi lẽ, Thật Tướng của các pháp chính là tánh. Dựa theo pháp để nói, chẳng khác dựa theo tánh để nói. 

2) Khiến cho mọi người dễ thấu hiểu. Chúng sanh vốn quên gốc đã lâu, nhưng hết thảy các pháp đều được chúng sanh cùng biết, cùng thấy. Chẳng bằng dựa theo các pháp để nói, khiến cho họ do các pháp mà ngộ tâm tánh. 

3) Khiến cho mọi người hiểu rõ Nhất Chân pháp giới. Khởi Tín Luận nói: “Do chẳng biết một pháp giới, bất giác niệm dấy lên mà có vô minh, bèn thành chúng sanh”. “Một pháp giới” tức là Nhất Chân pháp giới. Trong mười pháp giới, muôn hình tượng la liệt, nhưng Chân Như là một. Đó chính là ý nghĩa “hết thảy có cùng một Thể”. Nếu biết trạng huống chân thật của hết thảy các pháp, không gì chẳng phải là Không Hữu đồng thời! Trên là từ mười phương chư Phật, dưới cho đến hết thảy chúng sanh, cùng với núi, sông, đại địa, tình và vô tình, không gì chẳng đều lấy tịnh tâm làm Thể đã rõ rành rành! Do Thật Tướng của tịnh tâm vốn là Không Hữu đồng thời; đó gọi là Nhất Chân pháp giới, cũng nói là “chư pháp nhất như” (các pháp giống hệt như nhau). Cần phải biết: Hết thảy các pháp đều do tâm hiện. Tâm tánh đã là Không Hữu đồng thời; cho nên hết thảy các pháp không gì chẳng là Không Hữu đồng thời. Đó là điều thiện xảo thứ hai. 


Ngài Long Thọ tôn ngài Mã Minh làm thầy. Vì thế, Khởi Tín Luận dựa theo các pháp để giảng rõ Chân Như, đúng là y bát tương truyền. “Nhất thiết thật” tức nghiễm nhiên nhìn vào hết thảy các pháp. Từ ngữ này nhằm phá chấp Vô. “Nhất thiết phi thật”: Bản thể của hết thảy các pháp chính là Không; từ ngữ này nhằm phá chấp Hữu. Lại ngừa người nghe chấp là “vừa Hữu vừa Vô”, hoặc “chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô”, nên lại nói câu thứ hai và câu thứ ba sau đó. “Cập” có nghĩa là “liên cập” (liên quan với), tức là chẳng thể chỉ xem câu đầu tiên, mà cần phải nối kết với câu thứ hai và câu thứ ba thì mới thấu hiểu. Điều ấy có nghĩa là: Như vừa mới nói hết thảy các pháp thật và chẳng thật, chẳng phải cách biệt, chẳng phải dung thông. Hãy nên biết: Thật tức là chẳng thật, chẳng thật tức là chẳng phải không thật. “Thật chính là chẳng thật” tức là Hữu chính là phi Hữu, Sắc tức là Không vậy. “Chẳng phải thật” tức chẳng phải không thật, đó là chẳng phải Hữu mà là Hữu, Không tức là Sắc vậy. Bốn câu như thế đều trừ, trạng huống chân thật của các pháp là như thế. Trạng huống chân thật của tánh thể là như thế, bèn kết lại rằng: “Đó gọi là Thật Tướng của các pháp”. 

Lại còn nói rõ “pháp tánh vốn chẳng thể nói”. Nói là Thật Tướng cũng là giả danh, chẳng thể chấp! Thường có người nghe “bốn câu đều trừ” và “Không Hữu đồng thời”, chẳng khỏi hoài nghi, [vì họ] cho rằng “cũng Hữu cũng Vô”, hay “chẳng phải Hữu chẳng phải Vô”, và “Không Hữu đồng thời” nghĩa vị chẳng sai khác! Vì sao vậy? Họ cho rằng “Không Hữu đồng thời” há chẳng phải là nói Hữu cũng được, mà nói Vô cũng được luôn hay sao? Há lại chẳng phải là “chỉ nói Hữu liền sai, chỉ nói Vô liền trật” ư? Vậy thì sao lại nói “cũng Hữu cũng Vô” hoặc nói “chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô” đều là thiên chấp, cần phải trừ bỏ? Người ấy nói như thế, sai lầm mất rồi! Sai lầm to lớn lắm! Do không chỉ chẳng hiểu ngữ ý của “cũng Hữu cũng Vô” và “chẳng phải Hữu chẳng phải Vô”, mà còn chẳng hiểu ngữ ý của “Không Hữu đồng thời” mà ra! Hãy nên biết hai câu “cũng Hữu cũng Vô” và “chẳng phải Hữu chẳng phải Vô” do tiếp nối câu Hữu và câu Vô trước đó mà có, được gọi là “tứ cú” (bốn câu). 


[Kẻ đó cho rằng] dụng ý nói “cũng Hữu cũng Vô” là: “Do người thứ nhất chỉ nói Hữu, người thứ hai chỉ nói Vô, mỗi người lệch về một bên, thật sự là có bệnh! Ta chẳng phải như thế! Ta nói hết thảy các pháp cũng là Hữu, cũng là Vô. Hai bên đã đều là đúng thì căn bệnh lệch về một bên sẽ bị trừ”. [Kẻ lập luận như vậy] trọn chẳng biết đã nói Hữu thì chẳng thể nói Vô; đã nói là Vô thì chẳng thể nói Hữu. Nói “cũng Hữu cũng Vô” thì chính ngay lời ấy mâu thuẫn, huống chi xem thành Hữu là đúng, mà Vô cũng đúng luôn ư? Lời nói đã ba phải như thế thì nghĩa sẽ lại trở thành cách biệt, chẳng dung thông; cho nên phải trừ bỏ [cách nói “cũng Hữu cũng Vô”]. 



Dụng ý [của kẻ] nói “chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô”: “Do những điều người thứ ba nói đúng là có bệnh, ta khác hẳn, ta nói ‘hết thảy các pháp, chẳng phải là Hữu, chẳng phải là Vô’. Đã là hai bên đều trừ, vậy thì căn bệnh chấp trước hai bên của người thứ ba đã trừ”. [Kẻ lập luận như vậy] trọn chẳng biết “chẳng phải Hữu thì sẽ là Vô”, sao lại nói “chẳng phải Vô?” Chẳng phải Vô thì là Hữu, sao lại nói “chẳng phải Hữu?” Há chẳng phải là hý luận ư? Chính là do vì thấy “Hữu là Hữu, Vô là Vô”, [cho nên hai đằng] cách biệt, chẳng dung hội, cũng giống hệt như căn bệnh của người thứ ba. Vì thế, cần phải trừ khử. Lại nữa, kiến địa của người thứ ba đã nói “Hữu Vô đều đúng”, chính là lệch về bên Hữu; mà kiến địa của người thứ tư, chính là nói Hữu Vô đều trật, vẫn y như cũ, chấp vào bên Không! Há chẳng phải đáng nên trừ khử ư? (“Hai đằng cùng đúng” thì cũng giống như Song Chiếu. “Hai đằng cùng sai” thì giống như Song Giá. Nhưng thật ra, vẫn là khác nhau rất nhiều. Do nói Song Chiếu, Song Giá là nói đạt được trung dung, còn nói Song Diệc (tức cũng Hữu cũng Vô), Song Phi (chẳng phải Hữu chẳng phải Vô) thì chỉ là Nhị Biên mà thôi). Như đối với nghĩa “Không Hữu đồng thời” thì rõ ràng lúc Không chính là lúc Hữu, lúc Hữu chính là lúc Không. Không và Hữu viên dung, đã chẳng phải là hai, thì là chẳng có bên nào. “Bên” (tức bên Hữu, bên Vô) còn chẳng có, sẽ chấp vào đâu? So với “cũng Hữu cũng Vô”, “chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô”, nghĩa vị khác biệt một trời một vực, sao lại nói là chẳng khác? 


Tiến hơn nữa, nếu chúng sanh biết “Không Hữu đồng thời”, có thể thấy là Không lẫn Hữu đều chẳng thể nói. Nếu biết Không và Hữu còn chẳng thể nói, há còn phân biệt nữa ư? Đó là chính ý nghĩa vi nhiệm khi đức Phật nói “Không Hữu đồng thời”, bởi lẽ đã trừ tình kiến phân biệt của chúng sanh, lại dạy họ lìa danh tự và ngôn thuyết để tự chứng. Do đó, bất luận nói Hữu, hay nói Vô, nói “cũng Hữu cũng Vô”, hay nói “chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô”, hết thảy đều trừ bỏ. Trên đây là nói theo nghĩa đối trị. Nếu nói theo nghĩa rốt ráo triệt để, nói “trừ” thì hết thảy đều trừ, nói “chẳng trừ” thì hết thảy đều “chẳng trừ”. Cần phải biết: Hễ nói đến Trừ thì là do chấp nên phải trừ. Nếu chẳng có gì chấp, sẽ chẳng có gì bị trừ! Vì thế, đối với “Không Hữu đồng thời”, cũng chớ nên chấp. Chấp cũng nên trừ! Vì sao nói như vậy? Hãy thử xem Tâm Kinh, trước là nói Sắc chính là Không, Không chính là Sắc. Do nói “Không Hữu đồng thời”, khiến cho mọi người ngộ điều ấy mà được nhập chánh trí Bát Nhã. Nhưng sau đó lại nói “vô trí diệc vô đắc” (chẳng có trí mà cũng chẳng có đắc), tức là ý nghĩa khai thị: Đối với “Không Hữu đồng thời”, cũng chớ nên chấp! Kinh này cũng nói rõ ràng, như nói “Bát Nhã phi Bát Nhã” vậy!

Ngay như khoa này cũng thế. Trước đó là nói “tắc sanh Thật Tướng, thành tựu công đức” (bèn sanh Thật Tướng, thành tựu công đức), nhưng khoa này lại nói “Thật Tướng tắc thị phi tướng, thuyết danh Thật Tướng” (Thật Tướng tức chẳng phải là tướng, bèn nói là Thật Tướng) cũng vì nhằm ngăn ngừa mọi người chấp trước Thật Tướng, cho nên nói “chẳng phải”, nói là “giả danh” để trừ khử vậy! Thật Tướng tức là Không Hữu đồng thời. Hãy nên biết: Vì sao chẳng thể chấp Không Hữu đồng thời? Do có chấp đôi chút, sẽ chấp lệch về bên Hữu, chẳng phải là “Không Hữu đồng thời”. Do vậy, phải nên trừ khử. Nếu nghe tôi nói lời ấy, mà đối với nghĩa thú “Không Hữu đồng thời”, trọn chẳng thấu hiểu quán chiếu, thì lại chấp lệch vào bên Không, sẽ chẳng phải là “Không Hữu đồng thời”, cũng nên trừ bỏ. Hãy nên lãnh hội như thế, hết sức trọng yếu! 


Nói chung, nếu tình kiến rỗng không, nói “Không Hữu đồng thời” cũng được, mà nói bốn câu lại cũng chưa hề chẳng được! Nếu chưa được như thế, nói bốn câu cố nhiên là chẳng thể, dẫu nói “Không Hữu đồng thời” cũng chẳng thể được! Hãy chú ý nhé! 


Trong nghĩa thứ hai của Thật Tướng như vừa nói trên đây: Khoa này và khoa trước, tức khoa “nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng liền thấy Như Lai), soi tỏ lẫn nhau. Do vậy nói rằng: Cũng có thể thấy trưởng lão đã hiểu sâu xa nghĩa thú, nhưng chỗ thâm giải của trưởng lão chẳng phải chỉ có vậy. Cần phải biết: Tánh có rất nhiều tên gọi khác nhau, nay chẳng nêu ra danh xưng nào khác, chỉ riêng nêu một danh xưng là Thật Tướng để nói, lại là để nói rõ các nghĩa thú trước đó như “thuyết pháp và chẳng thuyết pháp đều chớ nên giữ lấy”, nói “phi pháp, phi phi pháp”, nói “tắc phi, thị danh” v.v… Trên đây, đức Thế Tôn đã nói như thế, đều nhằm dạy chẳng chấp hai bên Không và Hữu để viên dung. Do chấp vào hai bên, sẽ chẳng phải là tánh, mà là tướng. Nếu giữ lấy tướng của pháp, tức là chấp ngã. Nếu giữ lấy tướng của phi pháp, đó cũng chính là chấp ngã. Nay trưởng lão đối với Thật Tướng “Không Hữu đồng thời”, cũng nói “tắc phi, thị danh”, chính là đối ứng khít khao với những điều đức Thế Tôn đã nói trước đó để nêu tỏ hai nghĩa, hòng khiến cho [thính chúng] lãnh hội. Hai nghĩa gì vậy? 


1) Tánh vốn là Không Hữu viên dung (“đồng thời” có nghĩa là viên dung), Nếu chấp vào hai bên, sẽ chẳng tương ứng với bản tánh. 

2) Không và Hữu viên dung, còn chớ nên chấp. Do có chấp trước đôi chút, sẽ là Không Hữu chẳng viên dung. Huống hồ hai bên càng chớ nên chấp, còn đợi phải nói chi nữa! Ở đây, thâm ý riêng nêu ra Thật Tướng để nói chính là do trưởng lão đã hiểu sâu xa nghĩa thú vậy. 


Lại nữa, đối với những điều đã nói trên đây, chữ Phi trong khoa này hàm ý Ly, tức là nói tới công phu tu hành, tức là tương ứng với “ly nhất thiết chư tướng, tắc danh chư Phật” (lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật) trong khoa sau. Hãy nên biết: Đấy chính là xét theo hai khoa khuyên nhủ trong hiện tiền và tương lai, thật sự chẳng có chỗ nào mà không tương ứng. Do những điều được nói trong hai khoa vốn nhằm soi tỏ lẫn nhau. Nghĩa này cho tới phần sau sẽ nói. 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.2. Xét theo tương lai để khuyên 


Chia làm hai phần: 

1) Mừng vui trong hiện tại để khuyên mai sau. 

2) Giải thích rõ nguyên cớ. 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.2.1. Nêu rõ sự mừng vui trong hiện tại để khuyên mai sau 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.2.1.1. Tự vui mừng 


(Kinh) Thế Tôn! Ngã kim đắc văn như thị kinh điển, tín giải thọ trì, bất túc vi nan.


(經)世尊！我今得聞如是經典，信解受持，不足為   難。

(Kinh: Bạch Thế Tôn! Con nay được nghe kinh điển như thế, tin hiểu, thọ trì, chẳng đáng coi là khó). 


“Ngã kim đắc văn như thị kinh điển, tín giải thọ trì” (Con nay được nghe kinh điển như thế, tin hiểu, thọ trì), câu này chính là nói rõ nguyên cớ trước nay dù đã đắc huệ nhãn, nhưng chưa từng được nghe. Vì sao? Nếu biết hiện thời được nghe rồi tín giải, thọ trì, liền biết [sở dĩ] xưa kia chưa từng được nghe, chẳng có gì khác, [chỉ là] do trong tâm thấy [chính mình] có sở đắc là huệ nhãn, tự sanh chướng ngại đối với kinh sâu xa này. Dẫu được nghe, ắt cũng chẳng thể tin hiểu, thọ trì, tức là nghe mà cũng như chẳng nghe! Vì vậy nói: “Sở đắc huệ nhãn, vị tằng đắc văn” (Đã đạt được huệ nhãn mà chưa từng được nghe). Lời ấy chính là nói rõ: Chướng ngại hoàn toàn vì huệ nhãn! Vì sao huệ nhãn có thể sanh chướng? Toàn là do có một điều sở đắc tồn tại. Vì sao vậy? Hễ có một điều sở đắc, đó là pháp chấp. Đó là trí huệ ngắn chủn, nông choèn; vậy thì đối với nghĩa Tam Không thù thắng, sao có thể khế hợp? Hơn nữa, hễ có một điều sở đắc thì tự giác đã trọn đủ, nhưng bi nguyện chẳng to lớn! Tức là đối với chuyện xả mình, độ người, cũng như diệu hạnh “tuy độ mà chẳng có tướng độ” càng khó khế nhập. Đấy chính là nguyên do xưa nay chưa từng được nghe vậy! Nay do [trưởng lão] ngầm thấy đức Thế Tôn “hết thảy vô trụ” mà đạo nhãn [của trưởng lão] được khai, bèn phát đại tâm vì đại chúng thỉnh Phật nói kinh sâu xa này. Do vậy, được nghe rồi, Ngài tín giải, thọ trì.


“Giải” (解) là liễu giải. “Thọ” (受) là tiếp nhận. Đó là lãnh hội. Vì thế, Giải và Thọ ý nghĩa gần như nhau. Đã nói Giải, lại nói Thọ. Hai chữ Thọ Trì là nói gộp lại. Bởi lẽ, nói gộp chung Thọ Trì nhằm nêu rõ Giải và Hạnh phải nên cùng tiến. Hơn nữa, chữ Trì (持) lại có nghĩa là chấp trì, chẳng để mất. Vì thế, nói câu “tín giải thọ trì” nhằm nêu rõ: Không chỉ có thể tin, có thể giải, mà còn có thể giải và hạnh cùng tiến, chẳng lui sụt. “Bất túc vi nan” (Chẳng đáng là khó) tức là nói chẳng phải khó khăn mười phần, nhưng chẳng phải là tuyệt đối không khó khăn, mà là chẳng phải mười phần khó khăn! Đó là lý do vì sao Ngài tự vui mừng. Nếu tuyệt đối chẳng khó, sao có thể nói là “tích lai huệ nhãn vị tằng đắc văn” (từ xưa đã đắc huệ nhãn, nhưng chưa từng được nghe), cũng chẳng đến nỗi buồn khóc rơi lệ, tán thán hy hữu. 


Vì sao “chẳng đáng coi là khó?” Do có ba nghĩa: 

1) Nhằm lúc đích thân gặp Phật, đích thân nghe dạy bảo, dễ đạt lợi ích. Huống chi được quang minh của Như Lai nhiếp thọ, thấy nghe tùy hỷ, sẽ được phước lớn không chi bằng, sanh ra trí huệ không chi lớn bằng. Thoạt đầu chẳng cần phải khai thị, nhưng sanh nhằm lúc gặp hội thù thắng, [tức là] túc căn phước huệ nhất định sâu dày. Nhân duyên trọn đủ như thế đó. Do vậy, thường là khi đức Phật thuyết pháp, người chứng quả ngay khi ấy chẳng thể tính kể; mà sanh trước Phật hay sau Phật, chính là một trong tám nạn. Bản thân trưởng lão là đại đệ tử. Do vậy, “chẳng đáng coi là khó”. Đấy là điều tự vui mừng thứ nhất. 

2) Do đã chứng thánh quả. Như kinh Đại Phẩm [Bát Nhã] chép: “Bát Nhã thậm thâm, thùy vi năng tín. Đáp viết: - Chánh kiến thành tựu nhân, lậu tận A La Hán, năng tín” (Bát Nhã rất sâu, ai có thể tin? Đáp rằng: - Người chánh kiến thành tựu, bậc lậu tận A La Hán có thể tin). Nay trưởng lão đã chứng quả A La Hán, cho nên chẳng đáng coi là khó. Đấy là điều tự vui mừng thứ hai. 

3) Có thể hiểu nghĩa Không. Một bộ Bát Nhã đều nói về Đệ Nhất Nghĩa Không, nhưng trong mười vị đại đệ tử, trưởng lão là bậc Giải Không đệ nhất. Đó là vị có căn tánh nhạy bén nhất, dễ dàng khế nhập. Do vậy, tám hội trước đều do trưởng lão làm bậc đương cơ. Nay nói kinh điển rất sâu, cũng do trưởng lão phát khởi. Do vậy nói “chẳng đáng coi là khó”. Đấy là điều tự vui mừng thứ ba. 


Nhìn chung, phần kinh văn tiếp theo cũng trọn đủ các nghĩa vừa nói trên đây. Vì sao vậy? Trưởng lão tự nói “chẳng đáng coi là khó”, chính là để nêu rõ: “Đời Mạt mười phần khó khăn, do chẳng sanh nhằm lúc gặp Phật”. Ngài tự vui mừng, cũng chính là quan tâm khích lệ hàng hậu học, hàm ý: Tôi nay may mắn gặp đức Thế Tôn, đã chứng quả A La Hán, lại hiểu nghĩa Không. Do vậy được tín giải, thọ trì. Do chúng sanh đời Mạt, đã chẳng gặp Phật, rất khó được nghe, rất khó tín giải, thọ trì, mà rốt cuộc [quý vị] được nghe, lại có thể tín giải, thọ trì. Các vị đúng là khó có, đáng quý lắm, căn tánh ắt vượt xa tôi (chủng tánh Bồ Tát vượt xa La Hán). Tôi nay [tín, giải, thọ trì như vậy] nào có đáng coi là lạ, nên nói “chẳng đáng coi là khó”. Trong mấy hàng [kinh văn], chứa đựng ý nghĩa ân cần khẩn thiết đôi ba lượt, tột bậc khăng khăng cổ vũ, khích lệ cái tâm của bọn hậu tấn vậy! 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.2.1.2. Khuyên rộng 

(Kinh) Nhược đương lai thế, hậu ngũ bách tuế, kỳ hữu chúng sanh, đắc văn thị kinh, tín giải thọ trì, thị nhân tắc vi đệ nhất hy hữu. 


(經)若當來世，後五百歲。其有眾生，得聞是經，信解受持，是人則為第一希有。


(Kinh: Nếu trong đời tương lai, năm trăm năm sau, mà có chúng sanh được nghe kinh này, tin hiểu, người ấy sẽ là hiếm có bậc nhất).


Đời tương lai được nói chung là “Phật hậu” (sau khi đức Phật nhập diệt). “Hậu ngũ bách tuế” tức là năm trăm năm thứ năm sau khi đức Phật nhập diệt (tức hai ngàn năm trăm năm sau khi đức Phật nhập Niết Bàn), chính là khởi đầu thời Mạt Pháp. Hiện thời, đã gần ba ngàn năm, đã thuộc vào cuối năm trăm năm thứ sáu. Kinh hễ nói “hậu ngũ bách tuế” cũng chẳng hạn định trong [năm trăm năm thứ năm], mà là nói chung thời đại Mạt Pháp đó thôi. Kinh Lăng Nghiêm nói chúng sanh trong thời ấy đấu tranh kiên cố, rất khó nhập đạo. “Đấu tranh”: Mình đúng, kẻ khác sai, tranh cường đấu thắng! “Kiên cố”: Cứ một mực tranh đấu, cứng chắc không gì phá nổi. Thử xem Trung Hoa từ đời Tống tới nay (từ đầu đời Tống cho tới nay gần một ngàn năm. Khi đó, chính là lúc tiến nhập đầu thời Mạt Pháp). Người nghiên cứu đạo đức, học vấn, tranh chấp môn hộ vượt xa thời Hán - Đường. Do vậy, có thói quen Tống học bài xích phong cách của Hán học, có Nho gia hủy báng Phật giáo. Về sau, trong những kẻ được gọi là “Đạo học”
, lại tự dấy lên tranh chấp, như hai phái Trình Châu và Lục Vương
 vậy. Nói chung, chẳng ngoài dựng riêng ngọn cờ của mình, đả đảo người khác. Hễ có nhân, ắt có quả, rốt cuộc bị kẻ khác đả đảo! Sau đó, bèn có tân học nhất loạt lật đổ cựu học, ngay cả Khổng Tử cũng mắc lụy. Trọn chẳng biết nghĩa chân thật của Khổng Tử! Từ đời Hán tới nay, người học vẫn chưa mộng thấy! Ngay như lấy Phật môn để luận, khi bước vào đời Tống, cũng nhiễm phong cách ấy! Các tông, các phái đấu đá hết sức khốc liệt. Ai cũng đề cao tông mình là đúng, các tông khác sai be bét! Càng ngày càng đi xuống, lại có kẻ muốn phủ định Khởi Tín Luận, thật đáng đau lòng! Phật môn còn như thế, trong hàng có học vấn đạo đức mà còn như thế, những kẻ khác còn gì để nói nữa! Do vậy, hai chữ “phấn đấu” trở thành cách ngôn. Trọn chẳng biết cổ nhân nói “nỗ lực”, nói “phấn miễn”, nói “tự cường”, tức là như Phật giáo cũng nói những câu “dũng mãnh, tinh tấn” v.v… đều là nói theo bản thân của chính mình [gắng sức cải tiến, hoàn thiện, khắc phục các thói hư tật xấu của chính mình, chứ không phải đấu đá hơn thua với người khác], có lợi, chẳng có khuyết điểm. Nay nói “phấn đấu”, tuy cũng là tự cường, nhưng chứa đựng ý nghĩa bài trừ kẻ khác! Do tập khí đấu tranh ấy ngày càng sâu, dẫn khởi thế đạo ngày càng khổ sở! 


Đấu tranh dấy lên như thế nào? Do chấp trước mà dấy lên. Chấp trước do phân biệt, phân biệt do ngã kiến, mà Phật pháp chuyên trị bệnh này. Nay đức Thế Tôn và trưởng lão đều đặc biệt cổ vũ, khích lệ [chúng sanh trong] thời đại Mạt Pháp. Có thể biết: Hiện thời, muốn bổ cứu lòng người, vãn hồi thế vận, chỉ có cách hoằng dương Phật pháp, vì đó chính là phương thuốc tốt lành để trị đúng bệnh! Nhưng chính vì nó trị đúng bệnh, lại hoàn toàn tương phản với tình kiến của con người. Do đấu tranh kiên cố, chướng sâu, nghiệp nặng, chẳng thể biết trọn cái nhân bên trong. Lại thêm thời gian “cách thánh” (cách biệt Phật, Bồ Tát, thánh nhân) đã xa, thiện tri thức ít ỏi, tức là ngoại duyên cũng lại chẳng đủ. Do nhân lẫn duyên hai đằng đều thiếu, đối với kinh sâu, không chỉ thọ trì khó khăn, tín giải khó khăn, ngay cả được nghe cũng đã rất khó, nhưng trọn chẳng phải là không có cơ hội được nghe pháp, mà là giống như chẳng muốn nghe pháp vậy. Như vậy thì cũng biết là nếu ai chẳng có ba nạn ấy, nếu chẳng phải là bậc gieo thiện căn đã lâu, chắc chắn là bị Phật loại trừ (không nhắc đến). Do đó bảo là “đệ nhất hy hữu”, cho thấy [những ai được nghe pháp này mà tín giải, thọ trì] nếu chẳng phải là bậc Bồ Tát thị hiện thì cũng chính là người trọn đủ chủng tánh Bồ Tát. 


“Tắc vi” có nghĩa “chính là”. Trong ấy, có chứa đựng ý nghĩa “thành tựu”. Hoặc nói: Bồ Tát thị hiện thì chẳng cần bàn tới, chứ người có chủng tánh Bồ Tát sẽ thành tựu như thế nào? Hãy nên biết: Trước hết, kinh nói “được nghe” rồi lại nói “tín, giải, thọ trì”; đó là nói người ấy trọn đủ Tam Huệ, há chẳng thể thành tựu ư? (Nghe là Văn Huệ, tín giải là Tư Huệ, thọ trì là Tu Huệ). Bởi lẽ, sống trong đời Mạt mà được nghe kinh sâu, thật sự chẳng phải là chuyện dễ! Ắt phải là xưa kia đã có chủng tử Bát Nhã, thường nói “chẳng phải đã gieo thiện căn nơi một vị Phật, hai vị Phật, ba, bốn, năm vị Phật”, có trọn đủ cái nhân thù thắng như thế đó thì mới có thể gặp gỡ duyên thù thắng. Vì thế, được nghe liền có thể sanh tín, khai giải. Đôi khi cũng có người tuy được nghe mà riêng gặp phải chướng duyên, tín tâm do vậy khó phát sanh đầy đủ, giải cũng chẳng thể rộng mở. Chỉ cần tuân lời Phật dạy, trì giới, tu phước, ắt có thể tín giải thọ trì. Bởi lẽ, trì giới là đoạn tuyệt nhiễm duyên; đấy là nền tảng của tự lợi. Tu phước là phát triển tánh đức (trong tánh vốn có vô lượng công đức thanh tịnh), cũng là công năng của lợi tha. Trái trần, hợp giác như thế (đoạn tuyệt nhiễm duyên là trái trần, phát triển tánh đức là khế hợp giác), ta và người đều được lợi, ắt được chư Phật nhiếp thọ. Do kinh này mà có thể sanh tín tâm, coi đó là thật. Do coi đấy là thật, tức là hiểu nghĩa chân thật. Đã tin mà lại còn hiểu, cũng sẽ tự thọ trì đúng như pháp. Tam Huệ cùng tu như thế, lo gì chẳng thành tựu ư? Lại thấy người ấy có lòng tin hy hữu bậc nhất như thế, hàm ý: Chớ nên tự coi thường, ruồng rẫy chính mình. Đấy là ý ra rả khuyên răn của trưởng lão vậy. Đối với câu này và phần kinh văn trước đó, hãy nên biết là người ấy đã thành tựu công đức hy hữu bậc nhất, hoàn toàn tương ứng với câu “tắc danh chư Phật” (bèn gọi là chư Phật) trong phần sau. 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.2.2. Giải thích rõ nguyên do 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.2.2.1. Nói rõ [người ấy] chẳng chấp Hữu 


(Kinh) Hà dĩ cố? Thử nhân vô ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng.


(經)何以故？此人無我相、人相、眾生相、壽者相。

(Kinh: Vì sao vậy? Người ấy không có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả). 


Phần trước đã nói người ấy chính là hy hữu bậc nhất, vì sao đạt được như thế? Ba khoa dưới đây nhằm giải thích rõ nguyên cớ. Trong bản kinh được lưu hành, trước mỗi tướng đều thêm một chữ Vô, nhưng trong bản kinh chép tay của người đời Đường, chữ Vô trong “vô ngã tướng” đã bao trùm cả các ý sau, nên ba chữ Vô sau đó có thể tỉnh   lược. 


“Hà dĩ cố?”: Giả lập câu hỏi “vì sao nói người ấy là hy hữu bậc nhất?” Đáp rằng: Do người ấy đối với bốn tướng “ta, người, chúng sanh, thọ giả” đều chẳng có. Do đã đều chẳng có, bèn chẳng chấp Hữu. Nhìn bề ngoài của văn từ, dường như chỉ nói người ấy rỗng không tướng Nhân Ngã (không có Ngã Chấp), mà dường như cũng chỉ là nói người ấy chẳng chấp Hữu. Nhưng xem phần kinh văn kế đó nói rõ hơn, [sẽ thấy] người ấy không chỉ chẳng có Nhân Ngã, mà còn rỗng không Pháp Ngã (Pháp Chấp), [tức là] không chỉ chẳng chấp Hữu, mà còn chẳng chấp Không. Nhưng tựa đề của khoa này chỉ nói “chẳng chấp Hữu” do thuận theo tướng văn tự, vì ý nghĩa “chẳng chấp Không” thuộc lời giải thích trong phần sau, [ở đây] chưa biết vậy! 


Hãy nên biết: Kinh này chuyên giảng Thật Tướng. Thật Tướng thì tuyệt đối chẳng có gì khác, vốn chẳng phải là hết thảy các tướng. Đó gọi là “ngã pháp câu khiển” (ngã chấp và pháp chấp đều trừ), Không lẫn Hữu đều chẳng chấp. “Ngã pháp câu khiển” tức là bốn tướng thuộc nhân ngã và pháp ngã hết thảy đều trừ sạch. Không và Hữu đều chẳng chấp, các tướng như ngã, pháp v.v… đều chẳng chấp, tức là chẳng chấp Hữu, cũng gọi là Ngã Không và Pháp Không. Tướng của phi pháp cũng chẳng chấp, tức là chẳng chấp Không, còn gọi là Không Không. [Không Không] cùng với Ngã Không và Pháp Không được gọi là Tam Không. Chúng sanh thời Mạt ắt có căn tánh Bát Nhã, Ngã Chấp, Pháp Chấp v.v… khá mỏng thì mới có thể trong đời trược ác mà được nghe pháp này, mới có thể vượt ngoài những kẻ tầm thường mà tín giải, thọ trì. Đã có thể tín giải, thọ trì, ắt chấp trước ngã, pháp, Không, Hữu sẽ tự trừ. Đó là nguyên do vì sao [người ấy] là bậc Bồ Tát hy hữu đệ nhất. Do vậy, hai chữ “tắc vi” được nói trong câu trước hàm chứa ý nghĩa thành tựu là vì lẽ này!

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.2.2.2. Nói rõ chẳng chấp Không 

(Kinh) Sở dĩ giả hà? Ngã tướng tức thị phi tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, tức thị phi tướng.


(經)所以者何？我相即是非相，人相、眾生相、壽者相，即是非相。


(Kinh: Vì cớ sao vậy? Tướng ta tức là chẳng phải tướng. Tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả tức chẳng phải là tướng).


“Sở dĩ giả hà?” (Vì cớ sao vậy?): Tự hỏi nguyên cớ của chữ Vô trong đoạn kinh văn trước đó. Từ “ngã tướng” trở đi, tự đáp, tự giải thích. Ý nói: Vừa mới nhắc đến Vô, chẳng phải là đối với Hữu mà nói Vô, mà chính là Vô tuyệt đối. Nói “bốn câu đều là Vô”, cũng tức là Không đến rốt ráo. Vì sao nói như vậy? Do người ấy chẳng phải là vì thấy “ta, người, chúng sanh, thọ giả” là có thật mà có thể rỗng không [các tướng ấy], càng chẳng phải là diệt mất “ta, người, chúng sanh, thọ giả” rồi sau đó mới là Vô, mà là do có thể thấy ngã vốn là do duyên sanh mà huyễn có, ngay trong lúc nó hiện huyễn tướng đã chính là chẳng phải Hữu. Do vậy nói “ngã tướng tức là chẳng phải tướng”. Câu này nói rõ: Chẳng phải ở ngoài ngã tướng mà giữ riêng một cái Không! Tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả tức là chẳng phải tướng, lý cũng như thế. Đại Luận nói: “Chúng sanh chấp trước, nếu có một tí gì chưa thể có, sẽ chẳng thể lìa. Nếu chẳng có chỗ chấp trước chừng bằng mảy tóc thì sẽ có thể lìa”. Ý nói: Hết thảy đều là huyễn tướng, vốn chẳng có mảy may nào là thật sự có! Đấy chính là nói Hữu thì chính là Không, cho nên có thể lìa. Ví như do mắt có màng mộng mà thấy hoa đốm trên hư không, chỗ của hoa đốm chính là chỗ của hư không, cần gì phải diệt hoa đốm để lấy riêng một cái Không khác. Mắt hết màng mộng thì hoa đốm tự chẳng có, ở đây cũng như thế đó! 


Nói theo tánh, nếu hiểu Nhất Chân pháp giới vốn chẳng sai biệt, vốn sẵn thường hằng, há có các tướng ta, người, chúng sanh, thọ giả? Nói theo tướng, nếu hiểu Ngũ Uẩn vốn là Không, sẽ biết trong khi ngã tướng hiện, đó chính là lúc Không. Vì thế, tướng ta chính là chẳng phải tướng, nhưng tướng người và tướng của hết thảy chúng sanh cũng không gì chẳng do Ngũ Uẩn giả hợp, vốn sẵn đều là Không. Vì thế, tướng người, tướng chúng sanh cũng chính là chẳng phải tướng. Nói “tướng thọ giả” thì do tướng của nó liên tục chẳng dứt, cho nên thành tướng ấy. Thật ra, đã nói là “tướng liên tục”, có thể thấy là nó đổi dời trong mỗi niệm, sanh diệt trong từng sát-na, chẳng phải là tướng thọ giả chính là chẳng phải tướng hay sao? Người ấy có thể tín giải, thọ trì như thế, sẽ trọn đủ Tam Không huệ, lại còn cả bốn câu đều lìa. Vì sao? Nếu chưa thể hiểu thấu triệt “ta, người, chúng sanh, thọ giả” vốn là huyễn tướng, chẳng có mà hiện thành có, dẫu có thể chẳng chấp, chỉ là miễn cưỡng ức chế. Đó cũng là Vô do tương phản với Hữu. Kiến địa chưa chân thật, không chỉ dụng công, phí sức, mà cội gốc vẫn còn đó, sẽ chẳng đoạn được! Dẫu có thể ức chế chẳng lười nhác, vẫn là pháp chấp, đúng như kinh Lăng Nghiêm nói: “Túng linh nội thủ u nhàn, diệc thị pháp trần phân biệt ảnh sự” (Dẫu giữ cho nội tâm tịch tĩnh, vẫn là chuyện thuộc hình bóng phân biệt của pháp trần). Bệnh ở một chữ Thủ (守, giữ lấy). Hễ có cái bị giữ lấy, sẽ có cái bị chấp trước. Vì sao như vậy? Do chẳng phải là thấy triệt để! Nay người ấy đã thấy thấu triệt các tướng ta, người v.v… chính là chẳng phải tướng, sẽ có thể hiểu thấu suốt hết thảy tướng Có chính là chẳng phải Có. Do Có chính là chẳng phải Có, cho nên thấy mà như chẳng thấy. Dẫu muôn hình tượng lăng xăng, nhưng tâm địa thản nhiên, chẳng đợi ức chế mà chúng (những vọng niệm, cảnh tướng phân biệt) tự chẳng có, cần gì phải giữ lấy nữa ư? Không có cái để giữ lấy, tức là chẳng có cái để chấp, sẽ là chẳng có pháp tướng. Hơn nữa, không chỉ là Pháp Không mà thôi, ngã tướng chính là chẳng phải tướng, có thể thấy là chẳng phải ở ngoài tướng mà có riêng một cái Không để giữ lấy, mà cũng chẳng phải là không có tướng “chẳng phải pháp”; há chẳng phải là ngay cả Không cũng là Không ư? Nhân Không, Pháp Không, Không Không chính là huệ thấu triệt Tam Không. Do vậy, nói tựa đề của khoa này là “chẳng chấp Không”. Người ấy thật sự là bậc đại căn khí, do có thể Không đến triệt để, chẳng phải là dụng công vụn vặt vậy! 


Trong phần trước, lại nói “bốn câu đều lìa” là ý gì vậy? Như khoa trước là “chẳng chấp Hữu”, khoa này là “chẳng chấp Không”, chính là nói rõ “lìa Hữu, lìa Vô”, mà nói bốn tướng “ta, người” chính là chẳng phải tướng. Đã nói “chính là”, có thể thấy người ấy hoàn toàn chẳng thấy Hữu Vô thành “cũng Hữu cũng Vô” hoặc “chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô” cách biệt, chẳng dung thông, mà là thấy Hữu chính là Vô, tức trí huệ đã thấu triệt, Không Hữu đồng thời, há chẳng phải là “bốn câu đều lìa” ư? Cái tâm thanh tịnh nơi tự tánh vốn lìa bốn câu, vô tướng, bất tướng, dứt bặt đối đãi viên dung. Nay người ấy tuy đã vượt ngoài bốn câu, bất không mà không, không mà bất không, viên dung vô ngại, chính là khế nhập tánh thể của Thật Tướng vậy. Do vậy nói là “bậc Bồ Tát đệ nhất hy hữu”. Khoa kế tiếp nhằm kết lại ý nghĩa này. 

2.2.2.2.2.1.2.4.1.3.2.2.3. Kết lại bằng cách nói rõ “gọi là chư Phật”

(Kinh) Hà dĩ cố? Ly nhất thiết chư tướng, tắc danh chư Phật. 


(經)何以故？離一切諸相，則名諸佛。

(Kinh: Vì sao vậy? Lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật). 

“Hà dĩ cố?”: Gạn hỏi bốn tướng “ta, người, chúng sanh, thọ giả” chính là chẳng phải tướng, cớ sao gọi là “hy hữu bậc nhất?” Hai câu “ly nhất thiết chư tướng” (lìa hết thảy các tướng) nhằm giải thích rõ nguyên do. “Chư tướng” chính là ta, người, chúng sanh, thọ giả. Tướng không chỉ là một, nên nói là “chư”; lại nói là “nhất thiết” (hết thảy), do không chỉ từ Thân Kiến mà khởi lên bốn tướng ta, người v.v… Phần trước đã nói: Nếu giữ lấy pháp tướng, hoặc giữ lấy phi pháp tướng, tức là chấp vào ta, người, chúng sanh, thọ giả. Có thể thấy: Hễ có chấp giữ, sẽ thành bốn tướng, cho nên nói là “nhất thiết”. Nếu nói theo bốn câu, [tức là] hoặc chấp có, hoặc chấp không, hoặc chấp cũng có cũng không, hoặc chấp chẳng phải có chẳng phải không. Hễ chấp, liền có năng chấp (chủ thể chấp trước) và sở chấp (đối tượng bị chấp trước), [do có] Năng và Sở thì là đối đãi. Hễ đối đãi, liền thành tướng ta và tướng người khác. Do chấp chẳng phải là một, liền thành tướng chúng sanh. Tình kiến chấp trước chẳng đoạn, liền thành tướng thọ giả. Vì thế nói “nhất thiết chư tướng” (hết thảy các tướng). Tánh Thật Tướng vốn là tướng và bất tướng đều lìa. Do vậy, nếu có thể lìa hết thảy các tướng, liền chứng Pháp Thân, do vậy bảo “tắc danh chư Phật” (thì gọi là chư Phật).


“Chư Phật” có hai nghĩa: 

1) Mười phương ba đời chư Phật. 

2) Từ Sơ Trụ trở lên, trước khi đạt tới Cực Quả (Phật), được gọi là Phần Chứng Giác, cũng gọi là Phần Chứng Phật, do có thể phần chứng Pháp Thân. Từ Sơ Trụ cho tới Cứu Cánh Giác tổng cộng bốn mươi hai địa vị, nên gọi là “chư Phật”. 
Nói theo nghĩa thứ nhất, hàm ý: Mười phương ba đời chư Phật đều do lìa hết thảy các tướng mà được gọi là Phật. Vị ấy đã dứt tuyệt bốn câu, thấu triệt Tam Không (Nhân Không, Pháp Không, Không Không), tức là lìa hết thảy các tướng. Tuy chưa nhanh chóng đạt tới địa vị Phật rốt ráo, nhưng đã thành Bồ Tát chẳng nghi ngờ. Do vậy, chỉ nói là “đệ nhất hy hữu”, chẳng nói là “tối thượng đệ nhất hy hữu”. Nói theo nghĩa sau, từ địa vị Phần Chứng là Sơ Trụ Bồ Tát trở lên cho tới Cứu Cánh Giác, đều cần phải lìa hết thảy các tướng để chứng Pháp Thân. Vị ấy có thể lìa hết thảy các tướng, tức là đã chứng đắc Pháp Thân. Tuy chẳng biết sở chứng của vị ấy cạn hay sâu, nhưng tối thiểu cũng là Sơ Trụ Bồ Tát, là bậc phần chứng Phật. Đó cũng chính là “tín tâm thanh tịnh liền sanh Thật Tướng, thành tựu công đức hy hữu bậc nhất”. Do vậy nói là “tắc vi đệ nhất hy hữu” (chính là hiếm có bậc nhất). 


Ở đây nói “ngã tướng chính là phi tướng” v.v… tức là Không Hữu bất nhị, tánh tướng viên dung. Đó cũng là tổng hợp các nghĩa do đức Thế Tôn đã nói trước đó. Vì sao vậy? Do lìa hết thảy các tướng thì gọi là “chư Phật”, hoàn toàn tương ứng từ xa với “nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, thì là thấy Như Lai) đã nói trong phần Sanh Tín. Vì thế, đủ chứng tỏ vị ấy có thể lìa hết thảy các tướng. Đã thấy Như Lai tánh thể, há chẳng phải là đệ nhất hy hữu ư? Trưởng lão trần thuật kiến địa, đích xác là tâm tâm tương ấn với đức Thế Tôn, đó gọi là “thâm giải nghĩa thú”. Do vậy, kế đó, đức Thế Tôn bèn ấn chứng khẳng định. 


Phần trước đã nói: Xét theo tương lai để khuyên lơn gồm ba khoa. Khoa này cùng với hai khoa “xét theo hiện tiền để khuyên” trong phần trước đã soi tỏ ý nghĩa lẫn nhau. Thử xem kinh văn trong phần trước chỉ nói một chữ Tín, ở đây thì nói “tín giải, thọ trì” chính là để nêu rõ: Phần trước tuy chỉ nói Tín, nhưng đã bao gồm ý Giải và Thọ Trì trong ấy, do Tín là nguồn đạo, mẹ công đức. Nói một chữ Tín, sẽ xuyên suốt triệt để. Ở đây nói “chẳng có hết thảy các tướng” lại chính là nêu rõ nguyên do của tín tâm thanh tịnh trong phần trước, nhưng “tướng tức phi tướng, chẳng chấp hai bên, Không Hữu viên dung” chính là lời diễn tả chân thật về Thật Tướng. Ở đây nói “tắc vi đệ nhất hy hữu, tắc danh chư Phật” (tức là hy hữu bậc nhất, được gọi là chư Phật) cũng chính là ý nghĩa “thành tựu đệ nhất hy hữu công đức” trong phần trước. Ở đây nói Ly chính là tương ứng với Phi được nói trong phần trước. Do tướng và bất tướng đều chẳng phải, do vậy phải nên lìa. Phần trước nói “sanh Thật Tướng”, lại nói “Như Lai thuyết danh Thật Tướng” (Như Lai nói là Thật Tướng), ở đây nói “tắc danh chư Phật” (thì gọi là chư Phật), ý cũng nhất quán. Bởi lẽ, hiện một phần Như Lai Thật Tướng thì là Phần Chứng Phật. Viên mãn hiển hiện thì là Cứu Cánh Phật. Nhưng trước sau đều nói là Danh, lại nói rõ cái được gọi là Thật Tướng, hay “chư Phật”, đều là giả danh, đều chớ nên chấp.  
Vì thế, phải nên “hết thảy đều chẳng phải, hết thảy đều lìa”. Do quán như thế, trước sau chỉ là một nghĩa. Vì thế, khi nói phần trước, phải nên gộp chung ý nghĩa của phần sau để nói. Khi nói kinh văn thuộc phần sau, cũng nên gộp chung ý nghĩa của phần trước để nói. Nhưng một đằng là nói theo hiện tiền, một đằng là nói theo tương lai, sáng tỏ lẫn nhau. Đấy lại là chỗ hay khéo trong thuyết pháp. Thể lệ như vậy, trong kinh thường xuyên gặp. 

2.2.2.2.2.1.2.4.2. Như Lai ấn khả, xiển dương 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.1. Ấn khả 


(Kinh) Phật cáo Tu Bồ Đề : - Như thị, như thị. Nhược phục hữu nhân, đắc văn thị kinh, bất kinh, bất bố, bất úy, đương tri thị nhân, thậm vi hy hữu. 


(經)佛告須菩提：如是，如是。若復有人，得聞是經，不驚不怖不畏，當知是人，甚為希有。

(Kinh: Đức Phật bảo Tu Bồ Đề : - Đúng như thế, đúng như vậy. Nếu lại có người được nghe kinh này, chẳng kinh, chẳng hãi, chẳng sợ, hãy nên biết người ấy rất hiếm có). 

“Ấn” (印) là ấn khả
 lời nói của trưởng lão. “Xiển” (闡) là đối với lời trưởng lão đã nói, càng giảng rõ những nghĩa chưa được nói trọn hết. 


Hễ nêu ra câu “Phật cáo Tu Bồ Đề” đều có ý nghĩa trịnh trọng, vì câu kinh kế đó sẽ bổ sung những nghĩa chưa được nêu tỏ trước đó. Do vậy, người kết tập kinh đặc biệt nêu ra câu này, khiến cho [người nghe, người đọc] chú ý. Lặp lại “như thị, như thị” nhằm ấn chứng lời ấy tột bậc thích đáng. Nếu nói phối ứng, tức là nói sự tán thán mừng rỡ và rộng khuyên trong phần trước, hai đằng đều chẳng sai. Trong phần trước, trưởng lão đã nói câu “nhược phục hữu nhân” (nếu lại có người) vốn chẳng nói rõ là lúc nào, nhưng do đối chiếu với khoa “khuyên lơn tương lai” kế đó mà phán định khoa trước đó là xét theo hiện tiền. Nay đức Thế Tôn cũng chỉ nói “nhược phục hữu nhân”, cũng chẳng nói đích xác là khi nào, nhưng từ phần kết luận sau đó, bèn quy vào tương lai, cho nên có thể biết những lời này chỉ chung hiện tiền cho đến tương lai. 


“Kinh” (驚) là bỗng dưng kinh ngạc, lấy làm lạ. “Bố” (怖) là hoảng sợ, nghi hoặc, bất an. “Úy” (畏): Khiếp sợ, thoái thất, tự ngăn trở. Luận của Thiên Thân Bồ Tát (tức Kim Cang Bát Nhã Luận) có viết: “Kinh là vì sợ kinh điển này chẳng phải là hạnh chánh đạo. Bố là do chẳng thể đoạn nghi. Úy là vì kinh sợ mà chẳng chịu tu học”. Sớ của ngài Trí Giả (tức Kim Cang Bát Nhã Kinh Sớ) viết: “Thoạt đầu nghe kinh chẳng kinh ngạc. Kế đó, suy nghĩ nghĩa bèn chẳng hoảng sợ. Sau đó, tu hành chẳng sợ hãi”. Gộp chung luận và sớ để xét, chẳng kinh sợ chính là Tín, do lúc thoạt đầu nghe kinh, chẳng sợ kinh này không phải là hạnh chánh đạo, tức là có thể tin. Chẳng hoảng sợ là Giải. Kế đó, suy nghĩ ý nghĩa, chẳng hề nghi hoặc mảy may mà sanh sợ sệt là có thể giải. Chẳng kinh hãi tức là thọ trì. Do chẳng sợ đến nỗi tự ngăn trở, sẽ chịu tu học, tức là có thể thọ trì. [Ở đây, đức Phật] biến đổi các từ ngữ là có thâm ý. Quả thật, phàm phu chấp Hữu nghe nói “các tướng đều là hư vọng”, Nhị Thừa chấp pháp nghe nói “pháp chớ nên giữ lấy”, hạng người thiên không nghe nói “phi pháp cũng chớ nên giữ lấy”, ắt sẽ kinh hãi, sợ bàn luận Bát Nhã! Tín giải còn chẳng có, nói gì thọ trì nữa, sao có thể cùng lên đường giác, chẳng bị ngăn trở bởi hóa thành ư? Vì thế, mỗi mỗi đều nói toạc ra nguyên do chẳng thể tín, giải, thọ trì, khiến cho hết thảy người nghe sẽ biết pháp vốn vô định, Phật chẳng gạt người, cần gì phải kinh hãi, ngờ vực, e ngại? Ngõ hầu họ có cơ hội tín giải, thọ trì. Do vậy, những điều như “đệ nhất Ba La Mật” v.v… trong phần sau chính là nói rõ pháp chẳng có tướng nhất định. Những ý như “ngũ ngữ” (như ngữ, thật ngữ, bất cuống ngữ…) nhằm nói rõ Phật chẳng gạt người. Có thể thấy nay nói “bất kinh, bất bố, bất úy” chính vì để nói rộng trong phần sau, nêu ra dụng ý của kinh văn trong phần sau lại chính là vì đoạn trừ sự kinh hãi, ngờ vực, sợ sệt của chúng sanh. Ngữ ý trước sau hô ứng chặt chẽ! 


“Hy hữu” mà nói là “thậm” (rất), cũng chính là ý nghĩa “hiếm có bậc nhất”. Xem ngữ khí từ “nhược phục” (nếu lại) trở đi, cũng chính là ấn khả lời trưởng lão đã nói. Trước đó đã nói “như thị, như thị” để ấn chứng, khẳng định, rồi lại nói mấy lời này, chẳng có gì khác, dụng ý nhằm phơi bày cái gốc bệnh, khiến cho chúng sanh chẳng thể tín giải thọ trì, hòng khuyên lơn, sách tấn vậy! 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2. Xiển dương ý nghĩa 


Chia làm hai phần: 


1) Nêu rõ ý nghĩa quán hạnh lìa tướng. 


2) Nêu rõ ý nghĩa chân thật của thuyết pháp 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.1. Nêu rõ ý nghĩa quán hạnh lìa tướng 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.1.1. Nói theo Bát Nhã 


(Kinh) Hà dĩ cố? Tu Bồ Đề! Như Lai thuyết đệ nhất Ba La Mật, phi đệ nhất Ba La Mật, thị danh đệ nhất Ba La Mật.


(經)何以故？須菩提！如來說第一波羅蜜，非第一波羅蜜，是名第一波羅蜜。


(Kinh: Vì sao vậy? Tu Bồ Đề! Như Lai nói đệ nhất Ba La Mật, chẳng phải là đệ nhất Ba La Mật, thì gọi là đệ nhất Ba La Mật).


Câu “hà dĩ cố” xuyên suốt cả khoa Nhẫn Nhục sau đó. “Đệ nhất Ba La Mật”: Hai chữ “đệ nhất” là nói đến Bát Nhã. “Như Lai thuyết” biểu thị “dựa theo tánh để nói”. Do nói theo tánh, nên bảo là “đệ nhất”, chẳng phải là đệ nhị. Do tánh thể không tịch, há có tướng đệ nhất Ba La Mật ấy ư? Cho nên nói là “phi”. Nói “phi” tức là chỉ rõ: Tánh vốn chẳng phải là tướng; do vậy, đừng nên chấp tướng. Nếu lại dựa theo tánh để nói, bèn bảo là đệ nhất Ba La Mật, do tánh thể tuy vô tướng, mà cũng là vô bất tướng. Hết thảy các tướng đều duyên theo tánh mà khởi, đệ nhất Ba La Mật cũng duyên theo tánh mà khởi, chẳng phải là không có danh tướng “đệ nhất”; vì thế nói “thị danh”. Nói là “thị danh” nhằm nêu rõ: Tướng chẳng lìa tánh, vẫn nên hội quy vào tánh. 


Thuyết pháp như thế chính là ý nghĩa gốc của kinh văn thuộc khoa này. Nói “ý nghĩa gốc” là vì trong kinh này, hễ nói là “phi” hay nói “thị danh” đều nhằm nêu tỏ nghĩa này. Đấy chính là nghĩa căn bản, là người học Phật chớ nên không hiểu vậy! Nhưng nghĩa trong khoa này sâu tột bậc, trọng yếu tột bậc. Nếu chỉ nói nghĩa này, sẽ chẳng phải là ý chỉ của Phật. Do vậy, các khoa tiếp theo đều nhằm xiển minh ý nghĩa. Nói “xiển minh ý nghĩa” tức là ngoài ý nghĩa căn bản ra, còn có các ý nghĩa được giải thích mở rộng hòng làm sáng tỏ. Nghĩa như thế nào vậy? Hãy thử nghĩ xem, vừa khởi đầu liền nói “hà dĩ cố”, ba chữ ấy nhằm thừa tiếp đoạn “bất kinh, bất bố, bất úy, đương tri thị nhân thậm vi hy hữu” (chẳng kinh hãi, chẳng hoảng sợ, chẳng e ngại, hãy nên biết người ấy rất là hiếm có) trong phần trên mà có. Có thể biết ba câu “đệ nhất Ba La Mật” [trong đoạn chánh kinh trên đây] chính là để nói rõ nguyên cớ “chẳng kinh” cho đến “hy hữu”. Nếu chỉ nói nghĩa gốc, sẽ chẳng thể làm sáng tỏ rõ rệt cái lý của nguyên cớ trong đoạn này được! Vậy thì ba chữ “hà dĩ cố” và những điều như “bất kinh” trước đó đều chẳng thể có cơ sở được! Phần trên nói “đương tri” (hãy nên biết) chính là [nói đến] những điều mà học nhân phải nên biết, muôn phần chớ nên không hiểu sâu xa nguyên cớ ấy.

Không chỉ là như thế, kinh văn trong phần trước chẳng nói “tín, giải, thọ trì”, mà biến đổi thành từ ngữ “bất kinh, bất bố, bất úy”, là do chúng sanh thời Mạt mắc bệnh sợ bàn luận Bát Nhã, chẳng thể tín, giải, thọ trì vậy! Ở đây, chẳng nói Bát Nhã Ba La Mật, mà biến đổi từ ngữ thành “đệ nhất Ba La Mật” chính là để nhờ vào đó mà xiển phát lý Bát Nhã tinh vi, khiến cho hết thảy chúng sanh đều được hiểu rõ, ngõ hầu họ sẽ hiểu thấu “chẳng cần sợ hãi Bát Nhã”, chớ nên sợ! Có như vậy thì mới được coi là người học pháp Vô Thượng Bồ Đề, mới có hy vọng chuyển phàm thành thánh. Vì sao vậy? Trong phần trước đã chẳng nói đó sao: “Nhất thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai tùng thử kinh xuất” (Hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra). Tức là khai thị rõ ràng: Muôn phần chớ nên chẳng tín, giải, thọ trì Bát Nhã. Hãy nên từ đó mà nhập môn. Nếu chẳng noi theo cửa nẻo nơi kinh này để vào; đó chính là tự cách tuyệt với pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, cũng lại tự cách tuyệt với hết thảy chư Phật. Vì sao vậy? Chư Phật và pháp vô thượng đã đều từ kinh này mà ra. Tức là muốn học pháp vô thượng, muốn chuyển phàm thành thánh, mà nếu chẳng từ kinh này để nhập, há chẳng phải là tự cắt đứt con đường ư? Há chẳng đáng sợ ư? Do vậy, nếu chỉ nói nghĩa căn bản, chỉ nói nghĩa thuộc tầng trước đó, chẳng triệt để phát huy nghĩa sâu như thế, thì ý chỉ sâu xa trong việc thay đổi từ ngữ của đức Thế Tôn sẽ bị mai một! “Đương tri” trong đoạn trước là nói tới điều học nhân phải nên biết, muôn phần chẳng thể không hiểu sâu xa nguyên cớ ấy. Đủ loại đạo lý như trên đều được gồm thâu trong ba câu kinh văn này. Ý nghĩa tinh vi, sâu thẳm lạ thường ấy có thể suy ra mà biết, nhưng đối với chỗ có mối quan hệ trọng yếu trong các nghĩa ấy, chớ nên không biết! 


Muốn nói rõ, ắt phải khéo lập phương tiện sao cho lời ít mà nghĩa rõ rệt. Cần phải biết: Nghĩa thú Bát Nhã đã bị ẩn lấp ngàn đời. Nay muốn trừ căn bệnh sợ hãi ấy, không thể chẳng vạch trần nguyên do gây nên nỗi sợ hãi ấy. Có khi chẳng thể không nhắc tới cổ nhân, cũng chẳng thể vì người hiền mà kiêng dè. Bởi lẽ, chẳng triệt để nói rõ nghĩa thú ẩn tàng, thì cái gốc bệnh kinh nghi, sợ hãi vẫn còn đó, sẽ chẳng thể tín giải, chẳng chịu thọ trì, há chẳng cô phụ ân Phật hay sao? Mong mỏi quý vị tĩnh tâm nghe kỹ. Nếu chẳng triệt để hiểu rõ nghĩa thú trong đây, vẫn chẳng tránh khỏi cô phụ ân Phật! 


Đạo lý đã tinh vi, sâu xa như thế, tuy nay muốn lời ít mà nghĩa sáng, nhưng chỉ mấy câu thì vạn phần sẽ nói chẳng rõ ràng, một mực vẫn là muôn phần nghe cũng chẳng hiểu rõ! Tôi nay dựa theo hai chữ Đệ Nhất để nêu tỏ đại khái, ngõ hầu trong tâm thính chúng có căn cơ trước đã. Sau đấy mới từng bước thâm nhập. Đó cũng là dụng ý phương tiện vậy! 


Bát Nhã Ba La Mật được gọi là Đệ Nhất Ba La Mật, vì Bát Nhã là mẹ của các Độ, tức các Độ khác là con. Con chẳng thể lìa mẹ. Vì thế, hành giả tu các Độ, nếu thiếu hạnh Bát Nhã, xét theo nhân sẽ chẳng thể phá Hoặc, xét theo quả sẽ khó chứng Pháp Thân. Hãy nên biết: Các Độ đều được gọi là Ba La Mật, chính là vì có Bát Nhã trong ấy. Nếu chẳng có Bát Nhã, chẳng thể gọi là Ba La Mật được! Vì sao vậy? Chẳng thể phá Hoặc, sẽ chẳng thể chứng Pháp Thân, đạt đến bờ kia. Do vậy, Bát Nhã có danh xưng là Đệ Nhất Ba La Mật là vì lẽ này! Do vậy mà xem, đã là các Độ chẳng thể lìa Bát Nhã, có thể biết là Bát Nhã cũng chẳng lìa các Độ mà riêng tồn tại được! Do vậy, câu thứ hai nói: “Phi đệ nhất Ba La Mật”. Chữ Phi này là nói “chớ nên chấp Bát Nhã có riêng một tướng”, nhưng tuy chẳng riêng có, chẳng phải là không có tên gọi Đệ Nhất! Do vậy, câu thứ ba lại nói: “Thị danh đệ nhất Ba La Mật” (Đó gọi là đệ nhất Ba La Mật). Hai chữ “thị danh” là nói các Độ nếu lìa Bát Nhã, sẽ chẳng phải là Ba La Mật. Vậy thì Bát Nhã chẳng phải là không có giả danh “lãnh tụ” [của các Độ kia]. Trên đây là nói rõ nguyên do vì sao Bát Nhã có tên là đệ nhất, cũng như nói rõ: Dựa theo đệ nhất mà nói là “chẳng phải”; nói “thị danh” tức là nói đến nguyên do. Cần phải nhớ kỹ nghĩa này, nó chính là căn cứ để phá nỗi kinh nghi, sợ hãi của mọi người. Dưới đây sẽ trần thuật. 


Trong phần kinh văn trước đó, trưởng lão coi bốn tướng “ta, người…” chính là chẳng phải tướng, nhằm nói “người ấy Không Hữu viên dung” để giải thích nguyên do thành tựu của đệ nhất hy hữu. Đức Thế Tôn đã ấn chứng, hứa khả, nhưng mỗi khi đức Thế Tôn nói một pháp, đều chẳng phải là một sự, chẳng phải vì một người. Do người ấy hy hữu mà xét soi hết thảy chúng sanh: Sở dĩ họ có ngã tướng, không có gì khác, do chấp giữ pháp mà ra! Do vậy, sau khi ấn chứng, hứa khả, Ngài lại dựa theo các pháp như Lục Độ v.v… để nêu rõ nghĩa này, nhằm khai thị hết thảy chúng sanh đang có pháp chấp phân biệt. Trước hết, nói Bát Nhã chính là vì chúng sanh sợ Bát Nhã. Vì sao chúng sanh sợ? Do có phân biệt pháp chấp, chẳng thấu đạt nghĩa chân thật của Bát Nhã. Do vậy, bèn vì họ xiển minh. Bởi lẽ, chúng sanh vừa nghe Bát Nhã là Đệ Nhất Nghĩa Không, bèn cho là cao lắm, khó hành. Do vậy, kinh sợ. Lại do chẳng hiểu rõ nguyên do của Đệ Nhất Nghĩa Không, cho nên sợ hãi, cảm thấy học Bát Nhã chẳng thỏa đáng bằng học các thứ viên kinh, viên pháp khác, cho nên e ngại. Nói chung là do chưa thể quán thông Phật lý, lầm lẫn nẩy sanh phân biệt pháp chấp. Quả thật là tự đánh mất thiện lợi (lợi ích tốt lành), đáng thương xót sâu xa! Vì vậy, đức Thế Tôn do nói rõ người ấy rất hy hữu, bèn bảo: Vì sao ta nói người ấy rất hy hữu? Do chúng sanh kinh hãi, e sợ pháp môn Bát Nhã này, mà riêng người ấy chẳng phải như vậy! 


Pháp này thật sự cao, chẳng trách họ kinh sợ; nhưng pháp này rất trọng yếu, há có nên tự ngăn trở? Trong các Ba La Mật, ta gọi Bát Nhã là đệ nhất, vì đại chúng mà xiển dương rõ rệt nghĩa chân thật, khiến cho họ hiểu rành rẽ. Ta nói Bát Nhã nhằm khiến cho chúng sanh đạt tới bờ kia. Chẳng đạt đến bờ kia, sẽ chìm trong biển khổ. Chẳng phải Bát Nhã, sẽ lại chẳng thể đến được bờ kia! Có thể thấy pháp này tột bậc trọng yếu, trọn chớ nên nghi, sợ, tự ngăn trở, mà phải tín giải, thọ trì. “Bờ kia” là gì? Chính là Thật Tướng của các pháp. Hãy nên biết Thật Tướng chính là vô tướng. Do vậy, Bát Nhã tuy được gọi là đệ nhất, mà chẳng phải là đệ nhất. Vì sao vậy? Do đệ nhất vốn vô tướng. Do nó vốn chẳng có tướng nhất định, cho nên bảo là “chẳng phải”. Nói là “chẳng phải”, tức là khiến cho chúng sanh hiểu rõ pháp do đức Phật nói, chẳng pháp nào có thể lìa Bát Nhã. Tức là Bát Nhã chẳng thể ở ngoài các Độ để riêng khoe khoang là đệ nhất được! Lại hãy nên biết: Thật Tướng cũng là chẳng phải bất tướng. Do vậy, Bát Nhã tuy chẳng phải là đệ nhất, nhưng gọi là đệ nhất. Vì sao vậy? Đệ nhất chẳng phải là không có giả danh, do nó là danh tướng, chẳng phải là giả hữu, nên nói là “thị danh”. Nói “thị danh” tức là khiến cho chúng sanh hiểu rõ pháp nào cũng đều chẳng lìa Bát Nhã, pháp nào cũng đều có thể gọi là bậc nhất! Tức là Bát Nhã được gọi là đệ nhất chính là giả danh.


Ta (đức Phật) nay xiển minh nghĩa Bát Nhã tinh vi như thế, hết thảy chúng sanh sẽ có thể nhờ vậy mà ngộ. Phàm ta nói “phi”, cố nhiên là khiến cho mọi người nhập tướng Không. Lại nói “thị danh” để hiển thị không gì chẳng phải là danh tướng giả hữu! Nhưng nói “tướng Không” chính là để rỗng không căn bệnh chấp tướng, hoàn toàn chẳng phải là hoại tướng ấy. [Điều ấy] hết sức rõ rệt. “Chẳng hoại tướng ấy” [tức là nói] chính ngay cái Không do thiên chấp cũng là Không. Điều này được gọi là Đệ Nhất Nghĩa Không. Nếu có thể thông đạt nghĩa này, sẽ biết: Do tướng là giả danh, cố nhiên chẳng thể chấp, chứ chẳng phải là nói “không có tướng”. Do pháp chẳng nhất định, cho nên chẳng thể chấp, chẳng phải là nói “không có pháp”. Như vậy thì pháp này tuy là Không, há có giống như cái Không trơ trơ rỗng tuếch? Pháp này tuy cao, cũng chẳng phải là không có chỗ để tu tập. Vậy thì còn có gì để kinh hãi, để hoảng sợ, để e ngại nữa sao? Nay thì người ấy đã có thể tín giải thọ trì, đó chính là chẳng kinh hãi, chẳng hoảng sợ, chẳng e ngại. Đó là thông đạt Đệ Nhất Nghĩa Không, đáng gọi là đối với Đệ Nhất Nghĩa, tâm chẳng kinh động, há chẳng phải là rất hy hữu ư? Do những điều đã nói trên đây, không chỉ nói rõ nguyên do của “chẳng kinh hãi” cho đến “hy hữu” trong đoạn văn trước đó, mà cũng là triệt để nói rõ đạo lý “hết thảy chúng sanh chẳng cần phải kinh sợ, chớ nên kinh sợ”, ngõ hầu nghĩa thú trong khoa này sẽ được hiển lộ viên mãn. 


Nhưng hãy còn có ý nghĩa trọng yếu chẳng thể không nói! Ý nghĩa như thế nào vậy? Tức là ý nghĩa bảo là “ngàn đời ẩn kín” như phần trên đã nói. Hãy nên biết: Chứng bệnh sợ Bát Nhã đã sâu, đã lâu. Nếu chẳng mỗi mỗi đều vạch trần nguyên do, sao có thể trừ cái bệnh “cái gì được tiếp xúc trước sẽ trở thành [kiến chấp] chủ đạo” ngàn đời ấy. Càng phải nên nói cặn kẽ nghĩa thú Bát Nhã tột bậc viên dung, và chỗ chẳng hề đáng sợ của Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa chẳng hai, chẳng khác, ngõ hầu [người nghe] sẽ chẳng đến nỗi tự đánh mất lợi lành. Tuy điều này là suy rộng ra để nói, vẫn là ý chỉ của kinh văn trong khoa này, mang ý nghĩa phá phân biệt pháp chấp, trừ khử gốc bệnh “sợ bàn luận Bát Nhã”. 


Kinh nói Nhị Thừa “sợ Không”, tức là sợ Đệ Nhất Nghĩa Không của Bát Nhã. Có thể thấy trong thời đức Phật đã là như thế, không chỉ đời sau. Nhưng thuở đức Phật chỉ là Nhị Thừa sanh lòng sợ hãi, Đại Thừa vẫn chưa có bệnh này. Cho đến khi ngài Huyền Trang sang Tây Trúc, được gặp các vị thầy về Tướng Tông nơi cõi ấy, bèn đem cái Không của Tánh Tông nói đối ứng với cái Hữu của Tướng Tông (Đệ Nhất Nghĩa Không là cái Không tuyệt đối, sao có thể nêu ra nói đối ứng được). Đã hiểu lầm điểm này, cho nên bảo Tướng Tông mới là liễu nghĩa! Đó chính là cái được gọi là “tam thời phán giáo”
. Đó chính là những vị Đại Thừa ở Ấn Độ thuở đó đã chẳng thể thấu hiểu sâu xa nghĩa thú, lầm tưởng Bát Nhã là Thiên Không. Cho đến sự phán giáo tại Trung Hoa vào thời Tùy - Đường, cũng chưa hề xếp Bát Nhã vào Viên Giáo, chưa hề chẳng biết đó là Đệ Nhất Nghĩa Không, rốt cuộc cho rằng [Bát Nhã] chuyên nói Không, chẳng viên dung như Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa. Cổ nhân phán định như thế, với dụng ý đề cao tông của họ, chẳng phải là không có nguyên cớ mà nêu bày sự đề cao và hạ thấp (tức đề cao tông phái của chính mình, hạ thấp các tông phái khác). Nhưng đề cao và hạ thấp thái quá, chẳng tránh khỏi chấp giữ tướng danh tự! Người đời sau do sự phán giáo của cổ nhân càng thêm chấp trước, càng thêm sợ hãi. Do đó, cho tới hiện thời, chẳng có ai chịu học Bát Nhã, chịu đàm luận Bát Nhã. Đúng là đáng buồn, đúng là đáng tiếc quá! 


Thiền Tông tuy đề cao Bát Nhã, nhưng chỉ đề cao ý vị “trừ sạch” để dụng công, chẳng bàn tới giáo nghĩa. Do vậy, nghĩa thú Bát Nhã ngàn đời chẳng được phô bày. Thời Trần - Tùy tuy có Tam Luận Tông
, nhưng là đề cao luận, chẳng đề cao kinh. Điều được Tam Luận nêu tỏ cố nhiên là Bát Nhã, nhưng các vị thuộc Tam Luận Tông chuyên nghiên cứu tìm tòi nơi văn tự của Luận, cho nên đối với nghĩa thú của kinh, chẳng tránh khỏi mơ hồ. Vì sao vậy? Do chưa từng trực tiếp quán chiếu! Nói thật thà, vẫn chẳng tránh khỏi chấp giữ tướng văn tự của ba bộ luận (Trung Luận, Thập Nhị Môn Luận, và Bách Luận). Do vậy, các vị thuộc Tam Luận Tông phát huy luận nghĩa cực tinh vi, nhưng đối với ý chỉ của kinh chưa từng “gãi đúng chỗ ngứa” là do lẽ này! Hãy nên biết: Bát Nhã đã là mẹ của các Độ. Kinh này lại nói rõ ràng: “Chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Giác đều từ kinh này mà ra”. Như vậy thì nếu chẳng hiểu rõ nghĩa thú Bát Nhã, tuy đọc các kinh luận viên dung khác, nhưng do chưa dụng công nơi nghĩa căn bản, kiến địa sao có thể triệt để cho được! Nếu kiến địa chưa triệt để, sao có thể viên mãn? Nay đức Thế Tôn dùng danh xưng Đệ Nhất Ba La Mật để xiển dương nghĩa này, khiến cho [người nghe] biết nghĩa thú Bát Nhã là “không mà chẳng không, chẳng không mà không”, tột bậc viên dung, tránh cho chúng sanh kinh hoảng, ngờ vực, sợ hãi, bỏ lỡ pháp bảo, khó đến được bờ kia, khác nào Ngài sẵn biết căn bệnh sợ hãi của người đời sau ở chỗ nào mà chỉ dạy sẵn. Đúng là đại từ, đại bi! 


Trên đây, bỉ nhân thường nói “tắc phi” và “thị danh” phần lớn là nói theo “chẳng chấp hai bên”, đó là nói theo Trung Đạo viên dung. Lần này, kèm thêm Đệ Nhất Nghĩa Không để nói. Đó chính là dựa theo sự “trừ sạch” để nói. Nói như thế, thật sự là có nỗi khổ tâm. Khổ tâm như thế nào vậy? Khiến cho biết Trung Đạo và trừ sạch, tuy từ ngữ khác nhau, nghĩa thật sự chẳng khác. Vì sao nói như vậy? Gọi là Đệ Nhất Nghĩa Không là do cái Không ấy đạt đến mức rốt ráo. Không đến mức rốt ráo tức là “Hữu cũng không, mà Không cũng không”. Nói cách khác, đó là Hữu cũng trừ, mà Không cũng trừ. “Trừ Hữu” tức là chẳng chấp Hữu. “Trừ Không” chẳng phải là nói “chẳng chấp Không” ư? Như vậy thì xin hỏi Đệ Nhất Nghĩa Không trừ sạch và Trung Đạo viên dung chẳng chấp hai bên có gì khác biệt? Do vậy nói rằng: Đối với các thuyết phán giáo, chớ nên chấp đó là lời bàn luận nhất định, có thể hiểu rõ rành rành. Mà kẻ sợ đàm luận Bát Nhã cũng có thể chuyển đổi hối hận, tỉnh ngộ to lớn. Do vậy nói rằng: Phàm đối với các thuyết phán định “kinh này là thuần viên, kinh nọ chẳng phải là thuần viên” đều chẳng thể chấp đó là tướng quyết định. Vì sao vậy? Pháp nào cũng đều là Bát Nhã, vậy thì pháp nào cũng đều viên. Đó gọi là “viên nhân thuyết pháp, chẳng pháp nào không viên”, cần gì phải khổ sở phân biệt vậy? 


Trên đây đã nói “trừ sạch” và Trung Đạo viên dung chẳng hai, chẳng khác. Phàm kẻ tưởng lầm có khác biệt thì không có chi khác, do đã nhìn Trung Đạo ngây ngốc. Tôi nay dựa theo Trung Đạo để nêu tỏ nghĩa này, ngõ hầu [người đọc] sẽ triệt để hiểu rõ, khiến cho chấp trước phân biệt chẳng do đâu mà nẩy sanh được! 


Hết thảy các pháp đã đều là giả danh, thì Trung Đạo cũng là giả danh. Do giả danh, cho nên cũng chẳng có tướng nhất định, tức là cũng chẳng thể chấp. Hễ chấp, bèn rơi vào bốn tướng, còn gọi là “Trung Đạo viên dung” nữa chăng? Hãy nên biết: Nói Trung là do so sánh với hai bên mà có. Nếu lìa hai bên, chẳng có chỗ nào để tìm thấy Trung được! Do vậy, Trung không có tướng nhất định. Tướng đã là vô định, há nên nhìn ngây ngốc? Hễ nhìn ngây ngốc, sẽ thành pháp chấp. Càng phải nên biết: Do Trung chẳng có tướng nhất định, vì hai bên cũng là giả danh, cũng là do so sánh mà có, cũng vốn là chẳng có tướng nhất định. Đã chẳng thể chấp hai bên, há có Trung để chấp ư? Vì thế, người thật sự hiểu nghĩa Trung, chưa từng chẳng phải là Trung, ngay cả Không và Giả cũng đều là Trung! 


Chẳng hạn như dựa theo Không để nói, Không là chẳng chấp Hữu, ngay cả Không cũng là Không, cho nên chẳng chấp Không. Do vậy, hễ không đến tột cùng, sẽ quy vào Trung Đạo. Những điều vừa nói trên đây là như thế đó. Do vì lẽ này, cho nên nghĩa thú của Bát Nhã, Hoa Nghiêm và Pháp Hoa chẳng khác. Không chỉ như thế, hễ Giả đến tột cùng, cũng lại là như thế. Ví như biết hết thảy các pháp không gì chẳng phải là giả danh, tức là chẳng chấp Không. Do lại có thể biết cái danh ấy là giả, há không phải là chẳng chấp Hữu thì cũng rành rành là Trung Đạo vậy. Do đó, Mật Tông, Tịnh Độ đều từ Hữu môn mà nhập đạo, đều là đại pháp viên đốn là vì lẽ này! Ngay như dùng Tướng Tông để nói, cũng vốn là viên nghĩa của Đại Thừa. Chẳng luận định trọn đủ những điều khác, chỉ quán lý tam tánh Biến Kế, Y Tha, và Viên Thành do họ đề xướng, viên diệu chi bằng! Hiềm rằng người học chẳng hướng theo các chỗ đó để quán chiếu, dụng công, mà cứ chuyên phân tích nơi danh tướng vụn vặt. Càng phân tích, càng phân biệt, càng chấp trước. Do vậy, đại thành tiểu, viên thành thiên, có thể nói “chẳng khéo học” vậy! Chẳng biết dùng đó để trừ khử phàm tình, đâm ra do vậy mà tăng trưởng phàm tình, há có phải là ý chỉ nói pháp tướng vốn có của Phật ư? Người tu học Mật và Tịnh, nếu chẳng hiểu rõ nghĩa thú “tự tha bất nhị, tâm và cõi chẳng hai”, sẽ khiến cho đại pháp trở thành tiểu, viên biến thành thiên, cũng vì lẽ ấy. Do vậy, có thể biết pháp do đức Phật nói vốn là pháp nào cũng đều viên, hễ có kiến giải cho là nó chẳng viên, thì thật ra là do thiên kiến của chúng sanh, chẳng liên quan gì với pháp! Vì thế, người học Phật trước hết cần phải đại khai viên giải, quán chiếu lý “chưa từng chẳng phải là Trung” để tu hết thảy các pháp, thì pháp nào cũng đều là viên, đều là Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa, đều là Đệ Nhất Ba La Mật, sẽ đều chứng đắc Thật Tướng, đạt đến bờ kia. Đó gọi là Viên Trung, người học muôn vàn phần chớ nên không biết! 


Đối với bốn chữ “đại khai viên giải” vừa mới nói, hãy nên chú ý tột bậc. Phàm như tôi vừa mới nói “chưa từng chẳng phải là Trung” v.v… bất quá là một sự trợ giúp cho người nghe mà thôi! Ắt phải luôn luôn dùng viên nghĩa này để đặt nơi tự tâm, áp dụng vào hết thảy các pháp, quán chiếu tinh vi, miên mật, tinh tấn dụng công để trừ khử phàm tình thiên chấp, ngõ hầu sau đấy sự viên giải của chính mình mới có thể khai. Nếu chẳng phải vậy, cái gọi là “viên giải” vẫn là của người khác, chẳng phải của chính mình. Tuy biết “chưa từng chẳng phải là Trung”, nhưng đối với hết thảy các pháp, ắt vẫn là “gặp chuyện bèn vướng mắc”, chẳng thể “chưa từng chẳng phải là Trung!” Tầng [ý nghĩa] này liên quan cực khẩn yếu, ngàn vạn phần đừng coi thường! Không chỉ nghĩa này là như thế, mà các nghĩa đã nói, không gì chẳng đều là như thế. Nói chung, Văn Tư Tu hễ khuyết một, sẽ chẳng thể được! 


Lại hãy nên biết kinh này nói “tắc phi”, nói “thị danh”, nhằm chỉ rõ tánh và tướng chẳng một, chẳng khác! Tuy viên dung mà hàng bố, tuy hàng bố mà viên dung (“Hàng bố”
 có nghĩa là như thế đó, tuy một mà hai. “Viên dung” tức là tuy hai mà một. Trước đó nói “trừ sạch” tức là Trung Đạo, nêu rõ [kinh này] có cùng nghĩa thú với Pháp Hoa, nay thì nói rõ [kinh này] có cùng nghĩa thú với Hoa Nghiêm). Vì sao vậy? Hễ nói “tắc phi” tức là nói theo tánh. Nói theo tánh thì chớ nên chấp tướng; do vậy, phủ định. Chớ nên chấp tướng bèn phủ định, tức là nói rõ tánh và tướng chẳng phải là một. Hễ nói “thị danh” là nói theo tướng. Nói theo tướng thì chớ nên hoại tướng; do vậy bèn khẳng định. Chớ nên chẳng hoại tướng bèn khẳng định, cho thấy tánh và tướng chẳng khác! Vì sao vậy? Tánh là Thể, tướng là Dụng, mỗi đằng khác biệt vời vợi; cho nên chẳng phải là một. Nói Hàng Bố là khẳng định, nhưng Dụng sanh từ Thể, lìa Thể chẳng có Dụng. Do vậy, có thể biết: Tướng chính là tác dụng của tánh. Hiểu rõ lý này mà chẳng chấp, thì kiến tướng chính là kiến tánh, cho nên chẳng khác! Đó được gọi là “viên dung”. Nhưng tánh và tướng đã là chẳng phải một, chẳng phải khác, thì tuy một mà hai, tuy hai mà một. Do tuy một mà hai, cho nên chẳng hoại, mà lại chớ nên chấp trước. Do tuy chẳng khác, nhưng đã là chẳng phải là một, cần phải từ trong Viên Dung mà thấy Hàng Bố. Lại cần phải từ trong Hàng Bố mà đạt được Viên Dung. Do tuy hai mà một, cho nên tuy hiện tướng rất nhiều, vẫn quy hội vào tánh y hệt. Do nó tuy chẳng phải là một, nhưng thật sự chẳng khác, hãy nên khiến cho Viên Dung chẳng trở ngại Hàng Bố, Hàng Bố chẳng trở ngại Viên Dung. Nay tôi phát huy như thế, [nghĩa thú của kinh này] và nghĩa thú của Hoa Nghiêm cũng rành rành chẳng khác nhau. Người đề cao Hoa Nghiêm chẳng cần sợ hãi. Như trong phần trước đã nói, “trừ sạch” và Trung Đạo chẳng hai. Nếu hiểu nghĩa này thì người đề cao Pháp Hoa [đối với Bát Nhã] cũng chẳng cần phải sợ! 


Như trong kinh này có nói: “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai. Ưng sanh thanh tịnh tâm. Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, tức là thấy Như Lai. Hãy nên sanh tâm thanh tịnh. Hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm), cũng như hai chữ Thật Tướng, cùng với “ngã tướng tức thị phi tướng” (tướng ta tức là chẳng phải tướng) v.v… ở chỗ này, đều có thể dùng nghĩa ấy để nói. Như lúc mở đầu kinh, bèn nói đủ loại chúng sanh, nói Vô Dư Niết Bàn thì cũng là Hàng Bố trong Viên Dung. Lại nói “thật vô chúng sanh đắc diệt độ” (thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ) tức là tuy Hàng Bố mà Viên Dung. Ở đây, bất quá tôi dựa theo “tắc phi” và “thị danh” để nêu tỏ, khiến cho người tôn sùng kinh Hoa Nghiêm chẳng đến nỗi có cái nhìn sai lệch. Nếu chấp chặt chỉ có “tắc phi” và “thị danh” là có thể nói rõ nghĩa này, lại sai mất rồi! Nói chung, hễ nắm được điểm trọng yếu để thấu hiểu lẽ dung thông, sẽ không có cách nào mà nói chẳng được, sẽ chính từ đó mà ngộ “pháp không có tướng nhất định”. 


Còn có một nghĩa tột bậc trọng yếu ắt cần phải nói. Pháp môn “trừ sạch” và pháp môn Viên Dung đã là chẳng hai, chẳng khác, vì sao trong phần trên lại nói “ắt phải từ kinh này mà nhập?” Hãy nên biết: Hai pháp môn ấy tuy về Lý chẳng khác, nhưng dụng công ắt có lợi và độn rất khác biệt. Do vậy, phải nên từ kinh này nhập, vì hết thảy phàm phu không ai chẳng mắc bệnh thiên chấp sâu đậm, ắt phải cực lực trừ sạch rồi sau đó mới có thể viên dung. Nếu không, do phàm tình thiên chấp chẳng trừ khử mảy may mà xem kinh luận viên dung, sao có thể lãnh hội để đạt được thọ dụng? Tối đa là chẳng qua học được một, hai giáo tướng để giúp bàn luận suông đó thôi! 


Thử xem từ đời Đường tới nay, các vị đại đức ở ngoài Thiền Tông, đạo đức lẫn kiến địa khiến cho mọi người khâm phục nhất, xét tới chỗ học đắc lực, chẳng có mấy ai không từng trải qua rèn luyện nơi Thiền môn. Chính vì Thiền môn dụng công đề cao “Không cũng lại là Không” của Bát Nhã, cực lực trừ sạch thiên chấp của người học. Vì vậy, tôi thường nói từ sau đời Đường trở đi, Phật pháp Trung Hoa cậy vào Thiền Tông là vì lẽ này. Do vậy, có thể biết tầm trọng yếu của công phu “trừ sạch”, cũng chính là chẳng thể không biết nghĩa thú Tam Không của Bát Nhã. Nhưng khi trừ sạch, phải nên quán sâu xa, quán trọn vẹn nghĩa đế viên dung trong Quán Kinh. Nếu không, sẽ chẳng biết thế nào là Thiên (偏, lệch lạc)? Thế nào là Chấp? Điều gì phải nên trừ bỏ? Thậm chí tự cho chính mình là trừ bỏ, thật ra là ngược ngạo tăng thêm thiên chấp (chấp trước lệch lạc)! Đấy là lý do tuy Thiền môn chẳng bàn giáo nghĩa, nhưng ắt phải có thầy, bạn nghiêm minh, luôn luôn đau đáu kiềm chế chính mình. Nói “đau đáu kiềm chế” tức là đã trừ rồi lại trừ. Đó gọi là “bách xích can đầu, hoàn tu cánh tấn nhất bộ” (đầu sào trăm thước, cần phải tiến thêm một bước nữa). 


Nay chưa gặp được thầy bạn nghiêm minh, chỉ có tự quán, tự chiếu, tinh vi thấu hiểu “chẳng giữ lấy hai bên, tánh tướng viên dung” như kinh đã dạy. Hoặc là nói “Không đến tột cùng”, thậm chí càng nói càng sâu, như nửa bộ sau kinh này [có nói] “các pháp như một, hết thảy đều đúng, vô thánh, vô phàm, vốn sẵn vô sanh” v.v… Học nhân hãy nên suy xét trình độ kham tiếp nhận của chính mình để từ cạn tới sâu, hoặc chọn lấy một câu, hoặc gộp chung vài câu dùng để quán chiếu tự tâm. Nếu tập khí của chính mình và khởi tâm động niệm có chút nào chẳng phù hợp ý chỉ của kinh, sẽ là thiên chấp, bèn lập tức tự cảnh tỉnh chính mình, trừ khử nó đi. Đấy chính là phương cách dụng công mầu nhiệm nhất, thật sự là lời bàn luận từ kinh nghiệm của kẻ không có trí huệ như tôi, dám vì các vị thưa trình. 


Đối với các kinh giáo viên dung khác, nếu thích nghiên cứu, chẳng ngại gì cùng quán, nhưng hãy nên lấy Bát Nhã làm chủ. Vì sao vậy? Hoa Nghiêm, Pháp Hoa v.v… là “biểu thuyên” (表詮, nói theo kiểu biểu thị). “Nói theo kiểu biểu thị” tức là dùng lời lẽ phô bày sự viên dung nhằm giảng rõ tánh thể. Do vậy, từ ngữ, câu văn, nghĩa vị, mỗi mỗi đều hướng theo viên dung. Dẫu có nói pháp “trừ sạch” thì cũng có ngụ ý viên dung. Vì thế, ắt phải là người đã có công phu trừ sạch, tức là người kiến chấp đã mỏng nhẹ thì mới có thể triệt để lãnh hội. Nếu không, sẽ chỉ biết các kinh ấy dạy viên dung, mà chẳng biết kinh cũng nói “trừ sạch”. Do vậy, từ đó mà tu tập, thường là học nhiều năm mà bệnh thiên chấp vẫn hệt như cũ! Tuy là dựa theo giáo tướng, nói thì viên dung, nhưng đối với bổn phận, trọn chẳng dính dáng chi hết. Huống hồ, tình chấp chưa hóa giải, lời lẽ thốt ra bất quá chỉ là hoa mỹ bề ngoài, có lúc nhìn vào thì tợ hồ tinh thâm lắm; nhưng xét kỹ, [mới biết kẻ ấy] chẳng hiểu rõ, chẳng tỉnh ngộ! Hoặc cho rằng chỉ có kinh nào đó là như thế, còn các kinh khác chẳng phải vậy! Vẫn là chưa thể thấy viên dung lẽ chân! Bát Nhã chính là “giá thuyên”. Giá thuyên (遮詮, cách nói theo kiểu phủ định) tức là dùng lời lẽ trừ sạch sự thiên chấp để giảng rõ tánh thể. Vì thế, văn từ, câu chữ, nghĩa vị, mỗi mỗi đều hướng theo phương diện “trừ sạch”. Dẫu nói lý viên dung, vẫn bao gồm ý “trừ sạch” trong ấy. Do vậy, [xưa nay, người học Phật] sợ bàn luận Bát Nhã chính vì lẽ này, cho nên chẳng xếp Bát Nhã vào Viên Giáo cũng vì lẽ này. Do họ chỉ nhìn một mặt của văn tự! Chính từ điểm này, có thể chứng minh: Họ chưa dụng công nơi Bát Nhã, tuy học các viên kinh khác, kiến địa vẫn là cách biệt, chưa thể viên dung!


Do những điều vừa nói trên đây, Bát Nhã và các loại viên kinh khác lập ngôn bất đồng, và chỗ vi tế liên quan tới căn cơ của người học lợi hay độn. Nay do mưu tính nâng đỡ chánh pháp, mưu cầu cho ai nấy đều được thọ dụng, cho nên tôi chẳng nề hà vì các vị phân tích tường tận nhiều phen, nhiều lượt thưa trình cùng quý vị. Do vậy, có thể biết chỗ hay khéo của Bát Nhã, ắt phải học [Bát Nhã] trước. Vì sao vậy? Trừ khử được một phần tình chấp, sẽ đạt được một phần tánh tướng viên dung. Trừ khử tới chỗ cùng cực, cũng chính là viên dung tới mức cùng cực! Huệ thấu triệt Tam Không chính là Trung Đạo viên dung, mầu nhiệm lắm thay! Đủ thấy Bát Nhã không chỉ là con đường bằng phẳng để học Phật, mà còn là con đường tắt để học Phật. Chẳng từ cửa ngõ này để vào, há chẳng phải là không biết cửa nẻo ư? Đó là lý do vì sao người học Phật thì đông, người đạt được tự tại ít ỏi! Hễ nói đến điều này, mỗi chữ là một giọt máu, đều từ trong muôn vàn cay đắng mà đạt được! Đều là rút sạch tâm can để chỉ bày cho người khác, nhưng các kinh văn xiển dương ý nghĩa này, mỗi chữ là một viên châu, tròn trặn, trong suốt, hãy nên chú trọng chân thật, thiết tha lãnh hội, chớ nên coi nhẹ! 


Tôi vừa mới nói: Tại Trung Hoa, kể từ sau đời Đường, Phật pháp nương cậy nơi Thiền Tông, chớ nên hiểu lầm là tôi khuyên mọi người chớ nên niệm Phật, mà hãy tham Thiền. Bởi lẽ, tôi tán thán Thiền Tông ở chỗ họ [đề cao] Bát Nhã, nhằm khuyên người ta hãy học Bát Nhã, chẳng phải là khuyên mọi người tham Thiền. Cần phải biết: Tham Thiền phải nên suy xét thời cơ. “Cơ” là căn cơ [hoặc cơ duyên], “thời” là thời tiết, chẳng phải là một chuyện. Nói tới Cơ thì chính là căn cơ. Do vậy, trước hết phải tự vấn chính mình có thể tiếp nhận sự bổng hát
 hay chăng? Căn khí là lợi hay độn, quan hệ còn nhỏ. Chẳng có tinh thần của đội ngũ cảm tử, chẳng thể bàn đến chuyện này! “Cơ” lại còn là cơ duyên. Vì thế, hãy nên tự vấn [chính mình] có gặp thầy giỏi hay chăng? Tham Thiền chẳng thể lìa thầy! Thầy không chỉ cần sáng suốt, mà còn phải nghiêm khắc, cần phải có “thủ đoạn giết chết tươi!” Ba thứ ấy chẳng đầy đủ, sẽ chẳng phải là bậc thầy giỏi. Nếu căn cơ và cơ duyên hai thứ đều đầy đủ, tham Thiền rất hợp. Nếu thiếu một thứ, mà nói tham Thiền, chưa hề đạt được lợi ích, mà có thể đâm ra tai hại! Đấy cũng lời nói xuất phát từ kinh nghiệm thật sự của tôi. 

Nói tới Thời thì như vào thuở Nam Bắc Triều, Bắc Ngụy, và Nam Lương, không triều đại nào chẳng hoằng dương Phật pháp rộng rãi, các giảng tòa cực thịnh, nhưng không gì chẳng chấp giữ tướng văn tự. Vì thế, tổ Đạt Ma sang Đông, bèn chẳng lập văn tự, chỉ thẳng bản tâm chính vì để đối trị bệnh ấy. Nay thì đại đa số chẳng hiểu rõ Phật lý, chính là lúc nên khuyên [người học Phật] hãy đọc kinh rộng rãi nhằm chữa trị tình trạng trống vắng, sơ sài đó. “Chẳng lập văn tự” hiện thời chẳng thích hợp! Do vậy, chẳng bằng phát khởi đại bi, đại nguyện, tu phước, trì giới, nhất tâm niệm Phật, thân cận hai vị đại thiện tri thức là Thích Ca và Di Đà. Mặt khác, nương theo những điều tôi đã nói trên đây, dùng nghĩa lý trong kinh này để quán chiếu tự tâm, trừ khử phàm tình ấy. Mặt khác, khẩn thiết trì danh, cầu cho chúng sanh cùng sanh Tịnh Độ, mãn Bồ Đề nguyện. Tu hành trong đời hiện tại, không chi hơn cách này! Đấy là pháp mà Bất Huệ gắng sức phụng hành gần hai mươi năm qua, kính dùng để cúng dường các vị thiện tri thức. Lại nữa, từ lúc tôi khai giảng đến nay, đã nói khá nhiều phương pháp tu hành, chớ nên chấp trước pháp nào là tốt nhất, mà hãy nên chọn lấy pháp nào thích hợp để hành, hoặc là thử hành mỗi pháp. Nếu hành mà cảm thấy hữu ích, đó chính là pháp thích ứng căn cơ nhất. Đó cũng là khiếu quyết để dụng công vậy, cũng thưa trình điều này cùng quý vị. 


Trên đây đã nói nguyên nhân to lớn khiến cho mọi người sợ bàn luận Bát Nhã. Chính là vì chẳng hiểu rõ nghĩa lý trong kinh, lại có “tiên nhập vi chủ” (điều gì được tiếp xúc trước tiên sẽ thành ý thức chủ đạo) như vậy, đến nỗi càng thêm sợ hãi, càng chẳng tu học. Ngoài ra, còn có một nguyên nhân trọng đại nữa, cũng chớ nên không biết. Chính là do có lắm kẻ bàn luận Bát Nhã xằng bậy! Căn bệnh bàn xằng ngay từ thời cổ đã có, tới nay càng dữ dội! Bọn họ tuy từng học Phật, nhưng túc nghiệp rất nặng, lại chẳng hiểu Phật pháp, bỗng dưng như phát cuồng, phá giới dữ dội, chẳng kính Tam Bảo, mặc sức làm ác, thật hành tham, sân, si, tự cho là Giới, Định, Huệ, còn bảo đấy là “Bát Nhã chẳng chấp tướng!” Do vậy, kẻ sợ [Bát Nhã] thì dẫn điều đó để chê bai, răn bảo nhau chẳng dám nhắc đến Bát Nhã một chữ nào, gần như tình thế “nhắc đến cọp liền tái mặt!” Than ôi! Do mắc nghẹn mà bỏ ăn, há có hợp lý hay chăng? Cần phải biết: Đã có tình trạng quái lạ bàn luận xằng bậy, thì càng phải nên phát tâm tu học, phát tâm tuyên dương, sau đấy chân nghĩa của Bát Nhã mới được sáng tỏ rạng ngời. Nghĩa chân thật đã được sáng tỏ, tình trạng quái lạ bàn xằng bậy Bát Nhã sẽ do đâu mà sanh? Chẳng biết vượt ngoài chuyện này, cứ một mực đóng chặt, khư khư cự tuyệt [chẳng bàn luận Bát Nhã], bệnh trạng tuy khác với đàm luận xằng bậy, nhưng cái gốc bệnh giống hệt như nhau, bởi đều là tưởng lầm [Bát Nhã] là Thiên Không! Dùng nhân quả để luận, cái tội bàn luận xằng bậy quả thật nặng nề, ngoại trừ quyến thuộc ma ra, ai nấy đều biết tránh xa. Nhưng sợ sệt chẳng bàn tới, mọi người lại coi đó là chuẩn mực, trọn chẳng biết đó là lầm lạc! Khiến cho Bát Nhã là pháp siêu thắng hết thảy các pháp, là pháp liên quan đến mạng mạch của Phật pháp không ai hỏi tới! Cái nhân ác “lầm pháp, lầm người” ấy sợ sẽ chuốc lấy ác quả, chưa chắc đã nhẹ hơn chút nào! 


Đức Thế Tôn biết rõ chứng bệnh của hết thảy chúng sanh, cho nên trước đó, Ngài đã nói người trì giới, tu phước, có thể sanh tín tâm, coi pháp này là thật, nhằm đối trị kẻ bàn xằng. Mấy khoa này lại nhằm đâm một nhát kim đau buốt vào những kẻ e sợ, chẳng dám bàn tới. Xem ra, những điều được nói trên đều nhằm chặn những kẻ bàn xằng ngoài cửa, vì sao vậy? Tín là cửa ngõ để nhập đạo. Đã trì giới, tu phước thì mới là nhập môn, còn kẻ bàn xằng, phá giới, tạo tội, dứt khoát tống ra khỏi cửa. Xem những điều được nói trong mấy khoa này, lại là lời cảnh cáo: Kẻ sợ bàn luận [Bát Nhã], quyết chẳng thể chuyển phàm thành thánh. Vì sao vậy? Chẳng kinh, chẳng hãi, chẳng sợ, thì mới được coi là hy hữu! Vậy thì “kẻ sợ bàn đến [Bát Nhã] vẫn là phường phàm ngu” cũng rõ lắm rồi! Nhưng “coi đấy là thật” như trong phần trước đã nói, lại được xiển minh ý nghĩa ở đây. Tức là khai thị rõ ràng: Muốn trừ khử, tránh khỏi các bệnh bàn xằng và sợ đàm luận, chỉ có tín giải thọ trì, dốc sức cầu hiểu rõ nghĩa chân thật trong kinh. 

Lại nữa, kẻ sợ hãi luôn nói: “Há ta chẳng biết Bát Nhã đáng nên học à! Quả thật là do chúng sanh đời Mạt, chướng sâu, nghiệp nặng, chẳng dễ bén mảng, chẳng bằng không bàn tới, hòng tránh tăng thêm tội lỗi”. Đấy là lại lầm mất rồi! Đức Thế Tôn chẳng nói rõ ràng đó sao? “Sau khi Như Lai diệt độ, năm trăm năm sau, có người trì giới, tu phước, có thể sanh tín tâm, coi đó là thật” cho đến “đạt được vô lượng phước đức” ư? Vì thế, nói thời Mạt, [người tín giải thọ trì Bát Nhã] hiếm có thì được, chứ nếu cho rằng tuyệt đối không có người như thế, răn bảo nhau lấp bít đường lối, không chỉ là coi thường chúng sanh, mà còn rõ ràng là trái nghịch ý chỉ của Phật! Đức Thế Tôn răn trưởng lão “mạc tác thị thuyết” (đừng nói lời ấy) chẳng khác răn mọi người đừng nói như thế! Cho tới trong mấy khoa này, đức Phật và trưởng lão đều đặc biệt hướng về đời sau mà cổ vũ, khích lệ, khuyên dạy, đều là do các Ngài sẵn biết nỗi lo ngại của kẻ sợ hãi chẳng bàn [Bát Nhã] mà khai thị. Đúng là hết sức thân thiết vậy! 


Trong khoa này, lại nêu lên danh xưng Đệ Nhất Ba La Mật để nói, còn nói “phi” và “thị danh” cũng có một ý nghĩa, chẳng thể không nói rõ! Bởi lẽ, do danh xưng Bát Nhã dễ hiểu lầm là chuyên chỉ một Độ để nói. Còn danh xưng Đệ Nhất vốn nhằm nêu rõ: Do quán triệt năm Độ kia mà lập ra danh xưng ấy. Dựa theo đó để giải thích ý nghĩa “đừng nên chấp trước”, sẽ dễ hiểu rõ. Lại còn nói: Đệ nhất chẳng phải là đệ nhất, tức [ý nghĩa] “các Độ đều là một Bát Nhã, chẳng lìa các Độ mà riêng có một nghĩa Bát Nhã” càng rõ ràng hơn! Nói “thị danh”, các Độ đã không gì chẳng phải là Bát Nhã, vậy thì danh xưng “đệ nhất” há nào phải là Bát Nhã chuyên có? Đã chẳng phải là chuyên có, cho nên tuy “chính là” nhưng là giả danh. Đấy là nói rõ “chẳng thể chấp Hữu!” Do Bát Nhã là đệ nhất, khiến cho Độ nào cũng đều thành đệ nhất. Do vậy, tuy là giả danh mà thật sự “đúng là”. Đấy là nói rõ “chẳng thể chấp Vô!” Nói chung, nhằm nêu rõ: Bát Nhã và các Độ chẳng thể tách rời đó thôi! Do vậy, khoa này xét theo Bát Nhã mà xiển minh ý nghĩa. Khoa sau sẽ dựa trên các Độ khác để xiển minh ý nghĩa. Thuyết pháp thiện xảo đến mức như thế đó. Giảng nghĩa chặt chẽ, châu đáo cũng là như thế đó! 


Nay lại tóm lược ý nghĩa trọng yếu nhất của kinh văn trong khoa này, sẽ có thể quy nạp thành vài câu để tiện ghi nhớ. Tức là ý nghĩa trọng yếu nhất trong khoa này là “đối trị chứng bệnh sợ Bát Nhã”. Chứng bệnh ấy có hai loại: Một là sợ Không, hai là sợ cao. Nay chỉ rõ Bát Nhã chẳng lìa năm Độ kia mà riêng có, các Độ khác đều là hành môn, có thể thấy Bát Nhã tuy giảng về nghĩa Không, nhưng nghĩa Không chẳng thể lìa thật hạnh, tức Bát Nhã tuyệt đối chẳng phải là Thiên Không đã rõ lắm rồi, còn phải sợ sệt chi nữa! Lại còn giảng rõ “các Độ khác nếu lìa Bát Nhã, sẽ chẳng thể là Ba La Mật”. Nói thật thà, [chẳng thể là Ba La Mật] tức là chẳng đạt tới bờ kia. Có thể thấy: Quả thật Bát Nhã cao sâu, nhưng chẳng thể không học, tức là tầm quan hệ trọng yếu của Bát Nhã đã rõ ràng lắm rồi, há còn đáng sợ ư? Cảnh tỉnh, sách tấn tột bậc, mong hãy cẩn trọng ghi nhớ! 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.1.2. Dựa theo các Độ khác để nói rõ 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.1.2.1. Trực tiếp giảng rõ 

(Kinh) Tu Bồ Đề ! Nhẫn Nhục Ba La Mật, Như Lai thuyết phi Nhẫn Nhục Ba La Mật. 


(經)須菩提！忍辱波羅蜜，如來說非忍辱波羅蜜。

(Kinh: Tu Bồ Đề ! Nhẫn Nhục Ba La Mật, Như Lai nói chẳng phải là Nhẫn Nhục Ba La Mật). 


“Các độ khác”: Ngoại trừ Bát Nhã, các Độ khác là năm độ Bố Thí, Trì Giới, Nhẫn Nhục, Tinh Tấn, Thiền Định. Pháp nào cũng đều nên lìa tướng, tức là pháp nào cũng đều chẳng thể lìa khỏi Bát Nhã. Nay trong năm Độ ấy, riêng nêu ra Nhẫn Nhục để nói là do nhẫn nhục khó lìa tướng nhất. Do nó chẳng thể lìa Bát Nhã, nên dễ lãnh hội. Vì vậy, đặc biệt nêu ra Độ này để xiển minh ý nghĩa, hòng khái quát các Độ khác. Do đó, tựa đề của khoa này không phải là Nhẫn Nhục mà là “các Độ khác”, chính vì đức Phật nói Độ này với dụng ý khiến cho chúng sanh sẽ do được “nêu ra một góc mà suy ra ba góc kia”. Đặt tiểu đề phán định như thế chính là tuân theo lời Phật dạy, dựa theo nghĩa, chứ không thuận theo văn tự. 


Khoa trước xét theo Bát Nhã để nói, tức là từ trực diện để xiển minh nghĩa “lìa tướng” chân thật. Bởi lẽ, con người chỉ biết Bát Nhã là nói về Không, lìa tướng. Do chấp tướng nên sanh tâm sợ hãi. Nay nói rõ “ngay cả tướng của Bát Nhã cũng nên lìa”, tức là “ngay cả Không cũng nên lìa”. Hơn nữa, Bát Nhã bao hàm trong năm Độ kia, nó chẳng thể riêng tồn tại, mà năm Độ kia đều là phương pháp để thật hành. Vậy thì nói “lìa tướng” tức là tướng của pháp lẫn tướng của phi pháp đều nhất loạt lìa khỏi. Nếu hiểu rõ nghĩa này, sẽ có thể mạnh dạn tu học Bát Nhã, cần gì phải sợ hãi! 


Khoa này xét theo nhẫn nhục để nói, tức là từ phương diện tương phản để xiển minh ý nghĩa chân thật của “chẳng thể không lìa tướng”. Nhìn vào những điều được nói sau đó, nếu hành pháp nhẫn nhục, mà chẳng lìa tướng nhẫn nhục, sẽ sanh tâm sân hận. Sân hận hoàn toàn tương phản với nhẫn nhục. Đó là xiển minh: Hành pháp nhẫn nhục mà nếu chẳng học Bát Nhã, sẽ chẳng biết lìa tướng của pháp nhẫn nhục. Chẳng lìa tướng của pháp, sân hận sẽ nẩy sanh. Hễ sân hận nẩy sanh, công hạnh nhẫn nhục sẽ bị phá, trở thành tướng phi pháp. Do điều này, có thể ngộ: Sở dĩ [đức Phật] dạy [người học Bát Nhã] ắt phải lìa tướng của pháp, chính là dạy họ lìa tướng của phi pháp. Tuyệt diệu lắm thay! Nếu hiểu rõ nghĩa này, nhất định phải dụng tâm tu học Bát Nhã, chớ nên sợ sệt! Xiển phát như thế, ý nghĩa tinh vi của Bát Nhã sẽ triệt để hiển lộ, tức là “chắc chắn chẳng thể không học Bát Nhã” sẽ càng rõ rệt vậy! 


Mấy khoa kinh văn xiển phát ý nghĩa này, đã xiển phát lý Bát Nhã và lý “phải nên học Bát Nhã” tột bậc tinh vi, viên mãn cùng cực, thấu suốt cùng cực, lại còn tinh tế tột bậc! Hãy nên chú trọng lắng lòng lãnh hội. Lãnh hội được một phần, sẽ được một phần thọ dụng. Hơn nữa, mấy khoa này chính là kết tinh các nghĩa đã được nói trước đó. Nếu có thể hiểu rõ nghĩa ở chỗ này, thì đối với các nghĩa trước đó, mỗi mỗi đều hiểu rạng ngời trong tâm khảm. 


Ngay sau khoa trước bèn nói tiếp khoa này, cũng có một ý nghĩa. Ý nghĩa ấy là: Do nhẫn nhục chẳng thể lìa Bát Nhã, sẽ chứng minh, kết lại ý nghĩa “Bát Nhã chẳng thể lìa các Độ mà riêng tồn tại được” trong khoa trên. Bởi lẽ, các Độ khác đã đều cần phải có Bát Nhã, có thể thấy Bát Nhã chính là phương pháp chung để cùng hành trong các Độ, chẳng phải là pháp để hành riêng biệt. Nói chung, Bát Nhã là mẹ của các Độ, các Độ là con của Bát Nhã. Nếu chẳng có con, sẽ chẳng thể gọi là mẹ. Nếu chẳng có mẹ, cũng chẳng thể gọi là con. Mẹ con thật sự giúp lẫn nhau thành tựu. Vì thế, Bát Nhã và các Độ ắt phải giúp nhau thành tựu, há có thể lìa nhau ư? Bát Nhã là Không, các Độ là Hữu. Nay nói Bát Nhã và năm Độ kia chẳng thể rời nhau, chính là dạy học nhân hãy thấu hiểu “Không và Hữu vốn đồng thời”; do vậy, chẳng thể lìa! 


Do Không Hữu đồng thời, cho nên chẳng chấp hai bên, hội quy vào Trung Đạo. Tiến hơn nữa, dùng mẹ con để luận, cố nhiên là phải giúp lẫn nhau thành tựu. Nhưng con thật sự sanh từ mẹ; chẳng có mẹ sẽ chẳng có con! Vì vậy, trong sự hỗ trợ, phải nên lấy mẹ làm chủ. Sáu Độ cũng thế, năm Độ kia chẳng có Bát Nhã, sẽ chẳng phải là Ba La Mật. Do vậy, năm Ba La Mật kia thật sự từ đệ nhất Ba La Mật mà sanh. Do đó, trong sự hỗ trợ, vẫn lấy Bát Nhã làm chủ. Lấy Bát Nhã làm chủ, tức là lấy Không làm chủ. Do lấy Không làm chủ, cho nên tuy chớ nên hoại Hữu, vẫn chớ nên chấp Hữu. Vì thế, tuy hội quy Trung Đạo, mà Trung cũng chẳng chấp. Đấy chính là lý do Phật, Bồ Tát coi Đại Không tam-muội là rốt ráo, coi “vô trí, vô đắc” là đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Bởi lẽ, ắt có thể như thế; sau đấy, sẽ có thể tùy loại hiện thân trong lục đạo, hiện trăm ngàn ức hóa thân. Tuy hết thảy các pháp hừng hực sanh khởi, mà nhất tâm lặng trong, vốn chẳng sanh gì! Đó được gọi là đại tự tại. Đó được gọi là đại thọ dụng. Có thể độ hết thảy các khổ ách nương cậy vào điều này! Đấy là nghĩa rốt ráo của Bát Nhã. Nửa sau bộ kinh này nhằm nêu tỏ nghĩa này, nay thừa dịp mà hé lộ sơ lược tin tức, hòng chỉ bày Bát Nhã là nghĩa thấu triệt từ đầu đến cuối trong Phật pháp. Chẳng học pháp này, sẽ chẳng thể nhập môn! Hơn nữa, chẳng học pháp này, sẽ chẳng thể rốt ráo, sao lại sợ hãi vậy thay! 


Do vậy có thể biết: Nếu chuyên bàn về “hai bên chẳng chấp, Trung Đạo viên dung”, vẫn chưa phải là nghĩa rốt ráo trong Phật pháp! Vì sao vậy? Chẳng phải “Không lại là Không”, ắt sẽ có cái chấp trước. Chẳng chấp hai bên, ắt sẽ chấp nơi Trung, sao còn là viên dung cho được? Huống chi trong Đại Không tam-muội, ngay cả hai chữ Viên Dung cũng chẳng thể được. Phải nên biết: Do “ắt chẳng thể được” bèn đạt được viên dung. Vì sao vậy? Chẳng chấp viên dung, bèn đạt được viên dung. Hễ mảy may có tướng, sẽ chẳng viên, mà cũng chẳng dung. Như vậy thì nghĩa Bát Nhã rốt ráo là như thế, há chỉ là sơ môn để nhập đạo, sao lại phán định là Đại Thừa Thỉ Giáo vậy? Bát Nhã xuyên suốt các Độ, các Độ mà lìa [Bát Nhã], sẽ chẳng phải là Ba La Mật. Có thể thấy: Hễ có pháp nào lìa khỏi Bát Nhã, sẽ chẳng thể viên mãn! Vậy thì nghĩa Bát Nhã viên mãn tột bậc, vượt khỏi hết thảy các pháp môn, cũng có thể biết! Sao lại chẳng chấp nhận Bát Nhã là thuần viên mà phán định là Biệt Giáo kiêm Viên vậy? 


Trên đây đã nói “sáu Độ giúp lẫn nhau thành tựu”, lại có một nghĩa trọng yếu, chớ nên không biết! Do Bát Nhã là Lý, là Trí, được gọi là Quán môn, còn các Độ là Sự, là Cảnh, được gọi là Hạnh môn. Sau khi nói Đệ Nhất Ba La Mật, lại nhắc tới các Độ kia, nhằm nói rõ ý nghĩa: Lý và Sự trước nay chẳng lìa nhau, Quán và Hạnh phải nên cùng tiến, nhưng Cảnh và Trí càng cần phải ngầm khế hợp nhau. Do vậy, xét theo kinh văn, tợ hồ khởi lên khác biệt, nhưng xét theo ý nghĩa, quả thật là nhất quán! Văn tướng trong kinh này phần lớn đều là như vậy. Đó gọi là văn từ chẳng tiếp giáp nhau, nhưng nghĩa nối tiếp nhau. Nếu thấy chúng chẳng dính dáng gì với nhau, sai lầm to lớn mất rồi! 


Bản lưu thông có câu “thị danh Nhẫn Nhục Ba La Mật” (đó gọi là Nhẫn Nhục Ba La Mật). Câu này do người thời Minh - Thanh thêm vào, thấy trong bản khắc in của họ Tôn thời Càn Long - Gia Khánh. Lời chú ghi rằng: “Cổ bản chẳng có câu này, nhưng xét theo lý thì phải nên có”. Trọn chẳng biết ở chỗ này chỉ nói “phi”, [chẳng nói “thị danh”] chính là vì phần kinh văn tiếp đó xiển minh: Nếu nhẫn nhục mà chẳng lìa tướng, pháp môn nhẫn nhục sẽ bị phá hoại, chẳng còn có căn bản nữa! Điều này ngầm biểu thị, hiển lộ ý nghĩa: “Ắt chẳng thể lìa Bát Nhã”. Nếu ơ hờ, thêm vào một câu “thị danh” ngang xương trong ấy, câu “hà dĩ cố” trong đoạn sau đó làm sao thừa tiếp đoạn trước cho được? Nếu chấp theo câu này
 thì ngữ khí, văn pháp của phần trước và phần sau [câu này] sẽ nhất loạt lỏng lẻo, đâm ra chỉ thú trong kinh sẽ nhất loạt bị ẩn khuất! Họ tự bảo “xét theo Lý thì phải nên có”, chẳng hiểu đã căn cứ vào lý nào? Đúng là vô tri làm xằng! Hãy nên biết: Pháp do đức Phật nói, há có thể phiếm lạm, tự ý tăng giảm, to gan cỡ nào? Dẫu lưu truyền có sai lầm, cũng ắt phải có khảo chứng đích xác! Hơn nữa, khảo chứng càng phải là ý nghĩa thật sự hoàn mỹ, tinh vi, thỏa đáng, thì mới có thể dựa vào đó để giảo chánh. Há có nên biết rõ cổ bản chẳng có mà cứ mặc sức thêm vào ư? Phàm người muốn in khắc kinh sách để làm công đức, chớ nên không biết lý này. Như kẻ này làm như thế, không chỉ chẳng có công đức, mà tội lỗi còn rất lớn! Do tự cậy vào sự ức đoán của riêng mình, tự tiện sửa đổi lời đức Phật nói, lầm pháp, lầm người vậy! Chuyện này đáng nên răn nhắc rõ rệt ngàn đời; do vậy, chẳng nề hà mà tha thiết bảo ban! 


Sạn Đề (Kṣanti) trong tiếng Phạn, có nghĩa là an nhẫn, cũng nói là nhẫn nhục. An nhẫn là tên gọi chung, nhẫn nhục là tên gọi riêng. Nhẫn là nhẫn khả (忍可, chấp nhận), tức là nhất tâm chánh thọ. “An” là an trụ,    ý nói cái tâm bất động. “Nhục” (辱) là hủy nhục, tức có nghĩa ngược  đãi. Nay trước hết nói nghĩa của tên chung thì nghĩa của tên riêng sẽ tự thấy. 


Người ắt có thể nhẫn thì sau đó tâm sẽ an trụ, bất động. Nếu bị lay động, sao có thể nhẫn cho nổi? Vì thế, hễ nói đến nhẫn, bèn chứa đựng ý nghĩa “an trụ bất động” trong đó. Người học đạo ở mọi nơi, mọi chốn, thời thời khắc khắc đều nên tâm an bất động. Vì thế, bất luận làm chuyện gì, gặp cảnh gì, tu pháp gì, đều nên nhất tâm chánh thọ. Nói theo pháp xuất thế, hễ tu một loại pháp, hễ có thể chánh thọ an trụ thì gọi là Nhẫn. Như tu quán các pháp vốn vô sanh, đạt được vọng niệm chẳng khởi, cái tâm đã chánh thọ pháp ấy mà an trụ bất động, nên gọi là Vô Sanh Pháp Nhẫn, cũng gọi là Chứng Vô Sanh, hoặc Ngộ Vô Sanh. Chữ Chứng là hình dung sự nhẫn khả, chữ Ngộ là hình dung tâm an lý đắc. Nói theo pháp thế gian thì cũng thế. Như nói “phú quý mà có thể chẳng dâm, oai vũ chẳng khuất phục, bần tiện chẳng thể đổi dời [chí hướng]”. Cổ nhân gọi đó là “kiên nhẫn”. Đối với oai vũ mà chẳng khuất phục, chẳng phải là ương ngạnh chống đối, mà nghĩa là “thân có thể giết, chứ chẳng thể đoạt được chí”. “Chí chẳng thể đoạt” chính là tâm an bất động. Đấy được gọi là Nhẫn Nhục. Cũng như phú quý mà chẳng dâm, nghèo hèn chẳng đổi dời, đều là biểu thị tâm an nơi lẽ chánh, chẳng bị lay động. Do vậy nói là “kiên nhẫn”. Nhìn theo đó, có thể biết “an nhẫn” là danh xưng bao quát hết thảy. Đó gọi là bất luận làm chuyện gì, gặp cảnh gì, tu pháp gì, đều nên chánh thọ an trụ, nhẫn nhục là một chuyện trong an nhẫn. Vì thế nói an nhẫn là Tổng, nhẫn nhục là Biệt. Cần phải biết: Hễ nêu lên nhẫn nhục để nói thì có ý nghĩa “dùng một điều riêng lẻ hòng khái lược toàn bộ”, dùng Biệt để nói về Tổng. Vì sao vậy? Trong thế gian, khó nhẫn nhất không gì hơn vô duyên cớ mà bị nhục. Chuyện này mà còn phải nhẫn, thì những điều khác có thể suy ra mà biết. Trong kinh luận, hoặc dùng danh xưng chung, hoặc dùng tên gọi riêng, trọn chẳng nhất loạt. Đại khái là hai vị pháp sư Huyền Trang và Nghĩa Tịnh đều dịch là An Nhẫn, các vị dịch sư khác đa số dùng chữ Nhẫn Nhục. Thường có kẻ ngờ là hai pháp, hoặc bàn luận hơn kém; thật ra, tuy Tổng và Biệt tợ hồ bất đồng, nhưng đều là dùng để hiển thị ý nghĩa “chánh thọ an trụ” thì chẳng có gì bất đồng! Chẳng cần phải ở các chỗ ấy mà phân biệt hơn kém. Ở đây, tôi thừa dịp giải thích tường tận hai danh xưng ấy để nói xuyên suốt. 


Kinh văn chẳng nói Nhẫn Nhục mà nói là Nhẫn Nhục Ba La Mật; đó là hiển thị “khi nhẫn nhục, sẽ có thể hành Bát Nhã”. Vì sao vậy? Nếu chẳng có Bát Nhã, sẽ chẳng gọi là Ba La Mật. Mà có thể hành Bát Nhã, chính là có thể chiếu tánh mà lìa tướng. Vì thế nói “Như Lai thuyết phi Nhẫn Nhục Ba La Mật” (Như Lai nói chẳng phải là Nhẫn Nhục Ba La Mật). Vì sao? Hãy nên lìa tướng. Đoạn sau đây thẳng thừng giải thích ý nghĩa này! 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.1.2.2. Dẫn chứng 


2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.1.2.2.1. Dẫn chuyện của chính mình trong kiếp xưa 


(Kinh) Hà dĩ cố? Tu Bồ Đề! Như ngã tích vị Ca Lợi vương cát tiệt thân thể, ngã ư nhĩ thời, vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng. Hà dĩ cố? Ngã ư vãng tích tiết tiết chi giải thời, nhược hữu ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, ưng sanh sân hận. 

(經)何以故？須菩提！如我昔為歌利王割截身體。我於爾時，無我相、無人相、無眾生相、無壽者相。何以故？我於往昔節節支解時，若有我相、人相、眾生相、壽者相，應生瞋恨。

(Kinh: Vì sao vậy? Này Tu Bồ Đề! Như xưa kia ta bị vua Ca Lợi cắt chặt thân thể, ta trong lúc ấy chẳng có tướng ta, chẳng có tướng người, chẳng có tướng chúng sanh, chẳng có tướng thọ giả. Vì sao vậy? Trong lúc xưa kia, khi ta bị chặt từng phần chân tay, nếu có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả, sẽ sanh sân hận). 


“Hà dĩ cố” (Vì sao vậy?): Tự mình lập ra câu hỏi về nguyên cớ “vì sao nhẫn nhục phải nên lìa tướng?” “Dẫn sự thật” là muốn chứng minh “nhẫn nhục ắt phải lìa tướng”. Chuyện vua Ca Lợi tức là chuyện thuộc kiếp trước của đức Phật. Kiếp ấy được gọi là Hiền Kiếp. Do có ngàn vị Phật xuất thế, hết thảy hiền thánh rất nhiều, nên gọi như thế. 


Chữ Kiếp có hai nghĩa: 


1) Kiếp là một thời gian dài. 


2) Kiếp là kiếp nạn. 


Ở đây nói theo nghĩa thứ nhất. Nói “bổn kiếp” tức là nói về đại kiếp. Mỗi một đại kiếp chia làm bốn trung kiếp, gọi là Thành, Trụ, Hoại, Không. Thế giới có thành, trụ, hoại, không, giống như chúng sanh có sanh, lão, bệnh, tử. Mỗi trung kiếp lại chia thành hai mươi tiểu kiếp. Trong mỗi tiểu kiếp, lúc thọ mạng của chúng sanh ngắn nhất, đại đa số chỉ có mười năm. Lúc ấy, chúng sanh ác cùng cực, cuộc sống khổ sở tột bậc. Vật nuôi sống hầu như chẳng sanh trưởng. Những thứ được sanh ra toàn là thứ hại mạng; đấy là do ác nghiệp cảm vời. Do vậy, số lượng chúng sanh cũng cực ít. Kinh nói: Lúc đó, số người tại Nam Thiệm Bộ Châu tổng cộng bất quá một vạn mà thôi! Khổ tột cùng cực, bèn nghĩ tới điều lành, dần dần quay đầu, thọ mạng cũng dần dần tăng trưởng. Nhưng tăng trưởng rất khó khăn, do họ hồi đầu hướng thiện, hoàn toàn chẳng phải là dũng mãnh, tinh tấn, mà là dần dần tiến hướng theo đường lành. Đại khái là trải qua một trăm năm mới tăng thêm một tuổi. Do vậy, dần dần tăng trưởng, khi đạt tới thọ mạng thông thường là hai mươi năm thì đã qua một ngàn năm rồi! Chúng sanh thấy làm lành có thể đạt được thiện báo; do vậy, người làm lành cũng ngày càng nhiều. Vật nuôi dưỡng cuộc sống cũng dần dần sanh sôi, số người cũng dần dần nhiều hơn. Cứ mỗi trăm năm, tăng thêm một tuổi, tăng tới lúc thọ mạng được tám vạn bốn ngàn năm, tăng đến chỗ cùng cực, cũng là vui sướng tới tột cùng. Vui tột cùng lại sanh buồn, do thiện tâm dần dần giảm. Do đó, cứ mỗi trăm năm bèn giảm một tuổi, giảm tới mười tuổi là giảm tới cùng cực. Lại quay đầu hướng thiện mà tăng, tức là bước vào tiểu kiếp thứ hai. Cứ một tăng một giảm như thế mà tuần hoàn. Kiếp nào cũng đều theo lệ cứ mỗi trăm năm tăng một tuổi, từ mười tuổi tăng đến tám vạn bốn ngàn tuổi, lại cứ mỗi trăm năm giảm một tuổi, giảm đến mười tuổi. Tính toán theo cách đó, thời gian mỗi tiểu kiếp là một ngàn sáu trăm bảy mươi chín vạn tám ngàn (16.798.000) năm. Tám mươi tiểu kiếp là một đại kiếp, tức thời gian của một đại kiếp là mười ba vạn bốn ngàn ba trăm tám mươi bốn vạn (1.343.840.000) năm. Nếu nói tròn số thì là hơn mười ba vạn vạn năm. Thật ra, lúc kiếp thành, thế giới vẫn chưa hoàn thành. Lúc kiếp hoại, thế giới đã dần dần hư hoại. Lúc đó, trên thế giới còn có chúng sanh, có thể biết nỗi khổ [lúc đó]. Tới lúc kiếp Không, thế giới còn chẳng có, há có chúng sanh! Kinh dạy: Khi thế giới gặp lúc hoại kiếp, đức Phật dùng thần lực chuyển chúng sanh trong thế giới ấy sang thế giới ở phương khác. Chỉ trong kiếp Trụ là thế giới hoàn chỉnh, nhưng trừ đi một nửa thời gian là giảm kiếp, [xét ra] thời gian thọ mạng tăng trưởng, chúng sanh an lạc bất quá là tăng kiếp trong khoảng trụ kiếp, [chỉ là] một vạn sáu ngàn bảy trăm chín mươi tám vạn (1.679.800.000) năm hơn mà thôi. Dẫu thọ tám vạn bốn ngàn (84.000) tuổi, rốt cuộc chẳng tránh khỏi nỗi khổ sanh lão bệnh tử. Suy nghĩ cặn kẽ cõi đời này, há có gì đáng tham luyến? Vì thế, nay tôi nói tỉ mỉ trạng thái của cõi đời này, đại chúng hãy mau chóng giác ngộ thì mới là tốt đẹp!  

Đức Thế Tôn giáng sanh trong giảm kiếp thứ chín của trụ kiếp. Thọ mạng lúc này thông thường là từ một trăm tuổi cho tới bảy tám mươi tuổi. Bấm đốt tay tính toán, tới nay đã sắp ba ngàn năm. Vì thế, thọ mạng hiện thời bảy mươi tuổi là cao nhất, bốn mươi, năm mươi là phổ biến nhất. Từ báo chí thường thấy được điều này. Chiếu theo điều kinh nói “mỗi trăm năm giảm một tuổi” để tính toán, chẳng cách xa sự thật cho mấy, đủ chứng tỏ lời đức Phật dạy chẳng hư vọng. Thỉnh thoảng có người hơn trăm tuổi, nhưng hiếm hoi tột bậc. Ắt phải có nhân lành đặc biệt thì mới có thể đạt được điều đó, đấy là ngoại lệ. Sau này sẽ giảm hơn, cuộc sống càng khốn khổ hơn. Vì vậy, sanh nhằm lúc này, chỉ có khuyên dạy đại chúng đồng quy Phật pháp. Nếu quả thật đại đa số mọi người đều có thể trì giới, tu phước, thế giới sẽ ngay lập tức thấy thái bình. Có thể gieo thiện nhân, ắt sẽ đạt được thiện quả. Tuy ở trong giảm kiếp, chưa hề chẳng thể được thấy sự hưng thịnh ngoại lệ! Đức Phật bảo “hết thảy chỉ do tâm tạo”. Lại nói “hết thảy các pháp không gì chẳng phải là huyễn tướng”. Vì thế, thọ mạng nhiều hay ít, thế sự bình trị hoặc loạn lạc, dẫu có số nhất định, nhưng thật ra tuy định mà chẳng định, mọi sự do con người mà thôi! Hãy nên khuyên trọn khắp [mọi người] phát tâm đại bi, nhất tâm niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ, hòng đạt được cứu cánh. Vậy thì xuất thế gian hay thế gian, đều có một biện pháp. Báo ơn Phật ở chỗ này, mà cứu hết thảy khổ cũng do đây. Mãn nguyện Bồ Đề cũng do đây. Mong quý vị hãy cùng nhau gắng sức! 

“Tích” là “vãng tích” (往昔, xưa kia), ý nói tới chuyện túc thế. Thuở ấy, nhằm lúc đức Thế Tôn hiện thân Bồ Tát, hành Bồ Tát đạo. “Vị” (為) là “bị”. Chữ Ca Lợi (Kalingaraja) trong tiếng Phạn, có khi phiên âm thành Ca La Phú, hoặc Ca Lăng Già, hoặc Yết Lợi, đều là cùng một người, dịch nghĩa là Ác Vương, giống như Trung Hoa nói “hôn quân” vậy. Khi đó, Ca Lợi làm vua tại thành Phú Đan Na thuộc Nam Thiên Trúc, là kẻ bạo ngược, thích làm chuyện thảm độc, cho nên có tên gọi xấu ác ấy. Thuở đó, Bồ Tát vì chúng sanh, tọa Thiền trong núi. Một hôm, vua dẫn các thể nữ ra ngoài chốn hoang vu dạo chơi. Do mỏi mệt bèn nghỉ ngơi đôi chút. Các thể nữ hái hoa, do vậy đến chỗ [Bồ Tát] tọa Thiền. Vì muốn đoạn tham dục cho họ, Bồ Tát bèn vì họ thuyết pháp. Vua bỗng vung gươm tìm tới, tức giận, quở trách: “Sao ngươi lại dùng huyễn thuật dụ dỗ bọn nữ nhân của ta?” Bồ Tát thưa: “Tôi trì tịnh giới, từ lâu tâm đã vô nhiễm”. Vua hỏi: “Ngươi đắc quả A La Hán à?” Thưa: “Chưa đắc”. Hỏi: “Ngươi đắc quả Bất Hoàn ư?” Đáp: “Chẳng đắc”. Vua nói: “Ngươi nay tuổi trẻ, lại chưa đắc quả, tức là trọn đủ tham dục. Sao lại nhìn nữ nhân của ta?” Đáp: “Tuy chưa đoạn kết sử tham dục, nhưng tâm thật sự chẳng tham”. Vua bảo: “Bậc tiên nhân nuốt khí, ăn trái cây, thấy sắc còn tham, huống ngươi đương độ tuổi trẻ”. Đáp: “Thấy sắc chẳng tham, chẳng do nuốt khí, ăn trái cây, mà là do hệ niệm vô thường bất tịnh”. Vua nói: “Khinh người khác, phỉ báng. Sao có thể gọi là trì giới?” Đáp: “Có ghen ghét bèn báng; không ghen ghét sẽ chẳng báng”. Vua hỏi: “Thế nào là trì giới?” Đáp: “Nhẫn gọi là giới” (do vậy, có thể biết: Chẳng nhất tâm an trụ nơi giới, sẽ chẳng gọi là trì giới). Vua liền dùng kiếm chặt chân tay, xẻo tai, mũi [của tiên nhân], hỏi: “Nhẫn được chăng?” Đáp: “Giả sử đại vương bằm nát tấm thân tàn của tôi giống như vi trần, tôi trọn có thể nhẫn, chẳng dấy sân niệm”. Quần thần tranh nhau can gián, vua tức giận chẳng thôi. Khi đó, tứ thiên vương tuôn xuống cát kim cang. Vua trông thấy kinh hoảng, quỳ thẳng, sám hối, tạ lỗi. Bồ Tát phát nguyện: “Nếu ta thật sự chẳng có sân niệm, sẽ khiến cho thân ta đây bình phục như cũ”. Nói lời thề ấy xong, thân liền trở lại như cũ. Lại phát nguyện rằng: “Ta trong đời mai sau sẽ độ đại vương trước”. Vì thế, ta (đức Phật Thích Ca) nay thành Phật, độ Kiều Trần Như trước hết, bởi nhà vua ấy chính là tiền thân của Kiều Trần Như. Chuyện này thấy chép trong kinh Đại Bát Niết Bàn và Tỳ Bà Sa Luận, nhưng cặn kẽ hay đại lược khác nhau, nay gộp chung lại để trích dẫn. Kinh này nói “cát tiệt thân thể”, chính là nói [vua Cát Lợi] dùng kiếm cắt đứt tai, mũi, chân, tay!


Trong phần trước đã nói “nhược thủ pháp tướng” (nếu chấp tướng của pháp) tức là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả. Nay nói chẳng có tướng ngã v.v… là hiển lộ “chớ nên chấp tướng của pháp Nhẫn Nhục”, chẳng nói “không có tướng Nhẫn Nhục”, mà nói là “không có tướng ta, tướng người v.v…” Do không có tướng ta, người v.v… thì mới có thể chẳng chấp tướng nhẫn nhục. [Nói như vậy để người nghe] hiểu rõ “phân biệt ta, người chính là cái gốc bệnh chấp tướng”. Chẳng có phân biệt ta, người, sẽ tâm an bất động; do vậy, có thể chịu đựng cắt chặt, nhẫn thọ nỗi nhục lạ lùng ấy. Cho nên nói: “Ngã ư nhĩ thời, vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng” (Ta trong lúc ấy chẳng có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả). “Nhĩ thời” giống như nói “lúc đó”, tức lúc xưa kia bị cắt chặt. Hãy nên biết: Nhẫn nỗi nhục lạ lùng ấy là do người khác nhìn vào mà nói như vậy, chứ lúc đó Bồ Tát giống như chẳng có chuyện như thế, chẳng có gì là nhục hay không nhục, nhẫn hay chẳng nhẫn! Đó gọi là “nhẫn nhục phi nhẫn nhục”. Thấy được “nhẫn nhục phi nhẫn nhục” thì chính là chánh trí Bát Nhã. Do vậy, có thể trong là chẳng thấy năng nhẫn (người có thể nhẫn nhục), tức là không có tướng ngã. Ngoài chẳng thấy bị nhục, tức là không có tướng người. Bồ Tát tọa Thiền, vốn là mong chứng đạo để độ chúng sanh. Nay mặc cho người khác cắt chặt, tức là ngay cả chuyện ấy cũng chẳng màng, gác sanh tử ra ngoài! Vì thế nói là “vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng” (chẳng có tướng chúng sanh, chẳng có tướng thọ giả). Đó là do Bồ Tát trọn đủ chánh trí Bát Nhã, cho nên thông đạt Nhất Chân pháp giới. Trong Nhất Chân pháp giới, há có hết thảy các tướng đối đãi như ta, người, chúng sanh, Phật, sanh, tử v.v… Bởi vậy, bốn tướng đều chẳng có. Bốn tướng đều chẳng có, tức là vạn niệm đều tịch. Có gì gọi là nhục, có gì gọi là nhẫn ư? Sau đấy mới có thể nhẫn nỗi nhục lạ lùng ấy! 

Biết điều này, sẽ biết hết thảy các hạnh môn nếu chẳng nhờ vào Bát Nhã sẽ chẳng thể thành tựu. Biết điều này, sẽ biết hết thảy người tu hành chẳng nhờ vào Bát Nhã, sẽ chẳng thể không vướng mắc, chẳng thể đạt được tự tại, chẳng thể đạt tới bờ kia! Do đó, nói “hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Giác đều từ kinh này mà ra”. Vì thế nói: “Tùy theo nói [kinh này] ở nơi đâu, hết thảy trời, người đều nên cúng dường. Nơi nào có kinh, tức là nơi ấy có Phật và các đệ tử đáng tôn trọng”. Bởi đó, hễ nghe rồi mà tín giải thọ trì, vì người khác nói, thậm chí một bài kệ bốn câu v.v… sẽ đều đạt được thành tựu hy hữu, đạt được vô lượng phước đức. Người thế gian dẫu chưa thể ai nấy đều thành tựu như thế, nhưng ai có thể giảm nhẹ kiến chấp phân biệt “ta,       người” đôi chút, thì đấu đá ắt cũng giảm nhẹ đôi chút. Thế giới sẽ ngay lập tức thái bình, an cư lạc nghiệp. Do đó, Bát Nhã là tinh thần đích  thực của Phật giáo, là pháp bảo vô thượng. Hết thảy chúng sanh đều nên cung kính đội lên đầu, đọc tụng, thọ trì, chớ nên rời khỏi trong phút chốc! 


Câu “hà dĩ cố” thứ hai là hỏi vì sao phải lìa tứ tướng? “Tiết tiết”  (節節) là giống như “đoạn đoạn” (段段, từng đoạn một). “Chi” (支) là chi ly (支離, vụn vặt). “Giải” (解) là cắt bỏ, đều có nghĩa là “phân tích” (分析, tách rời ra). “Đoạn đoạn phân tích” tức là chân, tay, tai, mũi, mỗi mỗi đều bị chặt cụt. “Ưng sanh sân hận” (Ắt sanh sân hận): Là nói ngược lại, tức chẳng thể nhẫn. Thử nghĩ xem, lúc đó, vô duyên vô cớ hứng chịu nỗi nhục lạ lùng ấy, nếu chẳng phải là không có mảy may phân biệt ta, người v.v… muôn niệm đều không, lẽ đâu chẳng sanh sân hận? 


Chắc có người nói: “Khi ấy, [Bồ Tát] phát nguyện bình phục, liền có thể bình phục như cũ, ắt có thần thông, cho nên có thể chịu đựng đau khổ, há phàm phu có thể làm được ư?” Nói kiểu ấy quá sai, chẳng phải vậy! Đó là tà kiến, chẳng thể không biện định! Hãy nên biết: Dẫu có thần thông, có thể chịu đựng khổ đau, giả sử sân tâm dấy lên, ắt cũng chẳng thể chịu đựng [nỗi nhục được]! Vì sao? Sân tâm và thần thông chẳng dính dáng gì với nhau! Tuy trọn đủ tham, sân, si như tà ma [chẳng hạn], vẫn có thể đắc thần thông. Do đó, Phật pháp chẳng coi trọng thần thông là vì lẽ này. Tuy Phật, Bồ Tát cũng có lúc hiển hiện thần thông nhằm biểu thị pháp, hoặc nhờ đó để cảm hóa chúng sanh ương ngạnh, bị chướng lấp, bất đắc dĩ mà ngẫu nhiên thực hiện đó thôi. Khi tu hành, trọn chẳng chú trọng nó! 


Hơn nữa, kinh này dẫn câu chuyện này với dụng ý chỉ rõ: Vô Thượng Bồ Đề dùng đại từ đại bi làm căn bản, ắt phải lìa các tướng phân biệt ta, người v.v… khiến cho cái tâm một niệm chẳng sanh, an trụ bất động; sau đấy mới đạt được ân oán bình đẳng, thành tựu đại từ bi định. Định ấy đã thành, sau đấy mới đắc, tuy gặp nghịch cảnh ác duyên cực đại, chẳng sanh sân hận, chẳng có mảy may sân hận. Sau đấy mới có thể phổ độ chúng sanh, mãn Bồ Đề nguyện. Vì sao vậy? Do chúng sanh ương bướng khó độ. Vì vậy, Bồ Tát tu nhẫn hạnh, dụng ý là ở chỗ này. Há kẻ chỉ có sức thần thông có thể mộng thấy ư? Nếu không, sẽ như kinh văn trong phần sau có nói: Hằng ngày ba thời dùng thân mạng nhiều như cát sông Hằng để bố thí, có thể biết là người ấy có đại thần thông cực lớn, chẳng sợ khổ nạn, cũng là cực khó mà làm được, nhưng vẫn chẳng bằng người nghe kinh điển này, tín tâm chẳng trái nghịch, vì sao vậy? Chính là chỉ rõ: Nếu chẳng tín giải thọ trì pháp môn Bát Nhã, ắt cái tâm phân biệt chẳng thể trừ sạch! Tâm phân biệt chưa hết sạch, sẽ chẳng đạt tới Nhất Chân pháp giới. Chưa chứng tánh thể không tịch, quyết sẽ chẳng thể thành tựu vô duyên đại từ, đồng thể đại bi, dẫu có thể xả vô lượng vô biên số lượng thân mạng, vẫn là hữu lậu, vẫn phải đề phòng gặp duyên bèn thoái thất! Vì sao vậy? Chưa đạt tới Nhất Chân mà không tịch; đấy chính là chưa đoạn vô minh, tức là tín căn vẫn chưa thành tựu. Như thế thì kẻ có sức thần thông dẫu có thể chịu nhục, nhưng so với nguyên do vì sao Bồ Tát có thể nhẫn nhục, trên căn bản là hoàn toàn bất đồng, há có thể luận định ngang nhau ư? Do vậy, trong phần sau, [đức Phật] sẽ dẫn chuyện trong nhiều đời để chứng tỏ nhẫn nhục chẳng dễ. Chẳng phải là tu học Bát Nhã rất lâu, đắc Đại Không tam-muội, đúng là sợ bỗng gặp nghịch cảnh ác duyên cực đại, sân tâm dấy động đôi chút, sẽ vứt sạch công phu trước đó! Do vậy, phước do thọ trì, diễn nói kinh này vượt quá [phước đức do] xả thân mạng nhiều như cát sông Hằng là vì lẽ này! Nói chung là nêu rõ: Chẳng tu pháp môn Bát Nhã, sẽ chẳng thể lìa hết thảy các tướng, khế hợp Đệ Nhất Nghĩa Không, trọn chẳng thể thành tựu bậc Bồ Tát đại từ đại bi. Người biết như thế chính là chánh tri. Người thấy như thế chính là chánh kiến.


Còn như phát nguyện [thân thể] bình phục, liền được bình phục như cũ, thì có ba nghĩa, mỗi tầng sau đều sâu hơn tầng trước: 

1) Do được Phật gia bị. Do vậy, có nguyện ắt được mãn nguyện là vì lẽ này. 

2) Do đại từ bi, cho nên được Phật gia bị là vì lẽ này. Thử xem sau khi bị chém, chặt, bèn phát nguyện “đời sau thành Phật sẽ độ đại vương trước”. Có thể thấy Ngài chẳng có tơ hào sân hận, do Ngài đã đắc đại từ bi định. Vì sao đắc Định? Do tâm chẳng có phân biệt. 


3) Do tâm thanh tịnh. Vì tâm vô phân biệt mà đắc từ bi định là vì lẽ này! 


Do tu học Bát Nhã, quán chiếu Nhất Chân pháp giới vô tướng, bất tướng, công hạnh sâu thuần, nhất tâm thanh tịnh. Do tâm thanh tịnh, pháp giới thanh tịnh. Do sức bi nguyện ấy vĩ đại vô biên, hễ có nguyện liền thành. Bảo là do chư Phật gia bị cũng được, bảo là “chỉ do tâm hiện” cũng được luôn! Vì sao vậy? Do đã chứng “tâm, Phật, chúng sanh” cả ba vô sai biệt. Như nói “thần thông” thì là đại thần thông trong Phật môn, được gọi là Lậu Tận Thông, há thần thông hữu lậu mà có thể bảo là tương đồng được à? 


Đoạn trước (tức từ câu “hà dĩ cố” trở đi) là nói lìa tướng thì sẽ có thể thành tựu pháp đang tu tập, tức là lìa pháp tướng chính là để thành tựu pháp tướng. Đoạn sau (từ câu “hà dĩ cố” thứ hai trở đi), nói rõ: Chẳng lìa tướng sẽ đủ để phá hoại pháp đang tu tập. Tức là chẳng lìa tướng của pháp, sẽ đâm ra trở thành tướng phi pháp. Đoạn trước là giảng trực tiếp, đoạn sau là nói tương phản để giảng rõ. Gộp chung phần nói trực tiếp và tương phản để xem, há chẳng phải lìa tướng của pháp chính là lìa tướng của phi pháp đó ư? Nói đơn giản, đó là “lìa tướng mà chẳng đọa Không”; chẳng lìa tướng, đâm ra sẽ đọa vào Không. Xiển minh nghĩa này, chính là phang một gậy vào đầu kẻ sợ hãi [Bát Nhã]. Do kẻ sợ hãi không gì chẳng phải là vì hoài nghi “lìa tướng ắt đọa Không!” Nay mới biết hoàn toàn tương phản. Phá trừ như thế, sắc bén khôn sánh! Nghĩa “lìa tướng” của Bát Nhã được xiển phát tới chỗ này, chẳng còn mảy may thừa sót, ẩn kín. Nhưng nếu đức Thế Tôn chẳng thiện xảo nêu tỏ như thế, ai có thể hiểu thấu triệt? Nếu chưa hiểu thấu triệt nghĩa này, thì đối với nghĩa “lìa tướng”, sẽ trọn chẳng [thấu hiểu] triệt để, sẽ hoàn toàn chẳng khỏi có lúc nẩy sanh nghi vấn! Như vậy thì người nghe kinh mà có thể chẳng kinh hãi, chẳng hoảng sợ, chẳng e ngại, ắt là do đã hiểu sâu xa nghĩa này, thật sự hết sức hy hữu! 


Do vậy mà xem, tuy kinh văn trong phần trước chỉ nói “phi Nhẫn Nhục Ba La Mật” mà đã chứa đựng ý nghĩa “thị danh Nhẫn Nhục Ba La Mật” trong ấy. Có thể thấy đức Phật thuyết pháp, nói tại phương diện này, ý thấu triệt phương diện kia, mặt nào cũng đều trọn vẹn. Lại có thể ngộ rằng: Phàm chỗ nào cùng nêu “tắc phi” và “thị danh”, lời lẽ tuy bình đẳng, ý thật sự nghiêng về bên “tắc phi”. Nói cách khác để giảng nghĩa này, sẽ liền có thể hiểu rõ. Trong phần trước đã chẳng nói đó sao? “Tắc phi” là nói theo tánh; “thị danh” là nói theo tướng. Nhưng tánh là gốc, tướng là ngọn. Có gốc thì mới có ngọn, do Không mới hiện Hữu. Vì thế, hãy nên biết điều được chú trọng là “chẳng có nhị biên”. Do đó, lìa tướng của pháp chính là lìa tướng của phi pháp. Tức là như trong phần trước đã nói “Phật pháp lấy Bát Nhã làm chủ”, nghĩa là “lấy Không làm chủ”. Vì sao vậy? Do tánh thể vốn không tịch. Đấy là lý do vì sao Phật, Bồ Tát coi Đại Không tam-muội là rốt ráo. Do vậy, vô trí, vô đắc, mà đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Tuy đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, nhưng vẫn là vô trí mà cũng vô đắc. Vì sao vậy? Hễ có một chút gì để đạt được thì vẫn là chưa đắc! 


Đức Phật bảo “ưng sanh sân hận” (ắt sanh sân hận) không chỉ nhằm xiển minh các nghĩa đã nói trên đây mà thôi, hãy còn có ý nghĩa trọng yếu chẳng thể không nói rõ. Hãy nên biết sân hận là điều đại kỵ của người tu hành. Đức Thế Tôn vì muốn răn nhắc người phát Bồ Đề tâm, bất luận khi nào, gặp cảnh gì, tu pháp gì, đều quyết chớ nên sanh sân, bèn dựa trên nhẫn nhục để nói rõ. Dựa theo nhẫn nhục để nói rõ là vì nhẫn nhục cực dễ sanh sân, vì hễ sanh sân tâm, nhẫn hạnh liền bị phá. Do các sự lý ấy, mọi người đều dễ hiểu, bèn dựa vào chuyện dễ hiểu để nói, dùng đó làm thí dụ, ngõ hầu họ sẽ thông suốt hết thảy. Đấy chính là ý vi diệu của Phật. Chớ nên hiểu “chỉ chớ nên sanh sân đối với nhẫn nhục”, còn những điều khác [dẫu sanh sân] cũng chẳng trở ngại gì! 


Vì sao nói sân hận là đại kỵ đối với tu hành? Chính vì sân hận xung đột với Bồ Đề. Bồ Đề là giác, là bình đẳng, là từ bi. Sân hận nẩy sanh là do sự việc chẳng được như ý mình, đó là chấp ngã, còn có bình đẳng chi nữa? Chuyện đời không gì chẳng như mộng huyễn, như ý hay chẳng như ý, cần gì phải coi trọng? Chẳng biết điều này, há còn giác ngộ chi nữa? Trái nghịch từ bi, chẳng cần đợi phải nói nữa! Vì thế, hễ sân tâm dấy lên, chủng tử Bồ Đề sẽ hoàn toàn bị tiêu diệt. Người tu hành quên mất Bồ Đề, nhẹ thì giải đãi, bỏ phế, dễ duôi, nặng thì đạo tâm hoàn toàn lui sụt. Dẫu chưa lui sụt, nhưng dùng sân tâm để hành, quyết chẳng thể thành chánh quả! Đức Phật dạy: “Vong thất Bồ Đề tâm nhi tu chư thiện, ma sở nhiếp trì” (Quên mất Bồ Đề tâm mà tu các điều thiện, bị ma nhiếp trì). Phổ Hiền Bồ Tát nói: “Bồ Tát quá thất, mạc thậm ư sân tâm giả, dĩ tiền sở tích công đức, tuy đa như sâm lâm, sân hỏa nhược sanh, nhất tề thiêu tận” (Lỗi lầm của Bồ Tát không gì tệ bằng sân tâm, do công đức đã tích tập trước đó tuy nhiều như rừng rậm, hễ lửa sân sanh khởi, nhất loạt cháy rụi). Những điều này đều thấy nói trong kinh Hoa Nghiêm, há chẳng đáng sợ ư? Há chẳng đáng kinh hãi ư? 

Hãy nên biết: Trong Tam Độc tham, sân, si, thì si là cái gốc độc, si tức là vô minh. Do vô minh mà dấy lên tham và sân, nhưng trong hai độc tham và sân, thì sân độc gây họa càng to! Vì sao vậy? Do tánh của nó bạo liệt. Chẳng phát thì thôi! Hễ phát ra, tuy hoàn toàn trái nghịch những gì đã làm trước kia, [kẻ đang sân hận] cũng đều chẳng đoái hoài! Vì thế, người tu hành phải nên đau đáu răn dè! Đức Phật nói kinh này nhằm mở mang chánh trí cho chúng sanh hòng đối trị si. Vừa mở đầu kinh, liền nói bố thí để đối trị tham, nhưng sân vẫn chưa nói. Do vậy, đặc biệt ở đây lại phát khởi. Phần trước đã nói “hành bố thí chớ nên trụ vào pháp”, nay bảo “nẩy sanh sân hận do có tứ tướng” đều nhằm nói rõ: Chẳng khai chánh trí Bát Nhã hòng chữa trị bệnh si chấp tướng, tham và sân sẽ không có cách nào trừ được! “Ưng sanh” có nghĩa là tình thế ắt sẽ đến nỗi như thế. Hễ chấp tướng, bắt buộc sẽ nổi sân. Hễ sân sanh khởi, chắc chắn những gì đã tu bị phá sạch. Do như vậy, bèn dạy người tu hành nếu chẳng học Bát Nhã khiến cho khắp mọi chốn, mọi nơi, giờ giờ khắc khắc, tâm đều như hư không, sẽ chẳng thể được! Đấy chính là ý chỉ chánh yếu do đức Phật dạy trong khoa này, há chẳng phải nhẫn nhục là điều đáng phải nên làm đấy ư? 


Hãy nên biết: Muôn sự trong thế gian, không gì chẳng phải là đối đãi (như nhân, quả, ta, người, nam, nữ, âm, dương, sanh, tử, bình trị, loạn lạc, cho đến nhiễm, tịnh, thịnh, suy, khổ, lạc v.v… chẳng có chuyện gì vượt ngoài đối đãi!) Do đối đãi mà cực dễ nẩy sanh phân biệt, so đo. Mắt tục đã cho rằng hết thảy các thứ đối đãi là sự thật, [do vậy bèn] phân biệt, so đo, đến nỗi chẳng có gì phá nổi! Do vậy mà có tham, sân. Nếu có thể từ trong đối đãi mà thấy được đạo lý “tiêu mất, sanh trưởng, đầy, vơi”, biết đó là tin tức để hiểu lẽ biến thông, hòng đối xử với hết thảy chuyện trong cõi đời, sẽ chẳng thể không khâm phục các bậc thánh nhân trong thế gian. Tuy họ có thể lợi dụng đối đãi, nhưng trọn chẳng thể nhảy ra ngoài khuôn khổ đối đãi. Phật pháp chẳng phải vậy! Hết thảy không gì chẳng phải là đối đãi, từ ngay trong ấy mà thấy thấu suốt không gì chẳng do so sánh “đây, kia” mà có! Đã đều là chuyện thuộc hình tướng, tức là hết thảy đều hư huyễn chẳng thật, Có tức chẳng phải Có vậy! Nhưng chẳng hề không có hư huyễn hiển hiện, chẳng Có mà là Có. Vì thế, đã vượt ngoài sự biểu hiện, chẳng bị câu thúc, tùy thuận vào đó, chẳng phế bỏ chuyện ấy. Vượt ngoài sự biểu hiện chính là chẳng chấp. Chẳng như thế, sẽ không thể thấu đạt tánh thể tuyệt đối; đấy là đại trí. Tùy thuận trong đó, chính là chẳng hoại. Chẳng phải như vậy, sẽ chẳng thể cứu chúng sanh đang luân hồi; đấy là đại bi. Hết thảy các kinh điển Đại Thừa đều nói đạo lý như thế, nhưng kinh Bát Nhã nói tường tận nhất. Kim Cang Bát Nhã càng nói tinh vi hơn! 


Người học Phật có thể thấy điều này thì gọi là “khai đạo nhãn”. Nếu đạo nhãn đã khai, hãy nên gấp rút dưỡng đạo tâm. Dưỡng như thế nào? Hãy giữ cho cái tâm như hư không, vượt ngoài cõi trần. Như hư không là chẳng trụ tướng. Kinh dạy “bố thí chẳng trụ tướng, phước như hư không” chính là nhằm dạy lìa tướng khiến cho cái tâm như hư không. Ắt cần phải Sanh Không và Pháp Không thì sau đó mới là Tâm Không. Sanh Không là chẳng có ta, người, chúng sanh, nhưng chẳng chấp vào tướng của chúng. Pháp Không chẳng phải là nói không có pháp, mà là đối với các pháp nên hành, vẫn mỗi mỗi đều đúng như pháp mà hành, nhưng tuy hành mà như không có chuyện ấy. Bố thí mà quên bẵng mình hành bố thí, hành nhẫn mà quên bẵng đang nhẫn, cho tới hành Lục Ba La Mật mà quên bẵng đang hành Ba La Mật. Nói “như vô sự”, nói “quên”, tức là chẳng chấp tướng năng hành (người hành) và sở hành (pháp được hành). Đấy là Ngã lẫn Pháp cùng Không, ngay cả Không cũng Không! 


Cố nhiên, kẻ sơ học chẳng dễ bén mảng, nhưng chớ nên sợ khó! Cần phải thấu hiểu nghĩa này trong mọi lúc, khiến cho cái tâm rỗng rang, đó là chỗ trọng yếu. “Siêu nhiên trần biểu” tức là chẳng xen tạp hết thảy các sự lý đối đãi trong trần thế, trong tâm thường giữ ý niệm vượt thoát, đừng để gián đoạn. Đó là điều phải chú trọng. Hãy nên biết: Có thể chẳng hỗn tạp, tức là có thể dần dần tâm không. Lại còn trong lúc ấy, dấy lên một câu vạn đức hồng danh, nhất tâm mà niệm, cũng chẳng phân biệt ai là người niệm, vị Phật nào được niệm. Chỉ cốt sao niệm tức là Phật, ngoài Phật chẳng có niệm. Cái tâm vốn đã giữ như hư không, đấy chính là Phật niệm cũng lại đầy ắp hư không. Trên là cùng với mười phương Như Lai, dưới là cùng pháp giới chúng sanh, mỗi hơi thở đều thông với nhau. Như vậy thì nói là hữu niệm cũng được, bảo là vô niệm cũng được, nói “Phật chính là vị Phật trong mỗi niệm” cũng được, mà nói “Phật và chúng sanh ở ngay trong tâm này” cũng được, bảo là “tâm cùng với Phật và chúng sanh chẳng khác, chẳng có tướng” cũng được luôn! Lại đọc tụng Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật cho nhiều để huân tập, trưởng dưỡng, khiến cho đạo nhãn ngày càng mở to, đạo tâm ngày càng kiên cố. Đó chính là pháp “cùng tu Bát Nhã và Tịnh Độ”. Pháp ấy tương ứng với Nhất Chân pháp giới, tương ứng với Thật Tướng, tương ứng với “Không Hữu chẳng chấp, tánh tướng viên dung”, tương ứng với Đệ Nhất Nghĩa Không, mà cũng lại tương ứng với nghĩa “tâm tịnh thì cõi nước tịnh”. Các vị hãy làm thử xem, sẽ có chỗ thọ dụng, vì đấy chính là pháp tùy thuận nhân quả đối đãi, tu cái nhân thù thắng dứt bặt đối đãi, sẽ có thể chứng cái quả thù thắng dứt bặt đối đãi. 


Trong phần kinh văn trước đó, các chỗ nói “không có bốn tướng ta, người…” rất nhiều, nhưng đều là nói trực diện, tức là nói theo phương diện đạt được lợi ích. Nói theo phương diện tương phản [tức chấp trước các tướng ấy] sẽ bị hại thì chỉ lúc mở đầu kinh bèn nói “nếu có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả, sẽ chẳng phải là Bồ Tát”. Nhưng lời ấy là lẽ đương nhiên. Nay nói “ưng sanh sân hận” chính là nói đến nguyên do. Vì sao vậy? Nếu sanh sân hận, sẽ chẳng phải là Bồ Đề tâm, cũng tức là chẳng phải giác, mà là vẫn rơi vào phàm phu lạc đường vậy. Vì thế nói “chẳng phải là Bồ Tát”. Do vậy, có thể biết: Muốn thoát đường mê để sanh Tịnh Độ, há cũng chẳng phải là dốc ý sao cho Ngã và Pháp đều Không ư? Do bất luận chấp ngã tướng hay chấp pháp tướng, hễ có đôi chút phân biệt, so đo, đó là “trụ trần sanh tâm”. Tâm có trần nhiễm, sao thanh tịnh cho nổi? Tâm chẳng thể tịnh, cõi tịnh chẳng sanh! Hãy cẩn thận chớ nói: Pháp môn Tịnh Độ chẳng cần đàm luận Bát Nhã cao xa! 


Ngôn thuyết của đức Phật cố nhiên là viên diệu. Hãy nên quán mọi phương diện. Pháp do đức Phật nói ra, cũng không gì chẳng viên diệu, cũng nên quán từng phương diện. Bởi lẽ, pháp do đức Phật nói, không pháp nào chẳng hàm nhiếp nhiều pháp. Do vậy, nhiều pháp lại có thể quy hướng một pháp. Vì điều này, kinh Hoa Nghiêm nói nghĩa lý “một tức hết thảy, hết thảy tức một”. Do vậy, kinh này bảo “chẳng có pháp nhất định”. Bởi vậy, chớ nên chấp! Như phần trên đã nói bố thí nhiếp chung Lục Độ; cần phải biết: Nhẫn Nhục cũng thống nhiếp Lục Độ. Như nói: Nhẫn gọi là Giới, Nhẫn Độ tức là Giới Độ vậy. Nghe chuyện cắt xẻo [thân thể] và kết duyên trong tương lai sẽ tiếp độ, như vậy thì nhẫn nhục chính là bố thí. Chẳng sanh sân hận mà có thể nhẫn thọ, đó là Thiền Định. Vì sao vậy? Do nhẫn có thể bất động; há chẳng phải là Định ư? Do Định nên chẳng dấy khởi sân. Kinh văn trong phần sau nói “năm trăm đời nhẫn nhục” tức là tinh tấn. Chẳng có các tướng ta, người v.v… thì là Bát Nhã, chẳng cần phải đợi nói nữa! Vì thế, nêu ra Nhẫn Độ sẽ nhiếp trọn các Độ kia. Suy ra mỗi Độ, Độ nào cũng đều là như thế. Do vậy, tuy kinh này chẳng nói Tinh Tấn, Thiền Định, nhưng thật sự [các Độ ấy] đã được gộp trong bố thí và nhẫn nhục. 


Hãy nên biết ba Độ Giới, Tấn, Định mà lìa Xả Độ (Bố Thí Độ) và Nhẫn Độ, sẽ khó thành tựu. Vì sao vậy? Giới có thể trì là do có thể chấp nhận giới, xả bỏ nhiễm duyên. Định thành tựu cũng do xả hôn trầm và tán loạn, chánh thọ bất động. Nếu chẳng thể xả, chẳng thể nhẫn, há có tinh tấn gì để đáng nói! Do vậy, hai độ Thí và Nhẫn quả thật là chủ yếu trong hết thảy các hành môn. Đó là lý do kinh này chỉ nêu ra Bố Thí và Nhẫn Nhục để nói! 


Hơn nữa, bố thí chính là Xả. Nếu chấp tướng, ắt chẳng chịu xả; cũng giống như thế, hễ chấp tướng, ắt chẳng thể nhẫn. Vậy thì chẳng học Bát Nhã sẽ không thể, điều này hết sức rõ rệt! Do vậy, kinh này chỉ xét theo hai Độ để giảng “lìa tướng”. Hai Độ ấy đã là chủ yếu trong hạnh môn, mà nếu hai độ ấy có thể lìa tướng, các hạnh môn khác sẽ tự nhiên có thể chẳng chấp.


Trước là nói bố thí, sau là nói nhẫn nhục, cũng có thâm ý. Do xả có công năng trừ chấp, có thể phá ngã, quan hệ mật thiết với Bát Nhã nhất. Trong phần trên đã nói đối với “người trì giới, tu phước, có thể sanh tín tâm, coi đó là thật” cũng dạy học Bát Nhã, trước hết hãy nên học Xả. Bởi lẽ, trì giới là xả hết thảy nhiễm duyên, xả luôn tập khí ác trước nay. Tu phước hãy nên thí xả. Trước hết, dạy học hạnh xả này để trừ chấp, phá ngã, hòng có thể tăng trưởng chủng tử Bát Nhã. Đó là nguyên do đối với chương cú này, có thể sanh tín tâm, coi đấy là thật; cho nên nói bố thí trước hết. Nhưng trì giới là Giới học. Có thể sanh tín tâm, coi đấy là thật, tức là Huệ học. Luận định theo văn tướng (tướng trạng của văn tự), tức là đã đủ Giới học và Huệ học. Nhưng chưa nói Định, vì công phu Định chỉ có Nhẫn mới có thể thành tựu. Do đó, ngay trong lúc nói “thành tựu hy hữu”, liền dùng ý nghĩa Nhẫn Độ để bảo ban, khiến cho [các hành nhân] biết: Muốn thành Bồ Tát, Tam Học Giới Định Huệ ắt phải hoàn toàn trọn đủ, nhưng ắt phải lìa tướng thì mới có thể thành nhẫn. Đó là lý do nói Nhẫn sau đó. Do vậy, có thể biết: Nói Lục Độ tức là nói tách ra theo sự tướng. Tuy có sáu loại, nhưng nghĩa lý thì giúp lẫn nhau thành tựu, quan hệ mật thiết. Khi dụng công, ắt phải nhất quán. 

Vì sao nói vậy? Giới là nền tảng của tu hành, vì nó có tác dụng lìa bỏ sự nhơ bẩn đã nhuốm phải trước kia. Xả có nghĩa là bố thí. Ý nghĩa của trì giới là tâm có thể chấp nhận, an trụ trong giới. Do vậy nói “nhẫn gọi là giới”. Nhưng chấp nhận, an trụ chính là tâm định bất động. Ắt phải nhất tâm chấp nhận pháp được quán, sau đó, huệ sanh. Vì thế nói “Định sanh Huệ”. Nhưng cũng ắt phải có cái huệ trừ chấp phá ngã thì mới có thể thành tựu cái Định an trụ bất động. Do vậy, Bát Nhã là mẹ của các Độ. Hết thảy các hạnh môn đều do quán huệ mà sanh. Do vậy, Định cũng chẳng thể ở ngoài lý ấy. Định và Huệ sanh khởi lẫn nhau. Nếu đối với Bát Nhã, bố thí, trì giới, nhẫn nhục, Thiền Định, mỗi mỗi chẳng lười nhác, chẳng lui sụt, sẽ là tinh tấn. Vì sao có thể chẳng lười nhác, chẳng lui sụt? Chính là đối với pháp bèn nhất tâm chánh thọ, an trụ bất động. Đó cũng là đối với pháp, hễ đạt được liền xả, trọn chẳng chấp tướng, tự mãn. Có thể thấy: Các pháp sanh khởi lẫn nhau, nhiếp thọ lẫn nhau. Nếu khuyết một pháp, cả sáu đều chẳng thành. Hành nhân chớ nên chẳng hiểu rõ lý này! 


Trong hết thảy các hạnh môn, hai độ Xả và Nhẫn cố nhiên là chủ yếu, nhưng Xả càng là chủ yếu nhất trong những điều chủ yếu. Vì sao biết như thế? Thử xem kinh này nói Nhẫn chỉ có một hai chỗ (các chỗ ấy đến cuối cùng nói “đắc thành ư Nhẫn”), nhưng nói bố thí nhiều nhất. Điều này có nghĩa như thế nào? Do Xả có thể trừ chấp, phá ngã, tức là có thể tiêu nghiệp trừ chướng mạnh nhất, có thể tỏ lộ chánh trí Bát Nhã rõ nhất. Do vậy, có thể biết: Phật pháp như trong biển cả, Xả là tiên phong (như thoạt đầu cần phải trì giới tu phước để học Xả), mà cũng là phương tiện cuối cùng (như cuối cùng ngay cả Vô Thượng Bồ Đề cũng chẳng trụ). Lại còn tu Nhẫn mà chẳng Xả thì cũng chẳng thành. Mặc tình bị cắt xẻo, nếu chẳng xả thì sao [chịu đựng] được! Không chỉ là như thế, pháp và phi pháp đều chẳng giữ lấy, đó là hết thảy đều xả. Xả sạch sành sanh, sẽ là như như bất động, được thành tựu Nhẫn. Hãy nên biết như thế! 
2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.1.2.2.2. Dẫn chuyện trong nhiều đời 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Hựu niệm quá khứ, ư ngũ bách thế, tác nhẫn nhục tiên nhân, ư nhĩ sở thế, vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng. 


(經)須菩提！又念過去於五百世，作忍辱仙人。於爾所世，無我相、無人相、無眾生相、無壽者相。


(Kinh: Tu Bồ Đề! Lại nghĩ tới quá khứ trong năm trăm đời, làm nhẫn nhục tiên nhân, trong các đời như thế ấy, chẳng có tướng ta, chẳng có tướng người, chẳng có tướng chúng sanh, chẳng có tướng thọ giả). 


“Quá khứ” là nói chung từ thời  vua  Ca  Lợi  trở  về  trước. “Tiên 
nhân” được nói trong kinh Phật là nói chung hết thảy những người tu hành, chẳng phải là chuyên nói đến ngoại đạo
. Vì thế, Phật còn được dịch là Kim Tiên (金仙). Trong các phần trước, hễ nêu ra nhẫn nhục để nói, đều hàm ý dùng Biệt để nói rõ Tổng. Do vậy, ngoại trừ khi nói rõ chuyện hủy nhục, đều nên hiểu theo nghĩa An Nhẫn. Như nhẫn nhục được nói trong khoa này, chẳng phải là trong năm trăm đời ắt đều như chuyện của vua Ca Lợi. Hơn nữa, khi đức Thế Tôn hành Bồ Tát đạo, bố thí thân mạng chẳng thể tính đếm, há chỉ năm trăm đời ư? Ở đây, bất quá là nói đại lược đó thôi! Như [tiền thân của đức Bổn Sư đã] vì pháp trong một câu hoặc nửa bài kệ mà xả mạng vong thân, hoặc đốt thân để cúng Phật, hoặc khoét thân để đốt đèn, cắt thịt đùi để cứu chim bồ câu, và xả thân cho cọp ăn v.v… không gì chẳng phải “trên là vì Phật pháp, dưới là vì chúng sanh”. Nay nói “năm trăm đời làm nhẫn nhục tiên nhân”, ngụ ý đã nhiều đời bố thí sanh mạng, đều là thực hiện mà giống như chẳng có các chuyện ấy, tâm Ngài an nhẫn bất động. “Nhĩ sở” (爾所) có nghĩa là “như thế”, tức là nói về năm trăm đời. Do có thể an nhẫn trong ngần ấy đời, nên nói là “ư nhĩ sở thế, vô ngã tướng…” (trong ngần ấy đời, chẳng có tướng ta). 


Dẫn chuyện trong nhiều đời, dụng ý là chứng minh Ngài có thể an nhẫn đối với chuyện vua Ca Lợi trên đây, vì tu Bát Nhã đã lâu, hòng khiến cho người phát Bồ Đề tâm, hành Bồ Tát đạo có cái để tuân theo. Nói chung, Bát Nhã trong Quán môn, xả nhẫn trong Hạnh môn chính là các môn trọng yếu trong học đạo. Vì sao vậy? Chúng sanh sở dĩ là chúng sanh vì có tam độc tham, sân, si, nhưng Bát Nhã đối trị si, Xả đối trị tham, Nhẫn đối trị sân. Chỉ vì gốc bệnh Tam Độc quá sâu, nếu chẳng tu Xả cho nhiều, sao có thể phá tham? Nếu chẳng tu nhẫn đã lâu, há có thể trừ sân ư? Nhưng nếu chẳng tu ròng Bát Nhã, chẳng trọn đủ trí Tam Không hòng trừ khử sự ngu si do chấp tướng, phân biệt, thì Xả và Nhẫn cũng trọn chẳng thể thành, mà ba độ Giới, Tấn (Tinh Tấn), Định cũng là hữu danh vô thật! Do vậy, Kim Cang Bát Nhã riêng nêu Xả và Nhẫn để chỉ rõ “lìa tướng”, khiến cho [hành nhân] biết: Hễ chấp tướng, sẽ là Tam Độc. Vì thế, hãy nên Xả, Nhẫn lìa tướng để dẹp trừ. Nếu Tam Độc bị dẹp trừ, thì Tam Học Giới, Định, Huệ vẹn toàn, tam thân Pháp, Báo, Ứng cũng có thể hiển hiện. Như vậy thì ba môn Ba La Mật là Bát Nhã, Bố Thí, Nhẫn Nhục chính là đầu não chủ yếu của Lục Độ vạn hạnh, hành nhân phải nên biết chú trọng trước hết. 


Khoa “đệ nhất Ba La Mật” trên đây nói “lìa tướng của pháp cũng chính là lìa tướng phi pháp”. Khoa này xiển minh ý nghĩa “tuy Không mà thật sự bất Không”. Khoa “nhẫn nhục” nói “lìa pháp tướng chính là lìa phi pháp tướng”. Đấy chính là xiển minh ý nghĩa “do Không mà thành bất Không”, cũng chính là nghĩa “ngay cả Bất Không cũng là Không”. Do vậy có thể ngộ: Hễ kinh nói Phi (chẳng phải) chính là để thành tựu Thị (chính là). Hễ nói Thị thì chính là để hình dung Phi. Do đó nói “vô hữu định pháp” (chẳng có pháp nhất định). Vì thế, đối với pháp, chớ nên trụ vào đâu! Hãy nên biết: Hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, không gì chẳng “không mà bất không, bất không mà không” như thế đó. Do vậy, mỗi mỗi đều rành rành là ngay trong khi nó Có, thật sự là chính ngay trong khi đó, nó là Không. Nhưng ngay chính trong lúc mỗi mỗi đều là Không, lại chính là lúc mỗi mỗi đều rành rành là Có! Đấy chính là nói “Không Hữu đồng thời”. Do vậy, đối với mỗi pháp, chớ nên chấp là thật sự không, mà cũng chẳng thể chấp là thật sự có. Bởi đó, nói: “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” (Phàm tất cả các tướng đều là hư vọng). Vì sao vậy? Không gì chẳng phải là hư vọng, chẳng thật sự có, không gì chẳng hư vọng, chẳng phải là thật sự không có. Vì thế, pháp và phi pháp đều chẳng thể nói, đều chẳng thể giữ lấy. Hễ có chấp giữ, thì chẳng có gì khác, là do trong tâm có các tướng phân biệt, đối đãi ta, người v.v… đó thôi! Do vậy nói: “Nhược tâm thủ tướng, tức vi chấp ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả” (Nếu tâm giữ lấy tướng, tức là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả). Tâm có phân biệt, sẽ là vô minh, trái nghịch Nhất Chân pháp giới bình đẳng! Do vậy, người phát Bồ Đề tâm hãy nên chẳng trụ vào đâu! Như thế thì hai khoa trước xiển minh nghĩa lý “không mà bất không, bất không mà không”, chẳng khác các nghĩa đã nói trước đó, nhưng tổng hợp lại để nói rõ, nhằm phát huy thấu triệt lời dạy chân thật về “vô trụ”. Vì vậy, sau đó là thừa thế mà tổng kết nhằm nói rõ hơn rằng: Tất cả các ngôn thuyết trước kia, tất cả các pháp môn, không gì chẳng chân thật, chẳng dối gạt, chẳng khác. 


Vì sao vậy? Do Chân Như Thật Tướng vốn là không mà chẳng không, chẳng không mà không. Do vậy, hết thảy các pháp hiển hiện cũng không gì chẳng phải là như thế. Nhưng pháp do Như Lai đã nói chính là căn cứ trên lý ấy để nói. Do vậy bảo là chân thật; do vậy bảo là “chẳng dối gạt, chẳng khác”. Vì thế, người tu hành đối với hết thảy các pháp, đều nên thấu hiểu, quán chiếu như thế, nhưng chẳng trụ một điều gì, thì mới có thể chẳng trái nghịch bản tánh, đạt được cái tâm thanh tịnh, sanh ra Thật Tướng. Nếu chẳng thể thấu hiểu, quán chiếu như thế, sẽ chẳng phá vô minh. Do đó nói: “Như nhân nhập ám” (Như người vào chỗ tối tăm). Nếu có thể thấu hiểu, quán chiếu như thế, ắt phá vô minh. Cho nên nói là “nhật quang biến chiếu” (ánh sáng mặt trời chiếu trọn khắp) để chỉ dạy hết thảy chúng sanh: Đối với Kim Cang Bát Nhã, chẳng thể không tín, giải, thọ trì! Nay tôi trước hết nói khái lược về sự sanh khởi của khoa kế tiếp và nghĩa trọng yếu trong khoa ấy để [độc giả] khi xem kinh văn thuộc phần ấy sẽ dễ lãnh hội! 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2. Xiển minh nghĩa chân thật trong sự thuyết pháp 


Chia thành ba phần: 

1) Tổng kết kinh văn thuộc phần trên. 

2) Giảng thẳng vào sự chân thật. 

3) Lại dùng thí dụ để nói rõ. 

Phần thứ nhất lại chia thành hai đoạn: 

1) Kết lại về vô trụ phát tâm. 

2) Kết lại về vô trụ bố thí. 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1. Tổng kết kinh văn thuộc phần trên

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1.1. Kết lại về vô trụ phát tâm 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1.1.1. Nêu ra lời kết luận

(Kinh) Thị cố, Tu Bồ Đề! Bồ Tát ưng ly nhất thiết tướng, phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm.


(經)是故，須菩提！菩薩應離一切相，發阿耨多羅三藐三菩提心。 

(Kinh: Do vậy, Tu Bồ Đề! Bồ Tát hãy nên lìa hết thảy các tướng mà phát tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác). 

Xem những điều được nói khái lược trên đây, cũng biết “thuyết pháp” trong tựa đề chung của khoa này chính là hai sự kiện. “Thuyết” là ngôn thuyết; “pháp” là pháp môn. 


“Thị cố” (Do vậy) là từ ngữ nhằm thừa tiếp phần trước, sanh khởi phần sau. “Ly nhất thiết tướng” tức là “ly nhất thiết chư tướng” (lìa hết thảy các tướng) như trưởng lão đã nói trong phần trước. Tất cả các tướng đối đãi như ta, người, hữu, vô, pháp, phi pháp v.v… không gì chẳng đều lìa. Do vậy nói “nhất thiết” (hết thảy). “Ưng” (應, hãy nên) là từ ngữ quyết định, nhằm nói rõ: Chẳng lìa trọn hết, sẽ không được! Trước đó, trưởng lão đã nói “ly nhất thiết tướng, tắc danh chư Phật” (lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật), nhằm nêu rõ: Lìa tướng sẽ có thành tựu to lớn! Đó chính là xét theo chứng quả để nói. Đấy là lý do vì sao trưởng lão thấu hiểu sâu xa nghĩa thú. Sau khi đức Thế Tôn ấn chứng, hứa khả, bèn nói tiếp hai khoa “đệ nhất Ba La Mật” và “nhẫn nhục”, nhằm nêu rõ: Phải nên lìa hết thảy các tướng để tu Lục Độ. Đó là xét theo sự tu nhân để nói. Khoa này thừa tiếp ý nghĩa ấy, kết quy vào “hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát tâm”, tức là tiến hơn một bước nữa. Bởi lẽ, tu Lục Độ chính là cái nhân để thành tựu, mà phát tâm lại là cái nhân của khởi tu! Đấy là nói theo nguồn cội. Bất luận quả vị, công phu tu hành, hay cái tâm tu nhân, “lìa tướng” là điều nhất quán từ đầu đến đuôi. Vì vậy, do trưởng lão đã hiểu sâu đậm chỗ quy thú ấy, đức Thế Tôn bèn xiển minh cội nguồn của nó, khiến cho [thính chúng] biết “lìa các tướng thì mới gọi là chư Phật”. Vì thế, hãy nên lìa tướng để tấn tu, hãy nên lìa tướng để phát tâm. Do đó, Bát Nhã chính là pháp môn quán triệt từ đầu đến cuối; “lìa tướng” là con đường tắt để chuyển phàm thành thánh, hãy nên hiểu rõ vậy! 


Khoa này kết lại nghĩa trước đó. Không chỉ như trên đây đã nói: Chỉ kết lại mấy khoa trước đó mà thôi! Hãy nên biết: Hai câu “ưng ly nhất thiết tướng” (phải nên lìa hết thảy các tướng) và “phát Bồ Đề tâm” chính là để điểm nhãn cho những nghĩa đã nói trong phần đầu của kinh như “phát Bồ Đề tâm, ưng như thị trụ, như thị hàng phục kỳ tâm” (phát Bồ Đề tâm, hãy nên trụ như thế, hàng phục cái tâm như thế). Vì sao vậy? Hãy nên lìa hết thảy tướng mà phát tâm; cho nên hãy nên hàng phục cái tâm trụ tướng. Không chỉ là như thế, mà còn là kết lại các ý nghĩa đã được giải đáp ở đầu kinh như “hết thảy các loại chúng sanh [noãn, thai, thấp, hóa]” v.v… Vì sao vậy? Độ vô biên chúng sanh, khiến cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn, phát tâm A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, nhưng thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ, hãy nên lìa hết thảy các tướng. Có nghĩa là: Trong lời đáp trước đó, đã nói “độ mà chẳng có tướng độ”, vì ắt phải lìa hết thảy các tướng thì sau đó, cái được phát mới là Bồ Đề tâm. Vì sao vậy? Chẳng thể lìa tướng, quyết chẳng thể độ trọn hết chúng sanh, mà cũng chắc chắn chẳng thể khiến cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn; vậy thì [nguyện] đã phát sẽ trở thành nguyện hư huyễn. Trong phần trước còn nói: “Nếu có các tướng ta, người v.v… tức chẳng phải là Bồ Tát”. Do vậy, ở đây không nói “phát Bồ Đề tâm, hãy nên lìa hết thảy các tướng”, mà nói “hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát Bồ Đề tâm”, hàm ý răn nhắc tột bậc! Trong phần trước đã chẳng nói rồi đó sao? Bồ Đề là giác, là bình đẳng, là từ bi. Nếu chấp tướng của nó, cái tâm ấy sẽ chẳng phải là giác, chẳng bình đẳng, chẳng phải là vô duyên từ, chẳng phải là đồng thể bi. Tuy nói “phát tâm”, nhưng cái tâm đã phát có còn được gọi là Bồ Đề tâm hay không? Do vậy, quyết định phải nên lìa hết thảy các tướng; sau đấy mới là phát Bồ Đề tâm. 

Kế đó, ba câu “bất ưng trụ sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp sanh tâm, ưng vô sở trụ tâm” (chớ nên trụ vào sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp mà sanh tâm, tâm hãy nên chẳng trụ vào đâu) chính là giải thích nhằm kết lại ý nghĩa “ưng ly nhất thiết tướng” (hãy nên lìa hết thảy các tướng) ở đây. Đối ứng với điều đó mà nói thì những điều được nói ở đây cũng là từ ngữ để nêu bày. Do vậy, khoa này được gọi là “tiêu kết” (標結, nêu ra để kết lại). “Tiêu” là phát khởi phần sau, “kết” là thừa tiếp phần trước. 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1.1.2. Giải thích để kết lại


(Kinh) Bất ưng trụ sắc sanh tâm. Bất ưng trụ thanh, hương, vị, xúc, pháp sanh tâm. Ưng sanh vô sở trụ tâm. 


(經)不應住色生心。不應住聲、香、味、觸、法生心，應生無所住心。
(Kinh: Chớ nên trụ vào sắc để sanh tâm. Chớ nên trụ vào thanh, hương, vị, xúc, pháp để sanh tâm. Hãy nên sanh tâm chẳng trụ vào  đâu). 

Khoa này nhằm giải thích để kết lại câu “ưng ly nhất thiết tướng” (hãy nên lìa hết thảy các tướng) trong phần trước, nhưng chẳng nói riêng, mà dẫn ngay đoạn kinh văn “phát tâm vô trụ” thuộc phần “dựa theo cái nhân để giảng rõ” trong phần trước, chỉ hơi biến đổi từ ngữ để nói. Do vậy, cách nói của đức Phật long lanh, trong sáng, phương diện nào cũng đều trọn vẹn. Bởi lẽ, nói như thế, không chỉ có thể giải thích rõ ràng các nghĩa trong khoa trước, mà còn kiêm xiển minh ý nghĩa của khoa “phát vô trụ tâm”, hòng tránh cho [thính chúng do] nghe những điều trong phần trước, chẳng dung thông đế lý, sẽ liền được nhờ vào đó để soi ngược lại phần kinh văn trước đó, hợp thành một kết luận. Thiện xảo tột bậc! 


“Sanh” có nghĩa là sanh khởi. “Phát Bồ Đề tâm”: Tâm cố nhiên chớ nên rong ruổi, tán loạn, cũng chớ nên chìm đắm. Nếu tâm chìm đắm, Lục Độ vạn hạnh sẽ từ đâu mà khởi tu? Vì thế, đặc biệt nói một chữ Sanh hàm ý chỉ dạy. Ý nghĩa của khoa này là: Vừa mới nói “hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát Bồ Đề tâm”, [vậy thì] hãy nên lìa các tướng nào? Nên lìa tướng như thế nào? Chẳng có gì khác! Đã là phát khởi giác tâm bình đẳng, từ bi, vậy thì khi tâm sanh khởi, hãy nên vượt khỏi các trần cảnh đối đãi như sắc, thanh v.v…, chớ nên trụ chấp, tức là hết thảy các tướng đều lìa. Chỉ nên sanh khởi cái tâm chẳng trụ vào bất cứ một thứ gì trong tất cả các trần cảnh đối đãi. Sau đó, cái được phát khởi sẽ chính là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm.


Trong phần trước đã có nói “hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm”; đó là tách ra để nói, nhằm hiển thị ý nghĩa “hai bên Không và Hữu đều chẳng chấp”. Kinh văn trong phần này nói “ưng sanh vô sở trụ tâm” (hãy nên sanh cái tâm chẳng trụ vào đâu) là gộp lại để nói. Đại lược biến đổi từ ngữ, ý nghĩa càng tinh vi, thấu triệt hơn, khác xa trước đó. Do sợ người nghe lời nói trước đó, sẽ coi vô trụ và sanh tâm thành hai chuyện, ắt có thể đến nỗi chấp vô trụ mà đọa Không, hoặc chấp sanh tâm mà vướng mắc nơi Hữu. Dẫu chẳng phải là như vậy, chỉ dạy “vô trụ sanh tâm” thì chưa thể viên dung, tức là hai bên Không và Hữu đều chẳng thể ngầm khế hợp. Dẫu có thể chẳng chấp hai bên, khế hợp Trung Đạo, nhưng tướng của Trung và Biên nghiễm nhiên tồn tại. Như vậy thì tuy chẳng chấp hai bên, vẫn là chấp Trung. Đã có cái để chấp trước, sẽ là phân biệt, vẫn rơi vào tứ tướng! Do đó, nay dung hội thành một khối, nói: “Phần trước đã nói ‘hãy nên vô trụ mà sanh tâm’, trọn chẳng phải là hai chuyện, mà là hãy nên chẳng trụ vào đâu để sanh tâm”. Có nghĩa là khi nói “sanh tâm” thì chính là vô trụ, khi vô trụ chính là lúc sanh tâm. Như vậy thì Hữu chính là Không, Không chính là Hữu. Không, Hữu đồng thời trọn đủ! Nếu có thể Không Hữu đồng thời, sẽ chẳng có gì được gọi là Không hay Hữu, sẽ chẳng có gì gọi là Biên, mà cũng chẳng có gì để gọi là Trung. Nhưng thật ra, nơi nơi, chốn chốn, chẳng có gì không phải là Trung. Đó gọi Viên Trung. Đạt tới Viên Trung, thì ngã lẫn pháp cùng là Không, bốn câu đều trừ, đạt tới vô tướng tột bậc thì mới là phát Vô Thượng Bồ Đề tâm, lìa hết thảy các tướng. Người mới phát tâm há có thể như thế ư? Chính vì chẳng thể như thế, nên nói là Ưng (hãy nên), tức là “hãy nên biết như thế, hãy nên học như thế”. 

Khoa “phát vô trụ tâm” thuộc đoạn “xét theo cái nhân để giải thích rõ” ở phần trước vốn là chỗ kết huyệt của các nghĩa đã nói sau khi khai kinh. Nay khoa này nhằm kết lại ý nghĩa “vô trụ phát tâm” trong phần trước, lại kèm thêm khoa sau để kết lại ý nghĩa “vô trụ bố thí” trong phần trước. Tức là có thể biết: Đây chính là chỗ kết huyệt chung của các nghĩa từ đầu kinh đến nay. Do vậy, khoa này được gọi là “tổng kết các phần kinh văn trước đó”! 


Trong đoạn “phát vô trụ tâm” thuộc phần trước, “chư Bồ Tát Ma Ha Tát” chính là nói tới người phát Bồ Đề tâm. “Thanh tịnh” tức là lìa hết thảy các tướng. Hãy nên biết: Tâm thanh tịnh chính là bản tánh. Đó gọi là “diện mục sẵn có”, mười pháp giới đều cùng sẵn có, cho nên lại gọi là Nhất Chân pháp giới. Nhưng cái tâm thanh tịnh của lục phàm chúng sanh từ lâu đã bị các tướng đối đãi phân biệt ta, người v.v… ngăn chướng; do đó, chẳng thể hiển hiện. Nếu lìa tướng một phần, tâm thanh tịnh sẽ hiển hiện một phần. Chính là như trong phần trên đã nói “tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng” (tín tâm thanh tịnh liền sanh Thật Tướng). Thật Tướng cũng là tên gọi khác của bản tánh. Khi lìa từng phần, sẽ gọi là Phần Chứng Giác. Lúc đầu tiên, lìa được một phần thì gọi là địa vị thứ nhất của Phần Chứng Giác, tức Sơ Trụ Bồ Tát. Đó là bước đầu tiên chuyển phàm thành thánh, cũng gọi là Chánh Định Tụ. Chánh Định có nghĩa là Trụ. “Tụ” (聚) có nghĩa là “loại”. Ý nói: Người ấy thuộc loại nhập thánh quả, vĩnh viễn chẳng thoái chuyển A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Vì thế, gọi là Chánh Định Tụ. Đạt tới địa vị này thì mới gọi là “tín căn thành tựu”. Do người ấy thành tựu tín căn, nên đạt được Bất Thoái. Do vị ấy mới thành thánh quả Bất Thoái, nên gọi là Sơ Trụ. Từ đó, trải trọn bốn mươi mốt địa vị, đoạn một phần vô minh tối hậu, thì mới có thể lìa sạch hết thảy các tướng, tâm thanh tịnh mới hiện tiền viên mãn, nên gọi là Cứu Cánh Giác, còn gọi là Diệu Giác, cũng gọi là Phật. Có thể thấy: Từ phàm phu cho tới Cứu Cánh Giác, công hạnh duy nhất là “lìa tướng” mà thôi! Vì sao có thể lìa? Nương vào Văn Tự Bát Nhã để khởi Quán Chiếu Bát Nhã đấy thôi! Đức Thế Tôn vẫn sợ học nhân chẳng thể hiểu sâu xa Văn Tự Bát Nhã vừa được nói trên đây, sẽ từ đâu mà quán chiếu? Do vậy, nói tới chỗ này, Ngài lại vì họ dung thông các nghĩa trước để họ quán chiếu dụng công. Quý vị hãy nên biết: Lũ chúng ta đã thọ trì kinh này, ắt phải nên triệt để lãnh hội nghĩa thú do đức Phật đã nói, khiến cho tâm hiểu rành rẽ thấu đáo. Sau đấy, khi tu hết thảy các pháp, khi gặp hết thảy các cảnh, sẽ có thể vận dụng, dùng “trải qua sự việc để rèn luyện cái tâm”. 

Nhất là phải nên trong lúc đi, đứng, ngồi, nằm, lúc mặc áo, ăn cơm, lúc tiếp bạn, tiễn khách, trong mọi lúc, mọi nơi, thường tồn dưỡng nghĩa thú đã lãnh hội trong tâm, thong dong tìm cầu, thấu hiểu thâm nhập, chớ để gián đoạn. Chú trọng sao cho kinh nghĩa và cái tâm của mình dung hội thành một phiến! Như thế chính là huân tập, chính là quán chiếu, không nhất định phải tĩnh tọa, quán chiếu. Dụng công như thế, sẽ có thể khiến cho vô minh giảm dần, mỏng dần, sẽ có công năng tăng trưởng Bồ Đề, trừ chấp, phá ngã. Ắt cần phải tồn dưỡng chân thành như thế. Sau đấy, khi vận dụng thì mới đạt được công hiệu. Đấy chính là cái được gọi là “dưỡng đạo tâm” trong phần trước. Bồi dưỡng như thế, đạo nhãn cũng càng sáng thêm! Đấy chính là phương pháp tu hành thân thiết nhất, đượm vị nhất, chẳng có mảy may tốn sức, hoặc trở ngại sự, mà có thể đạt được thọ dụng to lớn, ngàn vạn phần đừng coi thường! 


Kinh văn trong phần trước và phần này nếu nói liên tiếp thì ý nghĩa càng rõ rệt! Nay tôi lại đem phần trước và sau ghép lại thành một mạch để thưa cùng quý vị, hòng thuận tiện lãnh hội triệt để. Nói “phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” tức là dạy hãy nên khiến cho thanh tịnh tâm vốn sẵn có nơi tự tánh hiện tiền. Làm thế nào để hiện? Tức là trong cái tâm ấy, chớ nên hiện khởi cảnh giới lục trần, chớ nên trụ trong trần cảnh để hiển hiện cái tâm ấy, ngõ hầu dần dần được thanh tịnh. Do vậy, có thể biết: Nói “thanh tịnh” chẳng phải là trầm không trệ tịch, khiến cho tâm chẳng khởi, mà chỉ là hãy nên lìa hết thảy các tướng. Lìa những tướng nào vậy? Chính là chớ nên đối với cảnh tướng lục trần mà phân biệt, đối đãi, trụ chấp sanh tâm. Lại còn không chỉ phải nên lìa tướng cảnh giới, mà cũng nên lìa cái tướng chia chẻ “vô trụ” và “sanh tâm” thành hai chuyện, hãy nên sanh tâm chẳng trụ vào đâu! 

Thế nào là “sanh tâm chẳng trụ vào đâu?” Thiền sư Vĩnh Gia Nguyên Giác đời Đường có một bài tụng vừa khéo để chú giải cặn kẽ. Tụng rằng: “Kháp kháp dụng tâm thời, kháp kháp vô dụng tâm. Vô tâm kháp kháp dụng, thường dụng kháp kháp vô” (Vừa khéo khi dụng tâm, vừa khéo chẳng dụng tâm. Vô tâm vừa khéo dùng, thường dùng thật khéo vô). Câu đầu tiên [có nghĩa là] tâm sanh, là Hữu, là Chiếu. Câu thứ hai, chẳng trụ vào đâu, tức là Không, là Giá (遮, ngăn che). Gộp lại để xem, sẽ là sanh tâm chẳng trụ vào đâu. Đấy cũng là Không và Hữu chính là lẫn nhau, Giá và Chiếu đồng thời. Câu thứ ba chính là vô trụ mà sanh tâm, cũng chính là Giá mà Chiếu, Không mà Hữu. Câu thứ tư tức là sanh tâm mà vô trụ. Đó gọi là Chiếu mà Giá, Hữu mà Không. Gộp hai câu ba và bốn để xem, thì Giá, Chiếu, Không, Hữu, vô trụ, sanh tâm đều chẳng thể nói, mà lại vừa khớp là sanh tâm chẳng trụ vào đâu! Đấy chính là ý nghĩa gìn giữ để ngầm hợp tự tại. Hãy nên biết: Sanh vô trụ tâm chính là sanh tâm thanh tịnh. Sanh tâm thanh tịnh chính là sanh Thật Tướng. Phụng trì Kim Cang Bát Nhã thì hãy nên tín giải, thọ trì như thế, hãy nên vì người khác mà nói như thế, khiến cho ta lẫn người đều lìa hết thảy các tướng như thế, sẽ là hiển hiện cái tâm thanh tịnh mà mọi người đều cùng có như thế đó. Có như thế thì mới là phát tâm A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề!


Khoa “phát tâm vô trụ” trong phần trước được nói sau khoa “trang nghiêm cõi Phật”. Nay kết lại khoa “vô trụ phát tâm” được nói sau khoa Lục Độ. Đấy là lại cảnh tỉnh: Sở dĩ tu Lục Độ chính là để trang nghiêm cõi Phật. Vì thế, ở đây xiển minh “hãy nên lìa hết thảy tướng để phát tâm tu Lục Độ”, cũng chính là lý do vì sao kết lại nghĩa trước, tức “hãy nên lìa tướng để trang nghiêm cõi Phật”. Sở dĩ Bồ Tát trang nghiêm cõi Phật với dụng ý “thượng cầu, hạ hóa”. Vì thế, thượng cầu, hạ hóa đều phải nên lìa hết thảy các tướng. Trong kinh Phật có nói: “Thượng vô Phật đạo khả thành, hạ vô chúng sanh khả độ” (Trên không có Phật để có thể thành, dưới chẳng có chúng sanh để có thể độ). Ý ấy chính là thành Phật mà chẳng thấy tướng thành Phật, độ chúng sanh mà chẳng thấy tướng độ chúng sanh. 


Nói chung, “sanh tâm chẳng trụ vào đâu” tức là lời diễn nói chân thật “lìa hết thảy các tướng”, đó là cái được gọi là “viên ly” (圓离, lìa trọn vẹn) vậy! Viên ly tức là Không đến tột cùng, cũng là “lìa tứ cú, tuyệt bách phi”, cũng tức là lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, cũng chính là Song Giá, Song Chiếu, Song Minh (cùng ngầm khế hợp), Song Tồn (cùng tồn tại), Giá Chiếu đồng thời, Tồn và Minh tự tại. Hãy nên lãnh hội như thế. Lại đem “chớ nên chẳng trụ vào đâu” nói gộp vào “sanh tâm” với ngụ ý răn nhắc tột bậc. Đấy là nhằm chỉ dạy học nhân, nếu ở ngoài “không trụ vào đâu” mà sanh tâm, tâm sẽ là có trụ, cũng là Sanh, tức là trở thành trật lất! [Ý ấy] chẳng nhỏ nhiệm sao? Chẳng nguy hiểm sao? Khoa kế tiếp dùng cách nói ngược lại để chỉ rõ, chính là để làm sáng tỏ nghĩa này. 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1.1.3. Nói ngược lại để chỉ rõ 

(Kinh) Nhược tâm hữu trụ, tắc vi phi trụ.


(經)若心有住，則為非住。


(Kinh: Nếu tâm có trụ, sẽ là chẳng phải trụ). 


“Nhược tâm hữu trụ” (Nếu tâm có trụ) chính là nói rõ nếu ở ngoài 
“chẳng trụ vào đâu” mà sanh tâm, thì sanh tâm sẽ có cái để trụ vào. “Trụ” có nghĩa là “chấp giữ”. Nếu sanh tâm ở ngoài “chẳng trụ vào đâu”, thì cái tâm ấy sẽ có chấp giữ. Chấp giữ là chấp tướng. Vì thế nói “tắc vi phi trụ”, hàm ý “hễ trụ thì sai mất rồi!” Vì sao vậy? Hễ trụ liền có tướng, mâu thuẫn với “hãy nên lìa hết thảy các tướng” như phần trên đã nói. Do vậy, chẳng đúng! Đọc hai câu kinh văn này liền một mạch, ý nghĩa càng hết sức rõ rệt! Bởi lẽ, nếu tâm có trụ, thì sẽ là phi trụ, giống như nói “nếu tâm có cái để trụ vào, sẽ chẳng phải là đáng nên trụ”. Do đó nói “hễ trụ liền trật!” Nghĩa này đúng như lúc mở đầu kinh đã nói: “Bồ Tát đản ưng như sở giáo trụ” (Bồ Tát chỉ nên trụ đúng như đã được dạy). Một đằng là nói theo chiều thuận, một đằng là nói theo chiều nghịch, hô ứng lẫn nhau từ xa! Nếu tâm có trụ, sẽ chẳng phải là trụ đúng như lời dạy! Vì thế nói: “Sẽ chẳng phải là trụ”. Trước đó nói “ưng như sở giáo trụ” chính là tiếp ngay câu trước đó “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ vào đâu). Có thể thấy: Nói “như sở giáo trụ” (trụ đúng như đã dạy), bất quá là do người hỏi “ưng vân hà trụ” (nên trụ như thế nào?), mà đành tùy thuận mà nói “trụ” đó thôi! Chứ ý nghĩa thật sự là “trụ mà vô trụ”. Nói cách khác, chính là hãy nên trụ nơi “chẳng trụ vào đâu”. Do điều này, đủ để chứng tỏ “hãy nên chẳng trụ vào bất cứ một thứ gì”. Nếu tâm có trụ thì cái “trụ” ấy sai be bét mất rồi! 


Chắc có kẻ bảo: “Hiểu nghĩa như ông chẳng đúng! Ý nghĩa của kinh là ‘nếu trong hết thảy các pháp mà tâm có trụ, thì chẳng phải là trụ Bát Nhã’. Do vậy nói ‘hết thảy các pháp đều chẳng nên trụ, nhưng hãy nên trụ vào Bát Nhã’. Kinh Đại Bát Nhã chẳng nói đó sao: ‘Chẳng trụ trong hết thảy các pháp, tức là trụ Bát Nhã’. Nếu dùng kinh văn từ hai chỗ ấy để ấn chứng, có thể thấy ở đây chính là nói ‘hãy nên trụ trong Bát Nhã’. Nếu trụ vào Bát Nhã thì chẳng phải là ‘không trụ trong hết thảy các pháp thì không được!’ Vì thế, nói ‘nếu tâm có trụ thì tức là phi trụ’. Do đó biết nghĩa như ông hiểu là chẳng đúng!” Lời kẻ ấy sai lầm rất lớn, do chẳng hiểu rõ ý nghĩa của kinh mà ra! Nay tôi sợ có thể là có người do thấy kinh Đại Bát Nhã nói như thế mà nẩy sanh hiểu lầm, chẳng thể không dẫn ra để nói rõ triệt để nghĩa này.


Hãy nên biết: Hai khoa thuộc phần trước kinh này đặc biệt nói về Đệ Nhất Ba La Mật và Nhẫn Nhục, chính là để nói rõ “Bát Nhã chẳng lìa hết thảy các pháp, hết thảy các pháp chẳng lìa Bát Nhã”. Điều ấy có thể chứng minh câu “tắc vi phi trụ” chắc chắn không thể hiểu là “chẳng phải trụ Bát Nhã”. Vì sao vậy? Do Bát Nhã đã chẳng thể tách lìa hết thảy các pháp, vậy thì “chẳng trụ vào hết thảy các pháp” như kinh Đại Bát Nhã đã nói sẽ bao gồm [ý nghĩa] “chẳng trụ Bát Nhã” trong ấy. [Thế mà kinh Đại Bát Nhã] lại nói “tức thị trụ Bát Nhã” (chính là trụ Bát Nhã), phải hướng theo bốn chữ “bất trụ tức thị” (chẳng trụ chính là) để lãnh hội [ý nghĩa]. Bởi lẽ, nói “nhất thiết bất trụ” (hết thảy chẳng trụ) tức là trụ rồi! Nói chung là nhằm nói rõ ý nghĩa “Bát Nhã hãy nên dùng bất trụ để trụ”. Điều này hoàn toàn có ý nghĩa tương đồng với “đản ưng như sở giáo trụ” (chỉ nên trụ đúng như đã dạy) được nói trong kinh này. Huống chi, ngoài hai câu ấy, kinh Đại Bát Nhã còn có hai câu như sau: “Bất tín nhất thiết pháp, thị danh tín Bát Nhã” (Chẳng tin hết thảy các pháp thì gọi là tin Bát Nhã). Hãy nên biết: Hết thảy các pháp đều do đức Phật nói, há có nên chẳng tin? Nếu gộp chung bốn câu lại để đọc, sẽ có thể ngộ biết: Đấy cũng là nhằm nói rõ nghĩa “hết thảy các pháp chẳng thể lìa Bát Nhã. Hết thảy hành nhân chẳng thể lìa Bát Nhã”. Nếu hiểu thành “chẳng cần hết thảy các pháp, chỉ chấp Bát Nhã” thì sẽ là quét sạch Phật pháp, có lý ấy hay chăng? 


Còn như kinh này trước đó đã nói rõ ràng “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã”, lại nói “đệ nhất chẳng phải là đệ nhất”, há có thể nói “hãy nên trụ vào Bát Nhã” hay không? Nói chung, hễ đọc kinh Phật, muốn hiểu Phật lý, ắt phải nên hiểu sâu, hiểu trọn vẹn. Nếu không, sợ rằng sẽ là lầm pháp, lầm người! Đối với pháp môn Bát Nhã, càng cần phải đặc biệt chú ý hơn. Bởi lẽ, lý ấy quá sâu xa, tinh vi, từ ngữ lại hết sức viên mãn, linh hoạt, muôn phần chẳng thể nhìn nông cạn, hẹp hòi được! Chớ nên dùng cái thấy lệch lạc để suy lường! 


Lại có người nghi “nói phi trụ như vậy chính là nói chẳng trụ Bồ Đề”, cũng là sai lầm to lớn! Đức Phật và trưởng lão vì nói rõ “cũng chớ nên trụ vào Bồ Đề tâm”, bèn đặc biệt nói nửa sau của bộ kinh này. Khi nói tới nửa bộ sau, [quý vị] sẽ tự hiểu rõ ý chỉ này; ở đây, tôi chẳng rườm lời. Nói chung, Trụ tức là Thủ (取, giữ lấy); đó cũng là chấp. Hết thảy đã chẳng nên chấp, cho nên “hết thảy đều chớ nên trụ”. Hễ có trụ thì sai mất rồi! 


Hoặc lại nói: “Kinh dạy chớ nên trụ trong sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp để sanh tâm, tức ‘lìa tướng’ dường như là dựa theo bên Hữu để nói”. [Kẻ lập luận như vậy] chẳng biết: Hễ nói một chữ Pháp, liền bao gồm cả Phi Pháp. Trong phần trước đã chẳng nói rồi đó sao? “Pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp” (Pháp còn nên xả, hà huống phi pháp). Vì thế, hễ nói đến Pháp là đã bao gồm Phi Pháp! Lại còn nói rõ “ưng ly nhất thiết tướng” (hãy nên lìa hết thảy các tướng). Nếu chẳng nhiếp trọn hết bốn câu “có, không…”, sẽ chẳng thể nói là “hết thảy”. Phàm đối với những chỗ như thế này, nếu chẳng quán sâu, quán trọn vẹn, sẽ thành bàn nói Bát Nhã hư vọng, nông cạn. Bất luận nói xằng bậy hay nói nông cạn, tội ấy quá to! Vì thế, nay tôi tiện dịp, bèn nói phân tích cặn kẽ! 


Phần này kết lại hai khoa “vô trụ phát tâm” và “vô trụ bố thí” nhằm tổng kết phần kinh văn trước đó. Do vậy, ý nghĩa được chứa đựng ở đây đã nhiều mà lại còn trọng yếu. Nếu chẳng nêu tỏ theo từng tầng cho thấu triệt, nghĩa thú sẽ chẳng dung thông, nhất quán, [hành nhân] sao có thể tác quán cho được? Huống chi, trụ trần sanh tâm chính là tập khí tích tụ của phàm phu, tột bậc khó trừ. “Chẳng nên trụ trần để sanh tâm” chính là đúng bệnh mà cấp thuốc, có mối liên quan tột bậc khẩn yếu, vậy thì đối với chuyện “làm như thế nào để có thể chẳng trụ”, muôn phần chẳng thể không nói nhiều phương tiện, khiến cho [người đọc] có chỗ tiến nhập. Nếu chẳng như vậy, tuy nói đạo lý Bát Nhã cực đúng, vẫn là nói suông! Dẫu nghe cực rõ, vẫn là uổng công nghe! Vì vậy, đối với những chỗ này, [người đọc] đều phải nên tột bậc chú trọng, chớ nên sợ phiền, chẳng thể lướt qua chút nào được! 


Trưởng lão hỏi về phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, hãy nên trụ như thế nào, hãy nên hàng phục cái tâm như thế nào? Đó là tách ra để hỏi, vì phát tâm, trụ, và hàng phục rõ ràng là ba chuyện. Nhưng tuy nói là ba, ý vẫn nhất quán! Vì sao vậy? Trưởng lão hỏi Trụ, ngụ ý hỏi phương pháp khiến cho cái tâm được an trụ. Sợ chẳng thể an trụ, cho nên lại hỏi “hàng phục như thế nào?” Mà hỏi “hàng phục như thế nào”, lại chính là hỏi “hãy nên phát tâm như thế nào?” Vì vậy, đức Thế Tôn giải đáp cũng là đáp dung thông. Thử xem ngữ ý trong lời đáp đầu tiên về hàng phục, sẽ có thể ngộ biết: Nói là “hàng phục” thì chẳng có gì khác, chính là hàng phục sự trụ tướng. Do đó nói: “Nhược hữu tứ tướng, tức phi Bồ Tát” (Nếu có bốn tướng, tức chẳng phải là Bồ Tát). Trong chỗ kết lại, đặc biệt nói câu này, chính là chỉ rõ ý ấy. Kế đó, khi Ngài giải đáp [câu hỏi] “hãy nên trụ như thế nào”, bèn nói “đản ưng như sở giáo trụ” (chỉ nên trụ đúng như lời dạy); mà điều đã dạy chính là “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ vào đâu). Quán sâu xa ý này, lại có thể ngộ biết: Do chúng sanh chỗ nào cũng trụ chấp, cho nên dạy vô trụ. Dạy vô trụ chính là vì để hàng phục! Đó là Ngài đã đem “trụ” và “hàng phục” dung hợp thành một khối. Những điều nói tiếp theo đó, không gì chẳng nhằm nêu tỏ nghĩa lý “hãy nên chẳng trụ vào đâu”. Nói tới chỗ ấy, lại dẫn những điều đã nói trước đó, nhưng đại lược biến đổi từ ngữ để nói sâu đậm, thấu triệt hơn rằng: “Ưng sanh vô sở trụ tâm” (Hãy nên sanh cái tâm chẳng trụ vào đâu). Lại nói “nhược tâm hữu trụ, tắc vi phi trụ” (Nếu tâm có trụ thì chẳng phải là trụ). Do đó, càng có thể ngộ biết: Hai chữ Vô Trụ chính là tông chỉ chủ yếu của Kim Cang Bát Nhã. Đối với ngàn lời vạn lẽ trong một bộ kinh, có thể dùng một câu để bao trùm: “Vô trụ mà thôi!” Vì sao đức Thế Tôn phải đáp dung thông như thế? Vì sao người đọc kinh phải lãnh hội ý chỉ chủ yếu trong lời đáp như thế? Vì nếu chẳng phải là như vậy, dụng công sẽ chẳng thể nắm được chỗ trọng yếu, then chốt. Không nắm được chỗ trọng yếu, then chốt, sao có thể thực hiện cho được? 


Lại nữa, “lìa hết thảy các tướng” được nói ở đây chính là ý nghĩa Vô Trụ. Nói “ưng ly” (hãy nên lìa), đó là ý nghĩa hàng phục. Nhưng nói “ưng ly nhất thiết tướng phát Bồ Đề tâm” (hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát Bồ Đề tâm) tức là dung hợp trụ, hàng phục và phát tâm thành một khối. Giống như nói: Đối với các nghĩa đã nói trên đây, chớ nên cho rằng chỉ sau khi đã phát Bồ Đề tâm thì mới nên hàng phục, trụ tướng! Hãy nên biết: Khi phát tâm là đã phải nên lìa hết thảy các tướng để chẳng trụ vào đâu, thì mới là phát Bồ Đề tâm! Có phần tiểu kết này, những điều được nói trên đây càng thêm phần răn nhắc. Người nghe pháp hiểu rõ ý nghĩa này, sẽ biết khi phát tâm, chẳng thể hàm hồ! Do cái tâm đã chân thật, sẽ chẳng đến nỗi chuốc lấy cái quả cong vẹo. Đó gọi là “khi mới phát tâm liền thành Chánh Giác” là như thế đó. Hãy nên tín giải, thọ trì như vậy. 


Hai câu “chớ nên trụ vào sắc để sanh tâm. Chớ nên trụ vào thanh, hương, vị, xúc, pháp để sanh tâm” được đức Thế Tôn nhắc lại rất có thâm ý! Do hoàn cảnh của chúng sanh trong trần thế, chẳng lìa sáu món ấy (lục trần). Trụ trần sanh tâm chính là tập khí tích tập từ vô thỉ tới nay; muốn liễu sanh thoát tử thì ắt phải trái trần, hợp giác. Do vậy, đặc biệt lặp lại lần nữa, khiến cho chúng sanh đang ở trong trần cảnh sẽ thấu hiểu sâu đậm ba chữ “bất ưng trụ” (chớ nên trụ), luôn luôn quán chiếu, siêng năng xa lìa, ngõ hầu dần dần có thể đạt tới chẳng trụ. 


Tạm gác sắc, thanh, hương, vị, xúc lại đó. Trước hết nói về chữ Pháp, làm thế nào để lìa? Bất luận đối với pháp thế gian nào, đều phải nên tận hết trách nhiệm. Nếu chẳng tận hết trách nhiệm, lại rơi vào nhân quả, sao có thể lìa? Huống hồ Phật pháp cũng là pháp! Chính vì cần phải nương vào pháp để tu hành, sao lại có thể lìa? Do vậy, biết rằng: Nói “lìa” chính là nói “chẳng trụ”, chính là nói “chẳng chấp”, chẳng phải là nói “chẳng hành pháp ấy”! Nhưng cần phải tận tâm mà hành, hành như thế nào thì mới là chẳng chấp? Do vậy, chẳng có phương tiện, sẽ chẳng thể! Nay xét theo hai phương diện Hành và Giải để lại nói về phương tiện. 


Phương tiện để hành là như thế nào? Nói theo pháp thế gian, phàm những gì đáng nên làm, sẽ tự phải nên tận tâm kiệt lực, chẳng lầm lỡ nhân quả. Trước hết, càng phải chú ý: Bất luận gian nan, khốn khổ như thế nào, quyết chớ nên dấy tâm nhọc nhằn, oán trách! Bất luận thành tích ưu việt, lớn lao cỡ nào, quyết chẳng thể có ý tưởng cậy công. Bất hạnh thất bại thì cũng quyết chớ nên do vậy mà nẩy sanh phiền não, ưu sầu, than thở cảm khái, phẫn hận. Ắt cần phải đạt tới mức độ ấy thì mới có thể đạt tới mức độ như trong phần trước đã nói “sự đưa tới bèn ứng phó, xong việc bèn quên đi”, đạt được cái tâm tương ứng với “chẳng chấp trước”. Nói theo pháp xuất thế gian, phải là bất luận tu lâu cỡ nào, tốt đẹp cỡ nào, hoàn bị cỡ nào, quyết chẳng cho chính mình là đúng, quyết chẳng tự mãn! Như thế thì mới có thể “hành vô sở sự” (tuy làm mà chẳng thấy có chuyện được thực hiện). 


Nhưng chúng sanh chỗ nào cũng chấp trước là vì có ngã tướng. Ngã tướng sẽ sanh ra ngã kiến. Vì thế, muốn giải quyết từ căn bản, chẳng phá ngã kiến, sẽ không thể được! Nhưng muốn phá ngã kiến mà chẳng hiểu rõ Phật lý, sẽ chẳng thể! Vì sao vậy? Ngã kiến do ngu si dấy lên, nhưng cái lý vô ngã và pháp phá ngã chỉ có kinh Phật là nói tinh vi, tường tận nhất! Do vậy, nếu chẳng do Phật pháp, sẽ chẳng thể mở mang chánh trí, tiêu trừ sự ngăn chướng ấy, hóa giải ngu si, trừ khử ngã kiến. Vì thế, muốn thật sự có thể chẳng chấp trước nơi hành vi, ắt phải nên liễu giải Phật lý; nhưng liễu giải trọn chẳng dễ dàng! Thử dùng ngã kiến để nói, vì sao có ngã kiến? Ngã kiến có hại như thế nào? Trừ khử ngã kiến bằng cách nào? Như thế nào thì mới là vô ngã? Chỉ nhận biết đầu mối mà đã rối rắm, huống hồ còn có các sự lý liên quan rất ư là nhiều! Nếu biết một điều, bỏ sót các điều khác, ắt sẽ dùng chấp trước lệch lạc để khái lược toàn bộ. Thiên chấp (偏執, chấp lệch lạc vào một phía) chính là chấp trước. Nếu muốn liễu giải mỗi Sự, mỗi Lý trong kinh Phật, ắt trước hết phải trừ khử các thứ thiên chấp ấy. Phải biết: Ắt có thể dung hội các nghĩa thì mới có thể thông đạt một nghĩa. Đấy chính là lý do phải nên quán mọi phương diện. Ắt cần phải quán mọi mặt thì mới có thể dần dần tiến nhập thâm quán và viên quán, đạt được thâm giải, viên giải.


Như vậy thì phương tiện để liễu giải là như thế nào? Trước hết, hãy nên đọc tụng cho nhiều. Tốt nhất là đọc trọn khắp hết thảy các kinh luận. Nếu [đọc trọn khắp hết thảy các kinh luận mà] hời hợt xem qua, trọn chẳng có mảy may lợi ích gì, mà cũng chẳng phải là ai nấy cũng đều có thể làm được! Nay tôi chỉ nêu ra số lượng cực ít chẳng thể thiếu để nói: Đối với các kinh Viên Giác, Lăng Nghiêm, Lăng Già, Địa Tạng v.v… đều nên đọc cho nhiều. Hoa Nghiêm, Pháp Hoa nếu chẳng thể đọc hết, thì hoặc là đọc một loại. Nếu chẳng thể đọc toàn bộ, thì đọc một vài phẩm cũng được! Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện trong kinh Hoa Nghiêm hãy nên dùng làm khóa tụng hằng ngày. Còn như kinh này thì chẳng thể lìa ngày nào, lại càng chẳng đợi phải nói! Đối với luận, thì hai loại Đại Thừa Khởi Tín Luận
 và Đại Thừa Chỉ Quán
 cũng nên xếp vào công khóa hằng ngày, luân lưu đọc thuộc! Ba kinh một luận Tịnh Độ cũng chẳng thể không đọc. Phàm nói đến tụng, hãy nên chí thành cung kính đọc, thong dong tìm tòi, nghiền ngẫm để thấu hiểu sâu xa mà đọc. Đối với những câu khẩn yếu trong ấy, cần phải luôn luôn gìn giữ trong tâm, khiến cho chúng ngầm hợp nhất với tự tâm. Đó chính là quán môn tối diệu!


Muôn vàn chớ nên xem [kinh luận nhà Phật] giống như sách thế tục, chỉ noi theo văn tự để phân tích, biện bác. Càng mổ xẻ, biện bác, càng chấp nặng trĩu, chướng càng sâu thêm! Vì sao vậy? Do không gì chẳng phải là dùng ngã kiến phàm tình vốn sẵn có từ nhiều đời tới nay để suy đoán, dò lường đó thôi! Như vậy thì không chỉ tăng trưởng thiên chấp, mà còn sợ rằng sẽ nẩy sanh đại tà kiến nữa kia! Huống hồ Phật, Bồ Tát nói Lý vốn siêu việt phàm tình, nay dùng phàm tình để dò lường, sao có thể hiểu rõ cho nổi? Do chẳng hiểu rõ, thậm chí nẩy sanh hủy báng to lớn, đọa vào ngục Vô Gián, chứ không phải chỉ là thoái thất tín tâm mà thôi! Vì thế, dò theo văn tự để tìm tòi chính là điều đại kỵ trong học Phật. Bởi đó, kinh Viên Giác bảo: “Dĩ luân hồi kiến, trắc Viên Giác hải, vô hữu thị xứ” (dùng kiến chấp luân hồi để dò lường biển Viên Giác, chẳng có lẽ ấy). 

Còn đối với chú sớ của cổ đức, nếu muốn nghiên cứu, hãy nên xem rộng. Do mỗi tác phẩm đều có ưu điểm và khuyết điểm riêng, ắt phải hiểu dung thông các nghĩa [được nói trong đó], rất kỵ thiên chấp! Cũng giống như đọc kinh, chớ nên chuyên hướng theo văn tự để mổ xẻ, biện bác, truy cầu. Chỉ có như trên đã nói, [tức là] chí thành cung kính xem đọc, thong dong ngẫm nghĩ, nghiền ngẫm thấu hiểu sâu xa mà đọc, tồn dưỡng quán chiếu. Đó là điều trọng yếu nhất! Càng phải nên dùng hành trì để giúp sức. Trước tiên là phải trì giới, tu phước, cộng thêm siêng ròng sám hối, lễ kính Tam Bảo, thỉnh cầu gia bị, hòng tiêu túc chướng của ta, khai chánh kiến của ta. Lại còn phát đại bi, đại nguyện, rộng độ chúng sanh, thì cảm ứng sẽ tự nhanh chóng. Lại còn phải nên khẩn thiết niệm Phật, trì chú, nương vào sức gia trì để trừ chướng lấp. Giải và hành cùng tiến như thế, lâu ngày chầy tháng chẳng biếng nhác, chướng sẽ nhẹ dần, tâm rỗng rang dần, huệ khai dần dần, công quán chiếu sẽ thuận theo đó mà dần dần sâu, dần dần viên. Ngã Chấp và Pháp Chấp cũng thuận theo đó mà dần dần hóa giải, dần dần trừ mất. Pháp và phi pháp cũng dần dần chẳng chấp. Đó gọi là “nước chảy mãi thành suối”, chẳng mong đợi mà tự nhiên đạt được như thế. Cố nhiên chẳng phải chỉ là hiểu rõ Phật lý mà thôi! Đấy là dùng pháp để nói! 


Đối với sắc và thanh, hễ cái gì mắt thấy thì không gì chẳng phải là sắc, những gì tai nghe được, không gì chẳng phải là thanh. Hương, vị, xúc cũng phỏng theo lệ đó mà biết! Tuy lánh mình tới chỗ không người, nhưng trăng sáng nơi núi non, mắt ngó thấy đều thành sắc. Gió mát lùa trên sông, tai nghe thấy bèn thành tiếng, sao có thể xa lìa cho được? Cần phải biết: Tâm chẳng thanh tịnh, dẫu đóng ngăn sự thông sáng (bít chặt sự cảm nhận thông qua giác quan), đúng là chẳng biết có bao nhiêu huyễn tượng sắc, thanh, hương, vị, xúc hiển hiện trong ý cảnh! Ắt phải như trên đã nói, giải và hành cùng tiến, huân tập lâu ngày, khiến cho đạo nhãn sáng tỏ, đạo tâm tịnh, sẽ có thể phản kiến, phản văn, ắt các cảnh sắc, thanh v.v… mới chẳng hiện khởi trong tâm. Sau đấy, đối cảnh gặp duyên, mới đạt được “thấy mà như chẳng thấy, nghe mà như chẳng nghe!” 


Càng phải nên biết: Đức Phật nói hai câu này vốn là vì người phát Bồ Đề tâm, tu Bồ Tát hạnh mà nói. Do người ấy đã phát đại bi, đại nguyện, tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật, muốn độ mỗi một chúng sanh đều trọn thành Phật đạo. Như thế thì đời đời kiếp kiếp, chẳng thể xả chúng sanh. Nếu chẳng lìa hết thảy các tướng, sẽ sợ hãi sanh tử lưu chuyển, lui sụt đại đạo tâm! Hơn nữa, chẳng xả chúng sanh, sẽ chẳng thể xả trần cảnh. Hễ nói tới cảnh, bèn có thuận và nghịch. Nếu chưa thể sanh tâm vô trụ, lìa hết thảy các tướng, hễ gặp nghịch cảnh, có thể chẳng thoái thất ư? Như ngài Xá Lợi Phất trong sáu mươi kiếp phát đại tâm, tu đại hạnh, do gặp người xin mắt, Ngài đã móc một con mắt cho, [kẻ đó] lại đòi nốt con mắt kia! Bởi đó, Ngài thoái Đại, lui về Tiểu. Đó là chứng cớ rành rành. Nếu gặp thuận cảnh, hoặc làm vua trong loài người, hoặc làm chư thiên, làm Đế Thích, cũng cần phải lìa tướng thì mới có thể đạo tâm kiên cố, chẳng đến nỗi bị xoay chuyển bởi lạc cảnh. Huống hồ Bồ Tát một mực hạ hóa, mặt khác vẫn thượng cầu! Như đức Thế Tôn từ nhiều kiếp tới nay, do một câu [kinh văn hoặc chánh pháp] mà gieo thân vào lửa, do nửa bài kệ mà chịu vong thân, chẳng biết đã trải qua bao nhiêu đời, đều là do công lao của “có thể lìa tướng”. Do bởi lẽ này, ắt phải nên đừng trụ vào lục trần mà sanh tâm, sau đấy bèn lìa hết thảy các tướng. Sau khi tướng đã lìa thì tánh sẽ hiển lộ. Tánh đã hiển lộ bèn có thể ngồi nơi đạo tràng bất động, hiện thân trong các cõi nhiều như vi trần, thỏa mãn bổn nguyện Bồ Đề “thượng cầu, hạ hóa”. Đó là nguyên do vì sao đức Thế Tôn đã nói rồi lặp lại! 


Từ đó bèn đàm luận: Người phát đại tâm, tu đại hạnh, há cũng chẳng khó lắm ư? Tuy vậy, có phương tiện thù thắng, dẫu khó mà chẳng khó! Phương tiện gì vậy? Chính là niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Hãy nên biết: Pháp môn niệm Phật cầu sanh chính vì người phát đại đạo tâm mà nói, kiêm vì những chúng khác. Người đời chẳng biết, bèn xem thường [pháp môn này], lầm to mất rồi! Khởi Tín Luận chép: “Chúng sanh mới học pháp này (nói đến đại tâm, đại hạnh), muốn cầu chánh tín, cái tâm khiếp nhược. Do trụ trong thế giới Sa Bà này, tự sợ chẳng thể thường gặp chư Phật để đích thân phụng sự, cúng dường, sợ rằng tín tâm khó thể thành tựu, ý muốn lui sụt. Hãy nên biết: Như Lai có phương tiện thù thắng để nhiếp hộ tín tâm, tức là dùng nhân duyên chuyên tâm niệm Phật, tùy nguyện được sanh về cõi Phật ở phương khác, thường thấy Phật, vĩnh viễn lìa khỏi ác đạo. Như Tu Đa La nói, nếu ai chuyên niệm Tây Phương Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật, đem thiện căn đã tu hồi hướng nguyện cầu sanh về thế giới ấy, liền được vãng sanh. Do thường thấy Phật, trọn chẳng bị lui sụt (trên đây là phương tiện của người chẳng biết lìa tướng, tức là vì các chúng sanh khác mà nói). Nếu quán Chân Như Pháp Thân của đức Phật ấy (quán Pháp Thân tức là lìa tướng mà quán tánh), thường siêng năng tu tập (hai chữ “tu tập” này kiêm chỉ hai chuyện lìa tướng và niệm Phật để nói), rốt cuộc được vãng sanh, trụ trong Chánh Định (trụ trong Chánh Định tức là  tín  căn  thành 
tựu)”. 


Xem lời luận ấy, đủ chứng tỏ pháp môn Niệm Phật cầu sanh chính vì người phát đại tâm mà nói. Bởi lẽ, muốn [cho hành nhân] tránh khỏi sự khiếp hãi, thoái thất, do vậy, [đức Phật] mở ra pháp môn phương tiện thù thắng ấy. Do thân cận Di Đà mà trụ trong Chánh Định, tức là không chỉ tín căn thành tựu, mà còn phần chứng Pháp Thân, sẽ có thể phân thân trong một trăm thế giới (đấy là nói theo bậc Sơ Trụ. Từ Sơ Trụ trở lên thì là ngàn thế giới, vạn thế giới. Cứ [mỗi địa vị cao hơn] thì tăng cao gấp mười lần), rộng độ chúng sanh. Bất luận cảnh duyên thuận hay nghịch, dẫu gặp mà như chẳng có chuyện ấy (chẳng có cảnh duyên thuận hay nghịch ấy). Có phương tiện thù thắng ấy, cần gì phải khiếp hãi, chẳng phát đại tâm ư? Người đã phát [đại tâm], lẽ đâu chẳng tu pháp này ư?


Luận nói có hai tướng vãng sanh: 

1) Đã niệm đức Phật ấy, lại còn dùng các loại thiện căn đã tu để hồi hướng cầu vãng sanh, liền được vãng sanh, trọn chẳng lui sụt. Đây chính là người chưa thể lìa tướng kiến tánh, nhưng do nhờ sức nhiếp hộ của Phật, cho nên đắc bất thoái. 

2) Đã niệm đức Phật ấy, lại có thể quán Chân Như Pháp Thân của Phật, rốt ráo được vãng sanh, trụ trong Chánh Định. Đấy là có thể lìa tướng quán tánh, cho nên được vãng sanh, liền trụ trong Chánh Định. “Trụ Chánh Định” là nói người ấy đã dự vào Sơ Trụ. Nói “thượng phẩm vãng sanh” chính là hoa nở thấy Phật, ngộ Vô Sanh Nhẫn. Do vậy, bọn ta nếu lìa tướng và niệm Phật cùng tu, ngưỡng nhờ sức hộ niệm của Bổn Sư, Tiếp Dẫn Đạo Sư, và mười phương chư Phật, sẽ là một đằng đẩy, một đằng lôi, thuận gió căng buồm, có lẽ nào chẳng nhanh chóng lên bờ kia ư? Như vậy thì đối với pháp cùng tu Bát Nhã và Tịnh Độ như đã nói trên đây, mong chớ bỏ sót vậy! 


Đối với chuyện quán Chân Như Pháp Thân của Phật như Khởi Tín Luận đã nói, chớ nên nhìn hạn cuộc. Kinh dạy: “Tâm, Phật, chúng sanh, cả ba không sai biệt”. Đã là lìa tướng mà quán tánh (quán Pháp Thân nghĩa là quán tánh, cũng có nghĩa là lìa tướng), thì quán Pháp Thân của Phật tức là tự quán bản tánh, hãy nên biết như thế. Quán kỹ phần kết luận của khoa “vô trụ phát tâm” này, không chỉ phản chiếu ý nghĩa trong phần Hàng Phục thuộc lời đáp ở đầu kinh, mà cũng là phản chiếu ý nghĩa trong phần Trụ (tức là hai khoa lớn “hãy nên hàng phục cái tâm như thế” và “hãy nên chẳng trụ mà hành bố thí”), ngữ ý hết sức rõ rệt, chẳng cần phải rườm lời trần thuật! 

Phần giải đáp về “hàng phục” thuộc đoạn trước có ý nghĩa dạy lìa tướng để phát đại nguyện. Trong lời đáp về Trụ, có ý nghĩa dạy “lìa tướng để tu đại hạnh”. Gộp lại, chính là truyền dạy “hãy nên phát tâm như thế”. Có thể thấy kinh văn trong phần trước bề ngoài dường như chỉ đáp hàng phục và trụ; thật ra, ngay cả lời đáp cho câu hỏi “phát tâm” cũng được gộp vào trong ấy. Đối với nghĩa này, sẽ thấy câu “ưng ly nhất thiết tướng phát Bồ Đề tâm” (hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát Bồ Đề tâm) chính là cảnh tỉnh, chỉ bày, càng thêm rõ rệt! Ở đây, lại chính là phần kết luận của khoa “vô trụ phát tâm”. Tuy những điều đã nói kể từ lúc khai kinh đã được nhất loạt kết lại, nhưng chỉ là kết lại phần Quán môn. Do vậy, khoa sau lại đặc biệt nói “trong Hạnh môn đã thống nhiếp bố thí của Lục Độ”. Không chỉ là kết lại ý nghĩa “vô trụ bố thí” trong các đoạn văn trước đó, mà còn chỉ dạy “Quán môn và Hạnh môn đều quan trọng, chẳng thể tách rời!” Nhưng trước tiên là nói Quán, sau đó nói đến Hạnh. Lại còn chỉ bảo: Hết thảy các hành trì, đều nên dùng quán huệ để dẫn đường. Lý đã tinh vi, nghiêm cẩn, lại nói thiện xảo, hãy nên lắng lòng lãnh hội! 


Trước đó đã nói: Khoa “phát tâm vô trụ” trên đây chính là kết huyệt của các nghĩa đã nói sau khi khai kinh. Nay khoa “tiểu kết vô trụ phát tâm” này lại là tổng kết huyệt. Thế nào là kết huyệt và tổng kết huyệt? Tuy nghĩa này đã được nói rõ, nhưng do vẫn còn có điều chưa nói đến, nay bèn nói bổ túc, vì đấy là nghĩa trọng yếu. Chớ nên không biết! Nếu không, cũng có thể chẳng nói! 


Trong khoa “phát tâm vô trụ” trước đó, câu “ưng sanh thanh tịnh tâm” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh) chính là kết huyệt của các nghĩa “lìa tướng” sau khi khai kinh. Vì sao vậy? Lìa tướng vốn là để chứng tánh, khiến cho cái tâm thanh tịnh hiện tiền. Chẳng hiện tiền, sẽ chẳng thể chuyển phàm thành thánh. Do đó, nói “ưng sanh thanh tịnh tâm”. 


Câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm) chính là kết huyệt của nghĩa “Không và Hữu đều chẳng chấp” được nói sau khi khai kinh. Vì sao vậy? Hai bên Không và Hữu đều chẳng chấp, ắt phải do Chỉ và Quán cùng vận dụng. Bởi lẽ, “chẳng trụ vào đâu” chính là tâm Không mà tịch, đó gọi là Chỉ. Sanh cái tâm ấy thì tâm rạng ngời mà chiếu soi; đó gọi là Quán. Tức là như Thiền Tông nói “tỉnh tỉnh tịch tịch, tịch tịch tỉnh tỉnh” (hiểu rõ ràng mà vẫn vắng lặng, tuy vắng lặng mà vẫn hiểu rõ ràng). Như thế thì Định và Huệ bình đẳng mới tương ứng với bản tánh “Không như thật, Bất Không như thật” (nói cách khác, do Định và Huệ bình đẳng, nên có thể Không lẫn Hữu đều chẳng chấp), bèn có thể chứng đắc diệu quả “Tịch Chiếu đồng thời”. Do Phật, Bồ Tát chứng diệu quả này, cho nên phân thân trọn khắp các cõi, nhưng chưa từng qua lại. Chẳng khởi tâm ý mà ứng hiện mầu nhiệm không ngằn mé! Loại đại dụng này quả thật là do lúc tu nhân đã cùng vận dụng Chỉ và Quán, Không và Hữu đều chẳng chấp trước mà thành. Do vậy, người phát Bồ Đề tâm hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm. Hai chữ Ưng [trong đoạn chánh kinh trên đây] khẩn yếu, ý nói “ắt phải như thế” thì mới tương ứng với bản tánh, tương ứng với diệu quả. Hai chữ “bất ưng” (chớ nên) cũng khẩn yếu, [vì] trụ trần sanh tâm sẽ là ứng hợp với trần, trái nghịch giác, tánh đức lẫn quả đức đều chẳng tương ứng (Hai chữ Ưng và Bất Ưng trong khoa này cũng phải nên quán như thế). Uyển chuyển mà nói, nói đến chỗ này, lại chính là tổng kết huyệt của các nghĩa trước đó do nói đến nguồn cội vậy! Trong phần trước, đã từng nói đến nghĩa này, nhưng chỉ nói “tu Lục Độ là cái nhân để chứng quả, phát tâm là cái nhân của khởi tu”. Bất quá đấy là một trong các nghĩa khởi nguồn, chẳng phải chỉ là một nghĩa. Vì thế, cần phải nói bổ sung! 


Trong khoa “xin chỉ dạy tên kinh để thọ trì” trong phần trước, đã nói đoạn niệm. Khoa này dạy phương pháp đoạn niệm thân thiết nhất, sơ bộ nhất. Vì thế bảo là “nói đến cội nguồn”. 
 
Khoa Đệ Nhất Ba La Mật trong phần trước nói rõ “các pháp đều là Bát Nhã”, tức là nói rõ “pháp nào cũng đều phải nên lìa tướng”. Khoa Nhẫn Nhục Ba La Mật thì nói “lìa tướng bèn có thể thành Nhẫn”, nhưng chỉ nói Lý, còn khoa này lại dạy phương pháp lìa tướng thân thiết nhất, sơ bộ nhất. Vì thế bảo là “nói đến cội nguồn”. Bởi lẽ, đoạn niệm là nguồn cội để kiến tánh, mà lìa tướng lại là cái gốc để đoạn niệm. Nói chung, khoa này và khoa sau nhằm dạy các môn trọng yếu trong dụng công, há có phải chỉ là đạo lý tinh vi, viên diệu mà thôi? Nếu chỉ hiểu [hai khoa này nhằm dạy] đạo lý, há chẳng phải là cô phụ ý chỉ của kinh! Hiểu rõ phương pháp tu hành trong khoa này, sẽ có thể ứng dụng trong khoa sau. Vì thế, nay tôi nói [chuyện ấy] trong khoa này. 


Nói “phát tâm”, hay nói “sanh tâm”, hai chữ Sanh và Phát là khẩn yếu, tức là nói về lúc khởi tâm động niệm. Chữ Tâm càng khẩn yếu. Bồ Đề tâm, tâm chẳng trụ vào đâu; đó là chân tâm. Trụ trần sanh tâm là vọng tâm. Hễ nói Ưng, nói Bất Ưng (chẳng nên) thì chính là dạy học nhân hãy nên lãnh hội nơi nguồn tâm. Khi khởi tâm động niệm, bèn quán chiếu, chẳng để tu tập lầm loạn! Do đó nói là thân thiết nhất, là bước đầu tiên nhất. Vì khai thị như thế nhằm dạy [hành nhân] vận dụng chánh trí Bát Nhã để trừ vọng niệm, đó chính là công phu tiến nhập khiến cho cái tâm hôn trầm, nhiễu loạn, bị tướng quấy nhiễu sẽ dần dần được an trụ. Vì thế nói là “bước sơ bộ nhất”. Hơn nữa, dụng công như thế hết sức thiết thực, dễ đạt được tiến bộ. Vì sao vậy? Biết nguyên do trở thành phàm phu, biết con đường thành thánh, do thực hiện từ chỗ then chốt khẩn yếu vậy. Vì thế nói là “thân thiết nhất”. 

Thế nào là nguyên do trở thành phàm phu? Hãy nên biết: Hết thảy chúng sanh từ vô thỉ, vì chưa thấu đạt một pháp giới, nên gọi là “bất giác”, cũng gọi là “căn bản vô minh”. Do vô minh bất giác, bèn động niệm. Niệm dấy lên, dễ khiến trong tâm hiển hiện tướng “Năng, Sở đối đãi”. Do vậy, phân biệt, so đo “ta, người” v.v… từ đó ngày càng dồn dập nổi lên. Càng chấp càng mê, càng mê càng chấp. Đó là nguyên do khởi Hoặc, tạo nghiệp, thọ báo; đó cũng chính là nguyên do trở thành phàm phu. Biết điều này, sẽ biết: Để trở thành thánh, chẳng có con đường nào khác; chỉ có lìa tướng, dứt niệm để trừ khử phân biệt, so đo, chấp trước ta, người v.v… mà thôi! Vì sao vậy? Do đất mà ngã nhào, cần phải từ đất mà bò dậy! 


Phát Bồ Đề tâm chính là phát lên cái tâm giác ngộ ban sơ. Bồ Đề có nghĩa là giác. Vô thỉ bất giác là do mê chân, chấp tướng. Nay nếu chẳng biết lìa tướng, phát khởi giác bằng cách nào đây? Hễ biết điều này, sẽ hiểu rõ ý nghĩa “hãy nên lìa hết thảy tướng để phát Bồ Đề tâm”. Có thể thấy là nghĩa này vừa cao sâu, mà vừa rất gần gũi. Nói cao sâu, cần phải đạt tới Diệu Giác thì tướng mới lìa sạch; nhưng nhân trùm biển quả, quả thấu triệt nguồn nhân. Vì thế, lúc mới phát tâm, hãy nên biết như thế, học như thế. Nói gần gũi thì chấp tướng tức là “trái nghịch giác, xuôi theo trần lao”; đó là nguyên do trở thành phàm phu. Lìa tướng tức là “trái nghịch trần, hợp giác”, đấy chính là con đường thành thánh. Do đó, hết thảy học nhân trong lúc khởi tâm động niệm, hãy nên thiết thực dụng công nơi lìa tướng, trọn chớ nên sơ sót! 


Nhưng lìa hết thảy các tướng, rộng lớn bao la, thực hiện từ chỗ nào? Hai câu “bất ưng trụ sắc sanh tâm” (chớ nên trụ vào sắc để sanh tâm) chính là chỉ dạy phương pháp để thực hiện. Phương pháp như thế nào vậy? Phải giữ sao cho tâm chẳng có huyễn tướng của sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp hiển hiện. Hễ chúng hiện ra bèn trừ khử, chớ để trụ chấp. Cần phải đem hai chữ “bất ưng” (chớ nên) vi tế, miên mật dấy khởi. Khi một niệm dấy lên, phải nên khởi chánh niệm tự nhủ: Từ vô thỉ tới nay, do trụ trần sanh tâm, tham sân tranh nhau dấy lên, có ta, không có người khác, đọa lạc ác đạo chẳng biết bao nhiêu lần? Dẫu sanh vào đường lành rồi lại đọa lạc. Nỗi khổ luân hồi vô lượng vô biên! Cứ hướng theo sự khổ mà tự mình chẳng hay biết. Nay may mắn được nghe pháp, cũng đã biết rồi, sao vẫn cứ để tâm hiện khởi, chẳng sợ khổ vậy? Chính mình vẫn còn như thế, sao có thể lợi lạc người khác? Hết sức chẳng nên! Đó là điều thứ nhất!


Lại nghĩ rằng: Mê tướng thì thành chúng sanh, lìa tướng bèn gọi là chư Phật. Một thăng, một giáng, một thánh, một phàm, chỉ trong khoảng chớp mắt, chẳng hở bằng khoảng sợi tóc. Nay học Phật, trong khoảng chẳng hở một sợi tóc ấy, hoàn toàn từ ngay trong cơ duyên ấy mà đoạn dứt. Muôn vàn chớ để cái tâm vướng mắc trong các huyễn tướng ấy. Hơi buông lung thì đã vuột mất, há gọi là “học Phật” được sao? Hết sức chớ nên. Đó là điều thứ hai. 


Lại còn nghĩ: Trong tự tánh thanh tịnh tâm, vốn chẳng có hết thảy các tướng. Nay do đâu mà khiến cho cái tâm bất tịnh? Hết sức chẳng nên. Đó là điều thứ ba.

Hãy nên biết: Hễ có Sở (đối tượng bị tác động) liền có Năng (chủ thể tác động). Huyễn tướng hiện ra trong tâm chẳng có gì khác, chính là sanh từ vọng niệm của cái có thể hiện (năng hiện). Vì thế, đối với những cái đã bị quở trách là “chớ nên” trên đây, càng ra sức trừ khử, chẳng khác gì đối với những ý niệm dấy lên bị quở trách “chớ nên” bèn càng ra sức trừ khử. Như vậy thì dấy khởi chánh niệm chính là chặt đứt vọng niệm, như đao bén chặt phăng sợi gai rối. Vì sao vậy? Đồng thời chẳng thể có hai niệm. Khi chánh niệm dấy lên, vọng niệm tự trừ. Có thể biết hai câu ấy chính là phương tiện để lìa tướng, chính là phương tiện để lìa niệm, thân thiết tột bậc! Biết dấy khởi chánh niệm như thế, sẽ là phát khởi giác tâm ban sơ. Vì thế nói là “bước đầu”. 
Ba điều suy niệm trên đây, mỗi tầng sau càng sâu hơn tầng trước: 

1) Dùng nỗi khổ trầm luân để cảnh cáo. 

2) Dùng nỗ lực cầu tiến cao hơn để thúc giục. 

3) Phản chiếu nguồn tâm khiến cho tiến hướng cái “vốn tịch”. 

Dấy khởi bất cứ một niệm nào, hoặc cùng dấy khởi các niệm, đều tùy thuận căn cơ mà hành. Khi khởi tâm động niệm, miên mật dụng công như thế, ngõ hầu lúc đối cảnh, ngộ duyên, sẽ có phần nắm chắc hơn! 

Nhưng muốn dấy khởi chánh niệm khi khởi tâm động niệm, ắt phải là trong lúc bình thời (tức lúc chưa động niệm), cũng chẳng buông lung. Vì thế lại nói “ưng sanh vô sở trụ tâm” (hãy nên sanh cái tâm chẳng trụ vào đâu). Câu này là dạy lúc bình thời, tâm đừng chấp trước bất cứ trần cảnh nào. Cần phải vận dụng pháp Bát Nhã và Tịnh Độ cùng tu như tôi đã nói trong lần trước làm phương tiện, thường khiến cho cái tâm giống như hư không, trọn khắp pháp giới, vượt ngoài hết thảy các trần cảnh đối đãi, rồi lại dấy khởi một câu Phật hiệu, khiến cho Phật và ý niệm như nước và sữa hòa lẫn vào nhau, cùng với hư không pháp giới hợp thành một cái biển đại quang minh. Chỉ nên một mực niệm như thế, tâm sẽ bớt hôn trầm, tán loạn, phấn chấn, dung hội, thâu nhiếp vậy! 

Thường khiến cho cái tâm như hư không, trọn khắp pháp giới, vượt ngoài các trần, do tánh thể vốn sẵn như thế, do hư không vô tướng, vô bất tướng. Thường quán như thế, khiến cho cái tâm trống rỗng, khi niệm Phật liền dễ đắc lực. “Nước và sữa hòa lẫn vào nhau” tức là như trong phần trước đã nói: Chẳng phân biệt gì là niệm, gì là Phật, chỉ khiến cho niệm chính là Phật, ngoài Phật chẳng có niệm! “Cùng với hư không pháp giới hợp thành một cái biển đại quang minh”: Ta và Phật Di Đà vốn cùng mười phương chư Phật, pháp giới chúng sanh, có cùng một biển tánh, chẳng có đây kia, chẳng sai biệt. Vì thế, một niệm niệm Phật trong hiện thời như thế sẽ là mỗi niệm thì trên đều cùng chư Phật, Bồ Tát sáng rọi lẫn nhau, cùng sanh hoan hỷ, dưới là với hết thảy chúng sanh, có cùng một hơi thở, cùng được nhiếp thọ. Đó là mỗi niệm đều thượng cầu, mỗi niệm đều hạ hóa. Do vậy, cùng thành một cái biển đại quang minh. 


Lại nữa, tâm ta và tâm Phật đã cùng là một biển tánh, cũng chính là chẳng phân biệt thế giới Cực Lạc ở ngoài hư không pháp giới, hay ở trong hư không pháp giới, cũng chẳng phân biệt thế giới Cực Lạc ở trong tâm hay ngoài tâm. Vì thế, cùng thành một biển đại quang minh. “Chỉ một mực niệm”: Chẳng phân biệt có hảo tướng hay không có hảo tướng, đạt được hiệu quả nhanh chóng hay chẳng đạt được hiệu quả nhanh chóng, chỉ hướng theo [những điều] như đã nói trên đây mà chí thành niệm đó thôi! 


Lại cần phải siêng dấy khởi chữ Ưng để phấn chấn tinh thần, chẳng để cho [cái tâm] giải đãi, thường nghĩ rằng: “Đã phát cái tâm gì vậy?” Chúng sanh đang tha thiết chờ đợi được cứu, chư Phật mong mỏi rất thiết tha, nếu [chính mình] có chút giải đãi, thì cái tâm đã phát sẽ thành vọng ngữ, bèn nỗ lực bội phần! Dùng điều đó để tự hăng hái cổ vũ. Đấy là Ưng môn. Nếu khởi ý niệm khác, bèn nương theo ba loại chánh niệm như đã nói trong phần Bất Ưng môn trên đây để tự quở, tự trách, lại còn khẩn thiết miên mật dấy khởi hai câu “nhược tâm hữu trụ tắc vi phi trụ” (nếu tâm có trụ sẽ là chẳng phải trụ), chẳng để cho gián đoạn! 

Cần phải biết: Khởi niệm chính là vọng, ý niệm niệm Phật cũng là vọng, chẳng chân. Vì sao vậy? Tánh Chân Như vốn vô niệm. Chỉ vì phàm phu nhiễm niệm chẳng ngừng, bất đắc dĩ phải nhờ vào tịnh niệm của niệm Phật để đối trị nhiễm niệm trụ trần! Bởi lẽ, ý niệm niệm Phật tuy chẳng phải là bản thể của Chân Như, nhưng chính là diệu dụng để tiến hướng Chân Như. Vì sao vậy? Chân Như là cái tâm thanh tịnh, Phật niệm là thanh tịnh niệm. Do cùng là thanh tịnh, nên được tương ứng. Vì thế, ý niệm niệm Phật niệm nào cũng chẳng ngừng, có thể đạt tới vô niệm, cho nên nói là “phương tiện thù thắng”. Nghĩa này tuy đã được nói đại lược trước đó, nhưng do là nghĩa trọng yếu, cho nên lại nói triệt để.


Thế giới Cực Lạc cũng là huyễn tướng, nhưng chẳng thể không cầu nguyện vãng sanh, [bởi] tịnh huyễn chẳng giống như nhiễm huyễn. Vì sao vậy? Tịnh Độ thanh tịnh, vốn từ tâm thanh tịnh mà hiển hiện (thường nói “tâm tịnh thì cõi tịnh”. Hãy nên biết: Tịnh Độ và tịnh tâm vốn chẳng hai. Chỉ xét theo phương diện nhiếp thọ chúng sanh mà nói, do không có gì để gọi tên, đành cưỡng gọi là Độ đó thôi). Cầu sanh Tịnh Độ còn có nhiều nghĩa, chẳng thể không nói rõ. Nay chỉ nói đại lược nghĩa trọng yếu nhất! 


1) Do thuộc địa vị phàm phu, phải nên xả nhiễm hướng về tịnh (phàm phu tâm phân biệt chưa trừ. Nếu chẳng hướng theo xả, sẽ chẳng thể phấn chấn. Đấy chính là tùy thuận lý nhân quả thế gian đối đãi như trong phần trước đã nói, dạy họ gieo cái nhân thù thắng dứt bặt đối đãi, hòng đạt được cái quả thù thắng dứt bặt đối đãi. Đấy chính là diệu dụng của Phật pháp. Cho tới sau khi đã sanh về Tịnh Độ, bèn cúng dường chư Phật ở các phương khác, phổ độ chúng sanh trọn khắp pháp giới, chưa hề trụ chấp tướng Tịnh Độ. Có thể biết: Khi tu nhân bèn dạy xả nhiễm để hướng đến tịnh, bất quá là quá trình để nhờ vào đó mà thoát khỏi biển sanh tử, mãn nguyện Bồ Đề đó thôi). 

2) Thân cận Phật Di Đà hòng thành tựu tín căn (từ phàm phu cho tới Chánh Định Tụ, phải trải qua vô số kiếp. Nếu chẳng thân cận Phật, đúng là sợ sẽ thoái tâm. Đó là nguyên nhân trọng yếu để cầu sanh Tịnh Độ). 


3) Do hành Bồ Tát đạo, hãy nên hiện khởi cõi thanh tịnh diệu tướng trang nghiêm để cứu chúng sanh đang khổ sở vì si mê chấp tướng (còn phải nên hiện khởi, cầu sanh há trở ngại gì? Hơn nữa, nay cầu sanh chính là để mau chứng Vô Sanh, bèn hiện khởi vô biên Tịnh Độ). 


4) Do hai bên đều chẳng thể chấp (hết  thảy  nhiễm  huyễn, còn  là 
“Không lẫn Hữu đều chẳng chấp”, huống hồ tịnh huyễn! Do biết “tâm tịnh thì cõi tịnh” nên chẳng chấp Hữu. Cầu Phật Di Đà tiếp dẫn, tức là chẳng chấp Không. Vì sao vậy? Do chẳng cậy nhờ sức của tha Phật, tự Phật sẽ chẳng dễ hiện tiền!) 


5) Do đạt được Thể, hãy nên khởi Dụng (Nhị Thừa do có Thể mà chẳng có Dụng, nên bị quở trách. Vì vậy, Đại Thừa tu hành phải nên là Thể và Dụng đều trọn đủ. Hãy nên biết: Đối với nghĩa “cầu sanh Tịnh Độ”, nói chất phác thì chính là cầu chứng cái Thể của tịnh tâm, hòng hiện khởi cái Dụng của Tịnh Độ. Do hết thảy chúng sanh thấy thụy tướng vãng sanh của người ấy, sẽ tự nhiên phát khởi tín tâm. Do vậy, cầu sanh Tịnh Độ, trong tự lợi bèn có tác dụng lợi tha. Không chỉ sau khi thân cận Phật Di Đà thì mới có thể hiện khởi diệu dụng vô biên của Tịnh Độ). 


6) Do tánh thể không tịch, vô tướng, vô bất tướng (niệm Phật cần niệm Phật tới mức nhất tâm bất loạn. Đạt tới mức đó, sẽ là niệm mà vô niệm, há còn có “tâm, cõi, nhiễm, tịnh” để nói nữa ư? Đó là vô tướng. Chính ngay trong lúc đó, A Di Đà Phật và thánh chúng sẽ hiện ra trước mặt, tức là vô bất tướng. Do vậy, có thể ngộ nghĩa thú của niệm Phật chẳng hề khác Bát Nhã mảy may). 


7) Do biết nhất tâm thực hiện mà vô ngại (tánh và tướng vốn viên dung. Nhiễm huyễn còn vô ngại, há tịnh huyễn lại có trở ngại ư? Hễ nói “có trở ngại” tức là do chẳng biết “hết thảy do tâm tạo”, chấp giữ ngoại tướng. Nếu biết điều ấy, sẽ chẳng chấp, chẳng hoại, tánh tướng viên dung, hết thảy vô ngại).


Trên đây đều là các nghĩa trọng yếu của cầu sanh Tịnh Độ. Biết các nghĩa ấy, sẽ biết Bát Nhã và Tịnh Độ, cầu sanh và lìa tướng, tuy từ ngữ khác biệt, nhưng ý nghĩa thật sự chẳng khác. Bởi lẽ, Bát Nhã từ Không môn mà nhập đạo, tức là Không trong Hữu. Tịnh Độ từ Hữu môn mà nhập đạo, tức là Hữu từ nơi Không. Gộp lại để xem, chính là Không mà bất Không, bất Không mà Không. Vì thế, hợp tu cả hai môn, sẽ hoàn toàn tương ứng với bản tánh của như thật Không và như thật Bất Không, mà cũng chính là Thật Tướng “vô tướng, vô bất tướng”. Bỏ điều này chẳng đoái hoài, há chẳng phải là tự lầm ư? 


Xem nghĩa “lìa tướng, lìa niệm” được nói trên đây, có thể biết muốn cầu “chẳng trụ lục trần”, đạo ấy chẳng có gì khác, cốt yếu là ngầm quên bẵng các tướng mà thôi! Như trong phần trước đã nói, đối với nghĩa trọng yếu và các câu trọng yếu trong kinh, phải gìn giữ, nghiền ngẫm, dùng đó để quán chiếu hòng trừ chấp. Đó là gọi là “dùng huyễn để trừ huyễn”, chẳng trở ngại chuyện “ngầm quên bẵng các tướng”. Hãy nên biết: Chớ nên trụ, chẳng trụ vào đâu, chỉ là để trừ căn bệnh ấy, chẳng trừ các pháp khác, tức là đối với sắc, thanh, hương, vị, xúc, cúng Phật, độ chúng sanh, cho tới nuôi dưỡng sắc thân này, đều chớ nên bỏ phế chẳng dùng! Nếu có thể chẳng chấp, [dẫu làm đủ mọi chuyện như thế ấy], há có trở ngại gì! Hãy nên lãnh hội như thế! 


Chuyện dấy khởi chánh niệm như đã nói trên đây quan hệ tột bậc. Sợ có thể bị [người nghe] xem nhẹ, nay tôi lại nói rõ lý này. Hãy nên biết: Dấy khởi chánh niệm thì chính là sanh tâm, nhưng sở dĩ dấy khởi chánh niệm chính là để dứt vọng niệm trụ tướng, chính là để sanh tâm “chẳng trụ vào đâu”. Gọi “chánh niệm” là do căn cứ trên lý được nói trong các kinh Đại Thừa mà ra. Vì thế, dấy khởi chánh niệm chính là quán huệ. Có huệ quang chánh quán ấy, không chỉ có thể dứt vọng niệm, mà còn khiến cho tâm chẳng chìm đắm. Chẳng giống như dùng các pháp khác chẳng có quán huệ, dẫu có thể khiến cho vọng niệm tạm dứt, nhưng trong tâm tối tăm, có thể so ra mà biết vậy! 


Hoặc có người nói: “Niệm chính là quán. Do đó, niệm Phật, niệm chú, đều có thể liễu sanh tử, thấy bản tánh. Nếu như vừa mới nói [trên đây], há niệm Phật, niệm chú đều chẳng bằng dấy khởi chánh niệm ư?” Đáp: Lời ông nói tợ hồ là đúng mà [thật ra đã] sai, bởi biết một, bỏ sót cả vạn, dùng sự thiên chấp để khái lược toàn thể, chẳng thể dung hội quán thông Phật lý! Phải biết: Mật Tông chú trọng tam mật tương ứng, “ý mật” chính là tác quán. Nếu chỉ niệm chú, chẳng biết tác quán, chỉ có thể đạt được lợi ích nhỏ nhoi, chứ cầu liễu sanh tử, thấy bản tánh, sẽ chẳng thể! Niệm Phật cũng thế, bậc thượng phẩm vãng sanh, tâm ắt phải chẳng kinh động đối với Đệ Nhất Nghĩa Đế do có quán huệ. Nếu không, chỉ có thể cậy vào sức nhiếp thọ của A Di Đà Phật mà được bất thoái, khỏi vào luân hồi! Chỉ riêng pháp môn Tịnh Độ có phương tiện đặc biệt lạ lùng ấy, chứ hết thảy các pháp môn khác chẳng có! Nếu muốn thấy bản tánh, ắt phải là hoa nở thấy Phật rồi sau đó mới được. Nếu muốn hoa nở, ắt cần phải hiểu Đệ Nhất Nghĩa, trí huệ phát sanh thì sau đó mới được! Đấy là lý do vì sao trung phẩm hạ sanh, sau khi đã sanh về Tịnh Độ, vẫn phải siêng tu trải qua trần kiếp. Do đó, có thể ngộ tầm trọng yếu của quán huệ vậy! 


Niệm tức là quán, cố nhiên chẳng sai! Nhưng ắt phải là trong niệm có quán thì mới có thể nói “niệm chính là quán”. Dùng ngay quán để nói, lại có lý quán và cảnh quán khác nhau! 

- Lý quán là nương theo đạo lý do đức  Phật  đã  nói  để  tác  quán, 
chẳng hạn như dấy khởi chánh niệm trên đây. Đã dựa theo Phật lý để quán, liền có thể mở mang chánh trí, cho nên nói là “quán huệ”. 
- Cảnh quán là dựa theo cảnh để tác quán. Phép Quán này lại có hai: Một là thánh cảnh, hai là trần cảnh. Quán thánh cảnh là Tịnh Độ, như quán cõi Cực Lạc, quán tướng hảo nơi thân Phật, và các phép Quán được nói trong kinh Thập Lục Quán (Quán Kinh). Trong Mật Tông thì chính là như đạo tràng quán, pháp giới quán, và quán Bổn Tôn. Các thánh cảnh như thế vốn từ tịnh tâm hiện khởi, bất nhị với tịnh tâm. Vì thế, quán [các thánh cảnh ấy] có thể khiến cho vọng tưởng dứt, chân tâm hiện. Còn như phép Quán chữ A của Mật Tông chính là quán nghĩa “vốn bất sanh”, thuộc về quán Lý, chẳng phải quán cảnh! Nếu quán hết thảy trần cảnh, ắt phải nương theo lời đức Phật dạy, quán các trần cảnh ấy vô thường, bất tịnh để trừ khử. Đó là chánh quán, mà cũng là quán huệ. Nếu chẳng phải vậy, sẽ gọi là tà quán. Nói chất phác, [tà quán] sẽ là chẳng nên quán! Các đạo lý như thế ấy chớ nên không biết. Do nghĩa quán Lý và quán cảnh tương thông; vì thế, tu Mật Tông và Tịnh Độ, nếu chẳng thể nương theo bổn tông (tông của chính mình đang tu tập) để tác quán, hãy nên thường dấy khởi chánh niệm để bổ trợ. Lại còn phải nên đọc nhiều kinh luận Đại Thừa, khai quán huệ như đã nói trên đây. Lý này càng chớ nên không biết! 


Đối với sự tu hành lúc bình thời, nếu chỉ tu Bát Nhã, đúng là sợ thấy Lý có chút chưa viên, rơi vào Thiên Không mà chẳng biết, ngại nhất là cái tâm khiếp nhược, có thể đến nỗi bị thoái thất mà chẳng biết. Nhưng nếu chỉ tu niệm Phật, không chỉ phẩm vị vãng sanh chẳng cao, lại sợ còn chẳng thể nhất tâm. Vì sao vậy? Chẳng biết lìa tướng, ắt trụ trong lục trần. Tâm bị trần quấy nhiễu, há có thể nhất tâm? Vì thế, không gì bằng lìa tướng mà cầu vãng sanh, gộp chung lại để tu tập. Niệm Phật là sanh tâm. Lìa tướng là chẳng trụ vào đâu. Cái tâm ấy tuy rỗng rang, dấy khởi một câu Phật hiệu, chính là sanh tâm chẳng trụ vào đâu, không gì mầu nhiệm bằng lẽ này! Không gì ổn thỏa bằng lẽ này! 

Trên đây vừa nói lìa tướng và cầu vãng sanh, từ ngữ tuy khác biệt, nhưng ý nghĩa chẳng khác. Ý nghĩa chẳng khác biệt, có thể dùng vài câu để nói rõ. Tức là: Lìa tướng cũng là lìa tướng phi pháp, cầu sanh vốn để chứng vô sanh, há có khác biệt ư? Nhưng Bát Nhã là mở ra cửa Không, nhằm trừ bệnh chấp Hữu, cho nên chỉ nói “lìa tướng”. Tịnh Độ là khai Hữu môn để trừ bệnh thiên Không, do vậy chỉ nói là “cầu vãng sanh”. Đó là lý do xét theo từ ngữ, không gì chẳng sai biệt, lìa tướng và cầu sanh cùng tu; nhưng trong phần trên đã nói, đối với phương tiện hành và giải, hãy nên đồng thời cùng tiến. Nếu đối với phương diện Giải mà đạt được phương tiện, sẽ có thể tăng trí huệ, dưỡng đạo tâm. Nếu đối với phương diện Hành mà đạt được phương tiện, thì mừng, giận, buồn, vui sẽ chẳng đến nỗi xỏ mũi chủ nhân ông, cũng chẳng đến nỗi kiêu căng, khoa trương, bộp chộp, tự cho là đúng, tự mãn. Nếu không, chánh niệm chẳng dấy lên được, ngàn muôn phần chớ sơ sót! 

Những điều đã nói trên đây mỗi mỗi đều làm được, thì có thể thực hiện trọn hết mọi sự tu hành hay chăng? Còn xa lắm! Do trong tĩnh tuy đã có thể nắm chắc, nhưng nơi động, chẳng khỏi bối rối. Vì thế, ngoài lúc tu tập bình thời, tu khi khởi động niệm, cần phải dụng công khi gặp cảnh ngộ duyên, dùng trải qua sự việc để rèn luyện cái tâm. Hơn nữa, những điều đã nói trên đây, chỉ là tu huệ, vẫn chưa tu phước. Hãy nên biết: Huệ là dẫn đường, phước là hậu thuẫn. Xe trâu trắng lớn cần phải có hai bánh phước và huệ thì mới có thể chở đến bờ kia. Nếu chẳng tu phước, chưa kết duyên với chúng sanh, dẫu thành Bồ Tát, chẳng thể nhiếp thọ chúng sanh! Huống hồ phước chẳng đầy đủ thì chính là từ bi chẳng trọn đủ. Bồ Đề tâm lấy đại từ, đại bi, tự giác, giác tha, bình đẳng bất nhị làm gốc. Nếu chẳng rộng tu Lục Độ vạn hạnh, tâm Bồ Đề đã khiếm khuyết, chánh trí Bát Nhã cũng chưa chắc có thể khai. Vì sao vậy? Chỉ tu huệ, chẳng tu phước, vẫn là ngã tướng chưa trừ. Đã bất bình đẳng, lại chẳng từ bi, chư Phật chưa chắc hộ niệm, ắt sẽ có chướng ngại ồ ạt nẩy sanh, muốn tu mà chẳng được. Do vậy, lại nói khoa sau, hãy nên chẳng trụ để hành bố thí! 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1.2. Kết lại vô trụ bố thí 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1.2.1. Kết lại về “chẳng nên” 


(Kinh) Thị cố, Phật thuyết Bồ Tát tâm bất ưng trụ sắc bố thí.


(經)是故，佛說菩薩心不應住色布施。

(Kinh: Do vậy, đức Phật nói Bồ Tát tâm chẳng nên trụ sắc để bố thí). 

Hai chữ “thị cố” (do vậy) nhằm thừa tiếp phần kinh văn trước đó, ngữ khí nối tiếp ngay sau câu “nhược tâm hữu trụ, tắc vi phi trụ” (nếu tâm có trụ thì sẽ là chẳng phải trụ). Hễ đã có trụ thì là sai; do vậy, tâm chớ nên trụ, cũng nhằm kết lại ý nghĩa “bất ưng trụ sắc, thanh đẳng bố thí” (chớ nên trụ vào sắc, thanh v.v… để hành bố thí) trong phần đầu của kinh. Chỉ trích dẫn một câu “chẳng trụ sắc”: Sắc là sắc tướng. Nêu ra một chữ Sắc đã thâu tóm các sự tướng thuộc hết thảy cảnh giới, chẳng cần phải kể hết ra. Có nghĩa là: Do có trụ liền sai. Do vậy, trong phần trước, ta mới nói “Bồ Tát ư pháp ưng vô sở trụ, hành ư bố thí, bất ưng trụ sắc đẳng bố thí” (Bồ Tát hãy nên chẳng trụ vào pháp mà hành bố thí, chớ nên trụ vào sắc v.v… để hành bố thí) nhằm chỉ dạy người nghe pháp cần phải đem nghĩa “nhược tâm hữu trụ, tắc vi phi trụ” (nếu tâm có trụ, sẽ chẳng phải là trụ) để chứng minh những điều đã nói trong phần đầu của kinh, thì nghĩa ấy sẽ tự hiển lộ rành rành. 


Nhưng chỉ nêu một câu “chẳng nên trụ vào sắc để bố thí” lại có thâm ý. Bởi lẽ, sắc tức là tướng. Nêu lên câu này để nói, chính là để hô ứng với câu “ưng ly nhất thiết tướng phát Bồ Đề tâm” (hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát Bồ Đề tâm) trong phần trên, hòng khiến cho [người nghe] biết: Nói “ly tướng” chính là phải nên lìa chấp trước đối với các tướng sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp trong tâm, hoàn toàn chẳng phải là “hãy nên lìa pháp bố thí, Lục Độ”! Phần đầu của kinh nói “bất ưng trụ sắc bố thí” (chớ nên trụ sắc để bố thí), trước đó vốn không có chữ Tâm. Nay đoạn này đặc biệt thêm vào một chữ Tâm, lại chính là hô ứng với mấy chữ Tâm trong phần kinh văn trên đây, khiến cho [thính chúng] hiểu rõ: Nói “phát Bồ Đề tâm” chính là phát Lục Độ tâm vậy. Lại còn khiến cho hiểu rõ: Sở dĩ chẳng nên trụ vào lục trần để sanh tâm chính là để hành bố thí Lục Độ. Nhưng tâm chẳng trụ trần, hoàn toàn chẳng phải do trầm không trệ tịch mà có thể biết được! Do vậy, trong phần trước đã nói “bất trụ”, lại nói “sanh tâm”, lại còn nói “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm), sẽ có thể hiểu rõ: Tâm đã chẳng trụ trần chính là để rộng hành Lục Độ. Tức là ngay trong khi hành Lục Độ, có thể biết là tâm cũng chớ nên trụ trần! Nay kinh văn lại nói “ưng sanh vô sở trụ tâm” (hãy nên sanh tâm chẳng trụ vào đâu), có được câu này thì các nghĩa nói trước đó càng được quán triệt ảo diệu. Đức Thế Tôn nói như vậy, không gì chẳng nhằm muốn cho người nghe pháp có thể dung hội, quán thông, hiểu sâu nghĩa thú, hòng thuận tiện quán chiếu, đạt được lợi ích. 


Nói chung, tâm Bồ Tát chớ nên trụ vào sắc để bố thí chính là nối tiếp sát sao ý “hữu trụ tắc phi” (có trụ liền sai). Nhưng câu “hữu trụ tắc phi” vốn là cách nói tương phản để tỏ rõ ý nghĩa “lìa tướng mà phát tâm”. Vì thế, nói khoa này cũng là để xiển minh ý nghĩa “lìa tướng mà phát tâm”. Bởi lẽ, trừ bố thí Lục Độ ra, sẽ chẳng có Bồ Đề tâm để có thể phát. Nếu tâm hễ trụ vào một trong các tướng như sắc trần v.v…, cái tâm ấy liền bị cảnh chuyển, tức là các công hạnh như bố thí v.v… ắt chẳng thể viên mãn, há còn có thể nói là “phát Bồ Đề tâm” được ư? Do vậy, hãy chớ nên trụ vào lục trần, hãy lìa hết thảy các tướng, sẽ có thể rộng hành Lục Độ, lợi ích hết thảy chúng sanh, viên mãn Bồ Đề tâm đã phát. Khoa sau, [các nghĩa] như Bồ Tát vì lợi ích [chúng sanh] v.v… chính là nhằm nêu tỏ rộng lớn ý nghĩa này. Hai chữ Phật Thuyết cũng có thâm ý. Phật là danh xưng của quả đức. Bồ Tát hạnh mãn, được gọi là “thành Phật”. Muốn biết đường dưới núi, phải hỏi bậc từng trải. Nay nói “Phật thuyết” khiến cho [người nghe] biết “tâm chớ nên trụ vào sắc để bố thí” chính là lời nói phát xuất từ kinh nghiệm, chẳng phải là nói lý tưởng! Phát đại tâm thì hãy nên tín, giải, thọ trì như thế. [Chánh kinh nói]“Bồ Tát” là nói người đã phát Bồ Đề tâm. Bồ Tát Ma Ha Tát được nói ở phần đầu của kinh là tuân theo lệ này! 


Nói đến chỗ này, còn có ý nghĩa trọng yếu, chẳng thể không nói rõ. Nghĩa ấy như thế nào? Trưởng lão hỏi “nên trụ như thế nào”, đức Thế Tôn đáp “hãy nên chẳng trụ vào đâu”, ý nghĩa chánh yếu thật sự ở chỗ nào? Vô trụ là ý chỉ chủ yếu của kinh này, được diễn tả là “vô trụ bèn lìa tướng, lìa tướng bèn chứng tánh”. Các đạo lý ấy đã được nói tường tận trong phần trên, nay nói ý nghĩa chánh yếu ở chỗ nào? Chính là đối ứng khít khao với ý nghĩa trong lời hỏi vậy. 


Lời hỏi của trưởng lão chú trọng phương diện an trụ cái tâm, nhưng đức Thế Tôn vừa khởi đầu liền nói “hãy nên chẳng trụ”! Đúng là lời đáp chẳng tương ứng với câu hỏi, há có phải là rốt cuộc chẳng có cách nào ư? Hay là cũng chớ nên hỏi? Chẳng phải vậy! Chẳng phải là Phật đáp chẳng khớp với lời hỏi, mà “chẳng đáp” chính là đáp hết sức khéo léo! Vì sao vậy? Do “hết thảy vô trụ” chính là phương pháp kỳ diệu để an trụ cái tâm. Vì sao hiểu như vậy? Pháp và phi pháp, hết thảy đều chẳng trụ, tức là lìa hết thảy các tướng. Lìa hết thảy các tướng, tức là chẳng bị cảnh chuyển. Chẳng bị cảnh chuyển, tức là tâm an trụ mà bất động, chẳng phải là không đáp mà chính là đáp hết sức khéo léo đó ư? 

Tuy chẳng nói rõ ràng để đáp, nhưng trước đó đã nói “đản ưng như sở giáo trụ” (chỉ nên trụ đúng như lời dạy), nay bèn nói “nhược tâm hữu trụ, tắc vi phi trụ” (nếu tâm có trụ tức là chẳng phải trụ). Một đằng nói theo chiều thuận, một đằng nói tương phản, đã tiết lộ ý chẳng ít ý nghĩa chủ yếu ở chỗ nào! Để giải thích ý nghĩa “như sở giáo trụ” (trụ đúng như lời dạy) trong phần trước, tôi đã từng nói: Đó chính là chẳng trụ mà trụ, cũng chính là trụ vô sở trụ. Hai lời ấy chính là giải thích khi chẳng trụ vào tướng, chính là lúc cái tâm an trụ! Vì thế bảo “vô trụ mà trụ, trụ vô sở trụ”, chẳng phải là lời nói mờ mịt, không ngằn mé vậy. Trong phần trước, khi giải thích ý nghĩa “tắc vi phi trụ” (chính là chẳng phải trụ), lại nói: Đấy chính là “chẳng trụ” đúng như đã được dạy. Tức là do người ấy chẳng thể vô trụ đúng như lời dạy, mà trụ trong lục trần, cho nên cái tâm chẳng an trụ bất động. Vì thế nói là “tắc vi phi trụ”. Đã là “phi trụ”, tức là vô trụ quán đã bị phá, các hạnh đã tu như bố thí v.v… ắt cũng chẳng thể rộng lớn vô biên. Vì vậy, khoa này nối tiếp khít khao ý nghĩa ấy, nói rõ ràng rằng: Vì thế, Phật nói tâm Bồ Tát chớ nên trụ vào sắc để bố thí. Răn nhắc dị thường! Tỉnh táo dị thường! Nói chung là từ trước đến nay, đối với phát tâm, tác quán, tu hành, đều dạy “chớ nên trụ vào đâu, hãy nên lìa hết thảy các tướng”. Do nếu chẳng phải là như vậy, tâm sẽ hợp với trần, chẳng an trụ! Cái tâm đã phát, pháp Quán đã tu, hạnh đã tu đều trở thành nói suông! Đấy là ý nghĩa chân thật của việc đức Phật trả lời “chớ nên trụ vào đâu”. Nay thừa dịp kinh văn thuận tiện để nói ở đây, tôi bèn nói triệt để! 


Trước nay chưa nói là do tuân theo mật ý của đức Phật. Hãy nên biết: Ắt phải là hết thảy vô trụ thì sau đó mới được an trụ. Ắt phải từ đầu đến cuối chẳng trụ, sau đó là Pháp Thân thường trụ. Lại còn ngay cả Pháp Thân cũng chớ nên trụ. Vì thế nói là “chẳng trụ Niết Bàn”. Hàng Tiểu Thừa do trụ trong Niết Bàn, nên gọi là Hữu Dư Niết Bàn. Do vậy, ngay cả Niết Bàn ắt cũng chẳng trụ, bèn là nhập Vô Dư Niết Bàn. Vì thế có thể biết: Nếu nghe “sẽ được an trụ” bèn sanh ý tưởng Trụ thì trọn chẳng đạt được an trụ! Đó là lý do đức Phật chẳng đáp bằng cách nói toạc ra. Nếu không, sao kinh văn trong phần trước chẳng nói “đản ưng như sở giáo trụ nhi đắc an trụ” (chỉ nên đúng như lời dạy để trụ bèn được an trụ), há chẳng rất rõ rệt ư? Nhưng chỉ nói một chữ Trụ đôi chút, chẳng chịu nói rất kỹ, chẳng có chi khác! Do chúng sanh chỗ nào cũng chấp, nghe nói Trụ, ắt sẽ sanh ý tưởng Trụ. Vì thế, người nói kinh đối với những chỗ ấy, cũng nên tuân theo mật ý của đức Phật, chớ nên dễ dãi nói ra! Nhưng đối với nghĩa ấy, lại chẳng thể giấu kín đến cùng. Vì thế, khi đáp về Trụ, đức Thế Tôn tuy chẳng nói huỵch toẹt, nhưng Ngài đã chỉ điểm ở các chỗ khác, trước sau tổng cộng có ba chỗ. Trong ấy có hai chỗ, ý nghĩa được nói rõ ràng nhất, như trong phần trước đã nói “lìa tướng bèn có thể nhẫn nhục”, và cuối kinh nói “bất thủ ư tướng, như như bất động” (chẳng giữ lấy tướng, như như bất động). Dù là nhẫn hay bất động, đều có nghĩa là “an trụ”. Ắt phải lìa tướng thì mới được. Há chẳng phải là nghĩa “chẳng trụ vào tướng thì tâm được an trụ” ư? Vì thế, nay tôi cũng nói triệt để, khiến cho [người đọc] biết lời hỏi và lời đáp thật sự đối ứng khít khao! Hãy nên lắng lòng lãnh hội  ý  chỉ  sâu  xa 
trong lời Phật dạy: Hết thảy chẳng trụ, từ đầu đến cuối chẳng trụ! 

Nhị Tổ Thiền Tông hỏi về pháp an tâm, Sơ Tổ bảo: “Lấy cái tâm của ông ra, ta sẽ an cho”. Nhị Tổ thưa: “Con tìm tâm trọn chẳng thể được!” Sơ Tổ bảo: “Ta đã an cái tâm cho ông rồi đó!” Điều ấy giống như ý nghĩa của lời đáp trong kinh này. Hãy nên biết: Chẳng nên trụ vào đâu là vì trọn chẳng thể được! Hiểu “trọn chẳng thể được”, cái tâm sẽ an. 


Trong Kim Cang Kinh Luận của Vô Trước Bồ Tát đã từng chỉ điểm ý này. Như trong phần giảng về ý nghĩa của khoa “hàng phục cái tâm”, [đã nói] “lợi ích thâm tâm trụ” còn gọi là “phát tâm trụ”. Ngài giảng ý nghĩa của khoa “chớ nên trụ vào đâu để hành bố thí” là “Ba La Mật tương ứng hạnh trụ” (trụ tương ứng với hạnh Ba La Mật). Đó là do Bồ Tát hiểu sâu nghĩa thú, cho nên dám nói như thế đó. Trong bộ luận ấy, chẳng nói “trụ phát thâm tâm”, hoặc “trụ tương ứng hạnh”, mà đặt chữ Trụ ra sau, ý nghĩa ấy hết sức tinh vi, chính vì để chỉ rõ: Do tu vô trụ, sau đấy phát thâm tâm, tu hạnh tương ứng, sẽ được an trụ. Nay tôi cũng tiện dịp mà dẫn [những lời ấy] để nói. Nếu người đọc luận ấy, hiểu lầm là trụ chấp nơi “phát thâm tâm”, sẽ trái nghịch ý chỉ của kinh hết sức to lớn, mà cũng trọn chẳng phải là ý nghĩa của luận. Do vậy, có thể biết: Kinh Đại Bát Nhã nói “bất trụ nhất thiết pháp, tức thị trụ Bát Nhã” (chẳng trụ trong hết thảy các pháp chính là trụ Bát Nhã) cũng nhằm chỉ rõ “hết thảy các pháp đều chẳng trụ”, tức là ý nghĩa “chánh trí Bát Nhã an trụ bất động”. Nếu không, chẳng thể nói “hết thảy chẳng trụ chính là trụ”. Kinh văn trong phần sau [của kinh Đại Bát Nhã] nói ý nghĩa “bất tín nhất thiết pháp, thị danh tín Bát Nhã” (chẳng tin hết thảy các pháp thì gọi là tin Bát Nhã) càng sâu hơn. “Tín” có nghĩa là “chẳng do dự”. Chẳng do dự chính là “an trụ”. Điều này nêu rõ: Ngay cả an trụ cũng chẳng trụ, thì gọi là “an trụ”. Những chỗ này hễ sai bằng hào ly, sẽ lầm cả ngàn dặm! Chớ nên chỉ nhìn câu nệ nơi văn tự, hãy nên nhìn trọn hết toàn bộ ý chỉ, lắng lòng lãnh hội hòng thấu đạt. Phần trên nói “phải quán dung thông các nghĩa, thì mới có thể thông đạt một nghĩa” chính là ý này. 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1.2.2. Kết lại về “hãy nên” 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1.2.2.1. Nêu chung


(Kinh) Tu Bồ Đề! Bồ Tát vị lợi ích nhất thiết chúng sanh, ưng như thị bố thí.


(經)須菩提！菩薩為利益一切眾生，應如是布施。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Bồ Tát vì lợi ích hết thảy chúng sanh, hãy nên bố thí như thế).


Khoa trước nói “chớ nên trụ vào Sắc để bố thí”, sợ kẻ chẳng nắm được ý, sẽ hiểu lầm là “chỉ chẳng nên trụ Hữu”. Do vậy, lại nói mấy khoa sau đó, khiến cho [hành nhân] biết Không và Hữu hai đằng đều chẳng trụ. 


Trong bản lưu thông, sau “nhất thiết chúng sanh” (hết thảy chúng sanh), có thêm một chữ Cố (故, vì vậy), nhưng các bản cổ đều không   có. 


Hai chữ “như thị” (như thế) chỉ phần kinh văn sau đó. Chữ Vi (為) đọc theo giọng Khứ Thanh (tức là đọc thành Vị). Chữ này khẩn yếu. Bởi lẽ, được gọi là Bồ Tát vì người ấy đã phát Bồ Đề tâm. Phát Bồ Đề tâm để làm chuyện gì vậy? Vì lợi ích hết thảy chúng sanh. Đã vì lợi ích hết thảy mà phát tâm, hãy nên theo đúng như những điều đã nói trong đoạn văn sau đó để hành bố thí. Vì sao vậy? Nếu chẳng bố thí, sẽ có ích gì cho chúng sanh? Nếu chẳng hành đúng như những điều sẽ nói trong phần sau, há còn là Bố Thí Ba La Mật ư? Ngay cả một ít chúng sanh còn chẳng thể tạo lợi ích, huống hồ hết thảy chúng sanh ư? Há còn có thể nói “vì lợi ích hết thảy chúng sanh mà phát Bồ Đề tâm” ư? Do vậy, phần đầu kinh này nói: Nếu có bốn tướng ta, người…, sẽ chẳng phải là Bồ Tát! Vì thế, đủ chứng tỏ từ “nhất thiết chúng sanh” (hết thảy chúng sanh) trở đi, thật sự chẳng có chữ Cố. Bởi lẽ, được gọi là Bồ Tát, chính là do có thể vì lợi ích hết thảy chúng sanh mà phát tâm. Nếu thêm vào một chữ Cố, sẽ thành ra Bồ Tát là một chuyện, lợi ích hết thảy chúng sanh lại là một chuyện khác, ngữ ý nhất loạt bị lỏng lẻo! 


“Vì lợi ích hết thảy chúng sanh, hãy nên hành bố thí như thế” chứa đựng hai nghĩa: 

1) Hãy nên lìa tướng như kinh văn trong phần sau sẽ nói để hành bố thí. Do lìa tướng bố thí thì mới có thể nhiếp thọ vô lượng vô biên chúng sanh, lợi ích hết thảy. Điều này có cùng ý nghĩa với phần đầu kinh đã nói “diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh”. Nhưng phần đầu kinh dạy phát đại nguyện lợi ích hết thảy chúng sanh, nhằm lìa các tướng như ta, người v.v… Còn ở đây là dạy lìa các tướng người thí, người được bố thí v.v… hòng thành tựu bổn nguyện “lợi ích hết thảy chúng sanh” đã phát. Hai nghĩa trước và sau giúp nhau thành tựu, thiếu một chẳng thể được! 

2) Hãy nên theo đúng phương pháp như trong phần sau để bố thí hết thảy chúng sanh, chính là khiến cho họ đều được phước huệ song tu, xoay vần tạo lợi ích, đều biết lìa hết thảy các tướng, thành Bồ Tát, thành Phật. Bố thí như thế là vì lợi ích chân thật. Đó chính là bổn hoài phát tâm, mà cũng là bổn ý thuyết pháp của đức Phật. Vì sao vậy? Trong hết thảy các bố thí, pháp thí là bậc nhất. Điều này có cùng ý nghĩa với “sở hữu nhất thiết chúng sanh chi loại, giai linh nhập Vô Dư Niết Bàn” (tất cả hết thảy các loài chúng sanh đều khiến cho nhập Vô Dư Niết Bàn) được nói ở đầu kinh. Nhưng đầu kinh chỉ nói dạy [hành nhân] phát nguyện “độ chúng sanh thành Phật”, còn ở đây là dạy thật hành pháp thí độ chúng sanh thành Phật, lại còn nêu tỏ thêm những điều chưa được nói trong “ưng vô sở trụ, hành ư bố thí” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà hành bố thí) thuộc phần đầu của kinh. Nói chung, đây là phần tổng kết hai khoa lớn trong các phần kinh văn trước đó, đều là dựa theo các nghĩa đã nói trước đó để xiển minh thêm, khiến cho càng viên mãn hơn. Vì thế, tựa đề của khoa này là “kết thành”. 


Bố thí là hạnh xả mình, lợi người. Trong Phật pháp, không chỉ bố thí là lợi tha. Hết thảy hạnh môn, tông chỉ duy nhất đều là lợi tha. Vì thế, nêu ra một môn Bố Thí đã nhiếp trọn hết thảy các hạnh môn. Hãy nên biết: Tông chỉ chủ yếu của kinh này là Vô Trụ. Ý chỉ chủ yếu của Vô Trụ là “trừ chấp, phá ngã”, nhưng xả mình lợi người lại là đao bén, búa sắc tột bậc để trừ chấp, phá ngã! Do vậy, đối với quán huệ, bèn nêu tỏ vô trụ. Đối với sự hành trì, chỉ nêu ra Bố Thí, hòng dạy đối với hai môn Quán và Hạnh, muốn giữ sao cho chúng tương ứng giúp lẫn nhau thành tựu nơi hai môn Quán và Hạnh, ắt phải phụng trì như thế thì mới là phát Bồ Đề tâm, mới có thể chứng quả Bồ Đề. 

Bồ Tát phát tâm vốn vì tự độ, độ người khác, ta và người đều lợi lạc; nhưng phần đầu của kinh chỉ nói “độ tất cả hết thảy chúng sanh”, chẳng nói “tự độ”. Ở đây cũng chỉ nói “tạo lợi ích cho hết thảy chúng sanh”, chẳng nhắc đến “tự lợi”, thâm ý rất sâu! Trong phần trước đã từng giảng rõ ý này, nhưng chẳng ngại lặp lại để giải thích rõ! Hãy nên biết: Sở dĩ chúng sanh thành chúng sanh là vì chấp ngã, chấp tướng. Do đó, phát tâm tu hành, chỉ nên giữ tâm độ người khác, giữ nguyện lợi lạc chúng sanh, dùng đó để phá căn bệnh “chấp ngã, chấp tướng” từ vô thỉ tới nay. Đấy chính là môn trọng yếu để chuyển phàm thành thánh. Vì vậy, chẳng nói tự độ, tự lợi, mà tự lợi, tự độ đã sẵn có trong ấy. Nói cách khác, độ người khác chính vì tự độ, lợi lạc chúng sanh chính vì tự lợi! Diệu dụng của Phật pháp ở ngay chỗ này! Đối với hết thảy các Phật lý, đều nên lãnh hội như thế. Chỉ nên đúng như đã được dạy mà chẳng trụ hết thảy; cái tâm an nhẫn, như như bất động sẽ nhờ vậy mà được thành tựu! Chỉ dạy [hành nhân] thấy thấu suốt sắc thân Ngũ Uẩn, trừ tham, sân, si, nhờ vào đó mà sắc thân được khỏe mạnh, an lạc. Chỉ dạy [hành nhân] tu pháp xuất thế, thì pháp thế gian cũng do vậy mà ngày càng nề nếp. Bởi lẽ, đa số mọi người có thể biết phát Bồ Đề tâm, hành Bồ Tát đạo, bậc thượng bèn có thể chuyển phàm thành thánh, bậc trung cũng thành tựu đại nhân, đại trí, bậc hạ cũng là thiện nhân quân tử! Như vậy thì sự thịnh trị thời Ngũ Đế Tam Hoàng
 như sử sách xưng tụng cũng chẳng thể trội hơn được! Nhưng kẻ chẳng tin, đều cho rằng [Phật pháp là] yếm thế, người tin tưởng cũng nghĩ Phật pháp chẳng dính dáng gì đến pháp thế gian, cô phụ ơn Phật không chi hơn được nữa! Đấy đều là do cái lỗi chẳng hiểu Phật lý. 

Vì thế, người phát đại tâm muốn hoằng dương Phật pháp, trước hết hãy nên tận lực tuyên nói, triệt để xiển minh nghĩa này, khiến cho đại chúng dần dần hiểu rõ, nhiều người gia nhập Phật môn, sẽ biến toàn thể thế giới thành cõi đại đồng, biến trọn pháp giới thành Cực Lạc bang cũng chẳng khó khăn! Nguyện các vị cùng nỗ lực! Nói chung, Phật pháp luôn là nói phương diện này, bèn có phương diện kia, thực hiện phương diện kia nhằm thành tựu phương diện này. Không chỉ “song quản tề hạ” (雙管齊下, hai tay cùng vung bút mà vẽ)
, mà đúng là phương diện nào cũng đều trọn vẹn. Do vậy nói “lời tốt đẹp trong thế gian, đức Phật đều nói trọn hết”. Vì thế, trong hội Hoa Nghiêm, các vị đại Bồ Tát đã tán thán rằng: “Thiên thượng, thiên hạ vô như Phật, thập phương thế giới diệc vô tỷ, thế gian sở hữu ngã tận kiến, nhất thiết vô hữu như Phật giả” (Trong trời đất không ai như Phật, mười phương thế giới chẳng sánh bằng. Con thấy trọn hết các thế gian, hết thảy không ai bằng được   Phật). 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.1.2.2.2. Nói riêng 

(Kinh) Như Lai thuyết: Nhất thiết chư tướng, tức thị phi tướng; hựu thuyết: Nhất thiết chúng sanh, tắc phi chúng sanh.


(經)如來說：一切諸相，即是非相；又說：一切眾生，則非眾生。

(Kinh: Như Lai nói: Hết thảy các tướng tức chẳng phải là tướng. Lại nói: Hết thảy chúng sanh tức chẳng phải là chúng sanh). 


Các tướng chẳng phải là các tướng, chúng sanh chẳng phải là chúng sanh. Điều này có ý nghĩa giống như trong phần trước đã nói “ngã tướng tức thị phi tướng” (tướng ta tức chẳng phải là tướng) v.v… Nay nói điều này nhằm dạy người hành Bồ Tát đạo phải nên biết hết thảy các tướng, hết thảy chúng sanh, ngay trong lúc chúng đang Có chính là lúc chúng là Không. Đó gọi là “Có tức là Không, Không tức là Có”. Hãy nên “hai bên Không và Hữu đều lìa” như thế, sẽ có thể lợi ích hết thảy chúng sanh. “Như Lai thuyết” tức là nói theo tánh. Tánh vốn là “Không Hữu đồng thời”, nhưng hết thảy các tướng, hết thảy chúng sanh đều chẳng lìa tánh đồng thể này, đều do tánh đồng thể hiển hiện. Vì thế, không gì chẳng phải là “Có chính là Không, Không chính là Có”. Ý nghĩa “Có chính là Không, Không chính là Có” trong phần trước đã nói nhiều lượt. Nhưng đấy là nghĩa chủ yếu của Bát Nhã; nếu chẳng triệt để hiểu rõ, thì sẽ chẳng thể hiểu rõ hết thảy Phật pháp, tất cả quán môn, hạnh môn, các thứ tu trì, sẽ chẳng thể đắc lực. Vì thế, nay tôi lại nói phân tích cặn kẽ! 


Hãy nên biết: Hết thảy các pháp không gì chẳng là lúc nhân duyên tụ hội bèn giả hiện có tướng. Do vậy, duyên tụ bèn sanh, duyên tán bèn diệt. Lại chẳng cần phải đợi nó diệt rồi mới biết! Ngay trong lúc [các duyên] tụ hội mà hiện hữu, cũng lại là lúc dấy lên biến hóa, vô thường, vô định, có thể ngộ [hết thảy các pháp] đều chẳng phải là kiên cố, chắc thật, mà thật sự là giả tướng huyễn hiện. Đó gọi là “Có chính là Không”, nhưng phàm phu chẳng hiểu rõ lý này, cứ lầm nhận là thật, đến nỗi chấp trước tướng Có, thuận theo đó mà lưu chuyển. Đó là cái nhân luân hồi. Phật nhãn thấy thấu triệt điều này, biết hết thảy các pháp “Có chính là Không”; cho nên Ngài dạy chẳng chấp trước Có. Lại còn biết hết thảy các pháp sở dĩ có đủ loại tướng bất đồng là do thuận theo nghiệp lực mà khác biệt. Do tạo nghiệp tùy thời biến động, cho nên cảnh tướng (tướng cảnh giới) cũng thuận theo đó mà biến hóa vô thường. Nhưng tạo cái nhân như thế nào, chắc chắn hiện cái quả như thế ấy! Tất cả cảnh tướng “tốt, xấu, khổ, vui”, không gì chẳng tùy thuộc nghiệp lực “thiện, ác, lớn, nhỏ” mà sai khác. Nghiệp lực phức tạp, hiện tướng cũng phức tạp. Nghiệp lực thuần tịnh, hiện tướng cũng thuần tịnh, chẳng sai lệch mảy may! Đấy được gọi “Không chính là Có”, nhưng phàm phu chẳng hiểu rõ lý này, bài bác chẳng có nhân quả, đến nỗi chấp giữ tướng Không, chẳng gì không làm. Đó là cái nhân đọa lạc vậy! Nếu chẳng phải như vậy, sẽ như Tiểu Thừa thiên Không, tức là có Thể mà chẳng có Dụng! Phật nhãn thấy thấu suốt điều này, biết hết thảy các pháp “Không chính là Có”; do vậy, dạy chớ nên thiên Không. 


Không chỉ là như vậy, Ngài lại còn biết nghiệp do đâu mà khởi, khởi từ cái tâm có niệm. Niệm ắt có căn, căn giống như tánh vốn sẵn có vậy. Niệm và nghiệp luôn luôn đổi khác; chỉ có linh tánh [mà chúng sanh ai nấy] vốn cùng sẵn có từ vô thỉ cho tới tột cùng vị lai là chẳng biến đổi, chẳng khác, quả thật là chủ thể của hết thảy các pháp. Nhưng có Thể ắt có Dụng, có Dụng ắt có tướng. Do tướng ấy tuy là huyễn có, nhưng chưa hề đoạn dứt. Do huyễn mà chẳng đoạn; vì vậy, chớ nên chấp Hữu, lại chớ nên chấp Không. Đã biết tướng do nghiệp chuyển, nghiệp do tâm khởi, bèn biết cái nhân của một niệm tuy nhỏ nhoi, nhưng quan hệ cực đại! Do đó, dạy học nhân trong lúc khởi tâm động niệm, hãy nên quán chiếu dụng công. Lại còn biết tâm niệm khởi là do chưa thấu đạt Nhất Chân pháp giới, cho nên chấp tướng phân biệt. Nhưng tánh thể vốn chẳng có niệm. Nếu chẳng soi ngược lại nguồn tâm, há có thể đoạn niệm để chứng Thể ư? Do vậy, dạy học nhân hãy nên trái trần, hợp giác, phản vọng quy chân! 


Các đạo lý vi diệu rất sâu trên đây, nếu đức Phật chẳng khai thị, ai có thể biết được? Nếu chẳng tin Phật, thọ trì đúng như pháp, lại là người nào thì mới có thể hiểu rõ? Do vậy, hết thảy chúng sanh, từ xưa đến nay, phần nhiều ở trong mê, tạo nghiệp, thọ khổ. Vì thế, người vì lợi ích hết thảy chúng sanh mà phát Bồ Đề tâm, hãy nên biết “tướng chính là phi tướng, sanh chính là phi sanh”. Đã chẳng chấp Hữu, lại chẳng chấp Không. Như thế thì Không và Hữu cùng lìa, do hành Lục Độ vạn hạnh, bèn có thể lợi ích hết thảy chúng sanh. Vì sao vậy? Do trụ tướng bố thí sẽ dễ lui sụt đạo tâm, vì chấp Hữu là trụ tướng, mà chấp Không cũng là trụ tướng. Vì thế, phải nên cùng lìa Hữu và Không, cũng phải nên đem đạo lý “tướng chính là phi tướng, sanh tức là phi sanh” bảo trọn khắp hết thảy chúng sanh, khiến cho họ đều biết tu cái nhân “lìa cả hai bên”, chứng cái quả Tịch Chiếu đồng thời. Đó là lợi ích rốt ráo. Bồ Tát hãy nên bố thí như thế đó. Khoa này vừa mở đầu liền nói “Như Lai thuyết” nhằm chỉ dạy người phát đại tâm hãy nên cùng lìa Không Hữu như vậy để hành bố thí. Bố thí chính là diệu pháp để cùng lìa Không và Hữu. Vậy thì ta lẫn người đều được lìa tướng, thấy tánh, đoạn niệm, chứng Thể, cùng vào trong biển tánh. Lợi ích ấy to tát, chẳng thể nghĩ bàn! Vì sao vậy? Vì do Như Lai nói, tức là pháp này tương ứng với tánh đức của Như Lai. 


Hết thảy các tướng, hết thảy chúng sanh, có đủ loại nghĩa, xưa nay các sách vở phần nhiều do hành văn cho tiện, chỉ lấy một hai nghĩa để nói. Nếu chẳng biết các thứ nghĩa, chỉ hiểu đó là đương nhiên, chẳng biết nguyên do, sợ rằng sẽ do thấy các sách nói khác nhau mà đến nỗi nẩy sanh mâu thuẫn. Nay tôi sẽ gạn lọc các nghĩa, phân tích hòng nói tường tận, khiến cho người nghe lời lẽ trong một buổi giảng này, sẽ chẳng khác mười năm đọc sách, tôi nghĩ chắc các vị cũng muốn nghe! Các loại nghĩa ấy, có ý nghĩa là thường thấy, có nghĩa chẳng thường thấy, có ý nghĩa là do được suy rộng ra, khái quát thành bốn điều như sau: 


1) “Tướng” là tướng trạng, tức là tướng trạng của những loài hữu sanh. Chữ Tướng không chỉ nói về trạng huống hình dáng bên ngoài, mà còn nói về trạng huống trong nội tâm. “Hữu sanh chi loại” tức là như phần đầu kinh đã nói: Hoặc là noãn sanh, hoặc thai sanh, hoặc thấp sanh, hoặc hóa sanh, hoặc hữu sắc, hoặc vô sắc, hoặc hữu tưởng, hoặc vô tưởng, hoặc phi hữu tưởng phi vô tưởng. Loại vô sắc chỉ là chẳng có nghiệp quả sắc, chứ vẫn có sắc thân vi diệu do định quả hiển hiện. [Chúng sanh] thuộc Sắc Giới trở xuống, do mắt chẳng thể trông thấy [sắc thân vi diệu ấy], nên gọi [chúng sanh trong Vô Sắc Giới] là Vô Sắc, chứ Phật nhãn hoặc pháp nhãn của Bồ Tát, huệ nhãn của La Hán đều có thể trông thấy. Khi đức Thế Tôn thị hiện nhập Niết Bàn, chư thiên trong Vô Sắc Giới tuôn lệ như mưa. Nếu chẳng có sắc thân, sao có thể tuôn lệ? Đủ loại loài hữu sanh như thế, sắc, tâm, tướng trạng của họ cũng sai biệt, chẳng đồng nhất. Do vậy, bảo là “chư tướng”. 


Lại phân biệt cặn kẽ hơn, trong mỗi loài, tướng trạng lại có đủ thứ sai biệt. Như ngoại hình thì béo, gầy, đẹp, xấu, nội tâm thì thiện, ác, trí, ngu. Suy rộng ra, như phẩm Hạnh Nguyện đã nói: Đủ loại thọ lượng, đủ loại ham thích, đủ loại ý hạnh, đủ loại oai nghi, muôn ngàn sai khác, sao có thể tính đếm, cho nên nói là “nhất thiết” (hết thảy). Nhưng trong hết thảy các tướng như thế, nhìn bằng tục nhãn, rành rành là có lúc hiện hữu, nhưng dùng đạo nhãn để xem, sẽ biết đấy là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức Ngũ Uẩn giả hợp, biến hiện đủ loại tướng hữu sanh. Trừ Ngũ Uẩn biến hiện ra, thật sự chẳng có các loại tướng sai biệt! Do vậy, trong kinh nói “ngay lập tức là Không”, lại nói “sanh tức là vô sanh”. Vì thế nói “nhất thiết chư tướng, tức thị phi tướng” (nhấn mạnh câu sau, trong phần dưới cũng giống như thế. Điều thứ hai cũng giống như thế). Đây là nói rõ nghĩa Sanh Không; tức là xét theo tướng trạng của hữu sanh “sanh chính là vô sanh” để nói. Vì thế nói là Sanh Không! 


Chúng sanh: “Chúng” là nói đến Ngũ Uẩn. Từ ba thứ trở lên thì gọi là Chúng, Uẩn có năm món, nên gọi là Chúng. Do các pháp Ngũ Uẩn giả hợp, sau đó bèn có sanh, nên gọi là Chúng Sanh. Nhưng chúng sanh thuộc tứ sanh (thai, noãn, thấp, hóa), lục đạo (trời, người, A Tu La, địa ngục, quỷ, súc sanh), không gì chẳng do pháp Ngũ Uẩn này giả hợp mà sanh. Vì thế nói là “nhất thiết chúng sanh” (hết thảy chúng sanh). Chúng sanh hiểu theo nghĩa thường nói thì đều là chỉ các loài chúng sanh muôn ngàn sai khác. Đó là ý nghĩa của “nhất thiết chúng sanh”, chẳng phải là ý nghĩa gốc để đặt tên của hai chữ Chúng Sanh. 


Thế nào là Ngũ Uẩn giả hợp? Hãy nên biết: Không chỉ loài hữu sanh do các pháp Ngũ Uẩn hòa hợp giả hiện tướng sanh, vốn sẵn chẳng thật, mà ngay cả bản thân các pháp Ngũ Uẩn cũng do các pháp khác hòa hợp, giả hiện thành huyễn tướng ấy, cũng vốn là chẳng thật. Do vậy nói là “Ngũ Uẩn giả hợp”. Vì sao nói vậy? Như Sắc Uẩn chính là do tứ đại Địa, Thủy, Hỏa, Phong biến hiện. Tức là có thể biết Sắc Uẩn là giả hợp. Nếu suy xét tỉ mỉ hơn, trong Tứ Đại, lại có Đại nào chẳng phải là giả? Đối với bốn uẩn Thọ, Tưởng, Hành, Thức; Thọ là lãnh nạp, Tưởng là nghĩ nhớ, Hành là đổi dời, Thức là phân biệt, chứa đựng, đều là vọng tâm. Vì sao gọi là “vọng tâm?” Do từ vô thỉ đến nay, đủ mọi cách so đo, đủ mọi kiểu chấp giữ, tích tụ vô số nghiệp lực, nắm giữ chẳng dứt, cho nên hiện khởi đủ loại động tác Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Trong cái tâm tự tánh thanh tịnh, há có vật ấy? Vậy thì bốn Uẩn ấy là giả hợp, cũng có thể suy ra mà biết! Như thế thì không chỉ Ngũ Uẩn là Chúng mà vốn chẳng phải là Chúng, ngay cả các pháp khác giả hợp thành Ngũ Uẩn cũng lại là “Chúng mà chẳng phải là Chúng”. Vậy thì “sanh vốn vô sanh”, há chẳng hiểu rõ rành rành ư? Do đó, kinh nói “chính ngay nơi bản thể là Không”. Vì thế, nói: “Nhất thiết chúng sanh tắc phi chúng sanh” (Hết thảy chúng sanh chẳng phải là chúng sanh). Đó là nói về nghĩa Pháp Không. Đấy là xét theo bản thể của các pháp Ngũ Uẩn chính là Không để nói; vì thế, bảo là Pháp Không. Do vậy, có thể thấy sự tinh diệu của ý nghĩa được chứa đựng trong hai chữ Ngũ Uẩn! 


Uẩn (蘊) có nghĩa là “tụ tập, che phủ”, nhằm nói rõ: Năm món Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức là do các pháp khác tụ tập, mà các loài hữu sanh lại chính là do năm thứ ấy tụ tập, chính là như thường nói “duyên tụ bèn sanh”. Nhưng hết thảy chúng sanh do mê nơi hết thảy các tướng, do từ vô thỉ đã bị thứ này phủ lấp, ngăn che đã lâu, đến nỗi chấp trước, ngỡ chúng là thật, tạo nghiệp, chịu khổ vô lượng vô biên. Nay đã biết rồi, hãy nên phá sự che ngăn ấy, thoát khỏi lồng, rọ. Phá bằng cách nào? Chính là nương theo Kim Cang Bát Nhã để lìa tướng, trừ chấp. Bởi lẽ, do hiểu Sanh Không nên phá ngã chấp, lìa ngã tướng. Nói Pháp Không nhằm phá pháp chấp, lìa pháp tướng. Nhưng hễ nói đến pháp, liền bao gồm phi pháp. Vì sao vậy? Nếu chấp phi pháp thì cũng là pháp chấp, bởi trong ý niệm của người chấp, cho rằng phi pháp chính là pháp! Vì thế, hễ nói “lìa pháp tướng”, hãy nên gộp cả ý nghĩa “lìa phi pháp tướng” vào đấy. Nói như thế chính là Phật nói. Biết như thế, chính là biết chân chánh. Như vậy thì ngay cả Không cũng là Không. Sanh Không, Pháp Không, và Không Không là Tam Không. Do có chánh trí Tam Không ấy, nên gọi là Kim Cang Bát Nhã. 


Vì thế, người phát đại tâm không chỉ phải hiểu nghĩa Sanh Không và Pháp Không, bởi lìa hai tướng ngã và pháp thì mới có thể phá sự chướng lấp ấy, thoát khỏi lồng, rọ. Cũng cần phải biết thêm nghĩa Không Không, do lìa tướng phi pháp thì mới có thể lợi ích hết thảy chúng sanh. Vì vậy, nếu tâm Bồ Tát thông đạt “các tướng chẳng phải là các tướng”, thì tướng tuy có mà tâm vẫn không. Đã chẳng hứng chịu lồng rọ của các tướng, thì hiển hiện hết thảy các tướng sẽ chẳng trở ngại gì, độ hết thảy chúng sanh mê tướng mà chẳng sanh tâm lui sụt, khiếp nhược! Lại còn thông đạt “chúng sanh chẳng phải là chúng sanh”, sẽ biết tánh của chúng sanh vốn không tịch giống như Phật. Vì thế, thệ nguyện phổ độ hết thảy nhập Vô Dư Niết Bàn, nhưng chẳng có ý tưởng “chúng sanh khó độ”. Lại còn độ trọn hết chúng sanh, cũng chẳng có ý tưởng “chúng sanh đắc độ”. Vì sao vậy? Chúng vốn chẳng phải là Chúng, Sanh vốn chẳng phải là Sanh. Như thế thì mới là bậc Bồ Tát phát tâm lợi ích hết thảy chúng sanh. 


2) Dùng ý nghĩa “chúng sanh chẳng phải chúng sanh” được nói trong điều thứ nhất để chứng minh ý nghĩa “các tướng chẳng phải là các tướng”. Bởi lẽ, nếu biết bản thân các pháp Ngũ Uẩn đều do các pháp khác biến hiện, sẽ có thể thấy Ngũ Uẩn chính là giả pháp. Như vậy thì hết thảy các tướng được biến hiện bởi Ngũ Uẩn, há chẳng phải là giả pháp trong các giả pháp hay sao? Vậy thì Hữu tức là phi Hữu cũng đã rõ rồi! Vì thế nói “nhất thiết chư tướng, tức thị phi tướng” (hết thảy các tướng chính là chẳng phải tướng), hai câu ấy cũng là nói về nghĩa lý Pháp Không. Nếu biết sắc thân Ngũ Uẩn của hết thảy chúng sanh đều do Tứ Đại tụ hợp, bị nghiệp lực chấp trì. Nói theo sự biến hiện của Ngũ Uẩn. Cố nhiên là mỗi tướng khác nhau. Trong tâm thanh tịnh, đều chẳng có vật ấy. Do vậy, có thể ngộ “xét theo Ngũ Uẩn biến hiện” để nói, cố nhiên là mỗi tướng bất đồng, nhưng xét theo tự tánh thanh tịnh tâm để nói, sẽ chẳng khác, vô tướng! Như thế thì há chẳng phải là do mê muội chân tánh đồng thể, chấp các tướng huyễn sanh, bèn phân biệt ta, người, chúng sanh ư? Vì thế nói: “Nhất thiết chúng sanh tắc phi chúng sanh” (Hết thảy chúng sanh tức chẳng phải là chúng sanh). Hai câu này chính là nói rõ nghĩa Sanh Không vậy. Kết hợp với những gì đã nói trong điều thứ nhất, thì “tướng chính là phi tướng” nhằm giảng rõ nghĩa Sanh Không, kèm thêm nghĩa Pháp Không. “Sanh tức chẳng phải Sanh” là nói về Pháp Không, nói kèm thêm nghĩa Sanh Không vậy. 


3) “Tướng” chính là tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả. Bốn tướng chẳng đồng nhất, nên nói là “chư tướng”. Bất luận chấp giữ thân tướng, pháp tướng, hay phi pháp tướng, đều là chấp “ta, người, chúng sanh, thọ giả”, nên nói là “hết thảy”. Nhưng thân tướng là Ngũ Uẩn giả hợp, Ngũ Uẩn đã là chẳng thật, pháp và phi pháp lại là giả danh, nhưng các tướng không gì chẳng phải là giả danh, chẳng thật. Vì thế nói “hết thảy các tướng tức là chẳng phải tướng” (nhấn mạnh câu này, phần sau giống như vậy). Đó là nói về Sanh Không, Pháp Không, và Không Không. Đó gọi là nghĩa Tam Không. Nghĩa này nên dựa theo chuyện hành bố thí để nói. Vì thế, phần đầu kinh có nói: “Bồ Tát ư pháp, ưng vô sở trụ hành ư bố thí” (Bồ Tát chẳng nên trụ vào pháp để hành bố thí). Lại nói: “Ưng như thị bố thí, bất trụ ư tướng” (Hãy nên bố thí chẳng trụ vào tướng như thế). Nói lặp đi lặp lại để dạy đừng trụ vào hai bên. “Hết thảy chúng sanh” như đã giải thích trong điều một và hai. Tuy Chúng vốn chẳng phải là Chúng, Sanh vốn vô sanh, Sanh Không và Pháp Không chỉ là pháp Ngũ Uẩn giả hợp hiện khởi, không gì chẳng phải là huyễn tướng của chúng sanh. Do đó nói: “Hết thảy chúng sanh tức chẳng phải là chúng sanh”. Điều này cũng là nói về nghĩa Tam Không. Nghĩa này, hãy nên xét theo người nhận bố thí để nói, vì hết thảy huyễn tướng chúng sanh mới bị giả pháp Ngũ Uẩn chướng lấp, chẳng biết đó là giả, chẳng thật. Vì thế, ở đây lại dạy bậc Bồ Tát phát tâm lợi ích hết thảy chúng sanh phải nên dùng pháp môn Bát Nhã “Có tức là Không, Không tức là Có” như thế để rộng hành bố thí. 


4) “Chư tướng” là nói đến người bố thí và vật để bố thí. “Hết thảy”: Người là do Ngũ Uẩn hòa hợp, vật thì phẩm loại rất nhiều. Hết thảy chúng sanh như trong phần trước đã giảng giải, chính là nói tới người nhận bố thí. Bất luận người thí, vật dùng để bố thí, người nhận bố thí, không gì chẳng phải là nhân duyên tụ hợp mà hiện ra sự huyễn hữu ấy, nên đều nói “chẳng phải”. Đó gọi là “tam luân thể không”. Luân (bánh xe) là vật vận chuyển không ngừng, nên dùng để thí dụ người thí, vật được thí, người tiếp nhận, xoay vần tạo lợi ích chẳng nghỉ ngơi. Thể Không có hai nghĩa: 


- Một, ba thứ ấy đều là huyễn hữu, bản thể chính là Không. 


- Hai, ba thứ ấy tướng thể là huyễn hữu, nhưng tánh thể thì không tịch. Nếu hiểu nghĩa “chính cái Thể ấy là Không”, sẽ có thể chẳng chấp tướng. Nếu hiểu nghĩa “tánh thể không tịch” sẽ hội quy vào tánh. Người phát đại tâm có thể bố thí như thế thì lợi ích sẽ rộng lớn. 


Tổng hợp bốn cách giải thích trên đây, đều nhằm giảng rõ ý nghĩa “Có tức là Không, Không tức là Có”. Kinh văn trong phần trước đã nói “ưng như thị bố thí” (hãy nên bố thí như thế) là do đã hiểu rõ “chẳng phải tướng, chẳng phải sanh”, ắt chẳng vướng mắc nơi Hữu. Đã hiểu rõ “tướng tức chẳng phải là tướng, sanh tức chẳng phải là sanh”, sẽ chẳng đọa Không. Do chẳng vướng mắc Hữu, tuy bố thí mà chẳng trụ. Do chẳng đọa Không, tuy chẳng trụ mà luôn bố thí! Đã chẳng chấp vào hai bên, lại còn hai “luân” cùng xoay, tức là Bố Thí Ba La Mật. Vì vậy, Bồ Tát hãy nên tu tam đàn
 “từ ngay nơi tướng mà lìa tướng” như thế đó hòng lợi ích hết thảy chúng sanh vô sanh mà huyễn sanh vậy. 


Khoa này không chỉ giải thích hòng kết lại các nghĩa “bất ưng trụ sắc, thanh đẳng bố thí” (chớ nên trụ vào sắc, thanh v.v… mà bố thí), tức hai đằng Không và Hữu đều chẳng trụ, lại còn phản chiếu các nghĩa đã được nói trong phần trước, hòng xiển phát để tổng kết. Bởi lẽ, phần trước có nói “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” (phàm tất cả các tướng đều là hư vọng), do hết thảy các tướng chính là chẳng phải tướng! Phần trước lại nói: “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, tức là thấy Như Lai). Lại nói: “Ly nhất thiết chư tướng, tắc danh chư Phật” (Lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật). Vì thế, nay nói hãy nên lìa tướng như thế để hành bố thí. Do hành như thế, tự độ, độ người khác cùng thấy Như Lai, bèn gọi là “chư Phật”, cho nên nói “lợi ích hết thảy chúng sanh”. Hãy nên biết: Lời này cũng gộp cả người bố thí vào đó. Vì sao vậy? Bản thân người thí cũng là một chúng sanh. Hơn nữa, phần trước còn nói “chẳng trụ tướng để bố thí”, và “thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” v.v… cũng do khoa này mà ý nghĩa càng rõ rệt. Vì sao vậy? Phần trước đã nói “chẳng trụ tướng để bố thí”, sau đó bèn nói tiếp về phước đức. Phần trước nói “chẳng có chúng sanh đắc độ”, lời ấy nói về lẽ đương nhiên. Tới đây, mỗi mỗi đều xiển phát nguyên do vậy. Bởi lẽ, tướng chính là chẳng phải tướng, có thể thấy “vốn chẳng thể trụ”; vì thế, chẳng nên trụ. Sanh tức là chẳng phải sanh, có thể thấy chúng sanh nhập Vô Dư Niết Bàn chỉ là khôi phục bản tánh, cho nên chẳng có người đắc độ vậy! Nói chung, có phần kinh văn thuộc hai khoa để kết lại này, các nghĩa đã nói trước đó đều nhất loạt viên thành! Do vậy, đối với kinh văn thuộc hai khoa tổng kết này, hãy nên khắc ghi trong tâm can, sáng tối đều chú trọng vào đó, siêng gắng nghiền ngẫm, sẽ có thọ dụng to lớn. 


Khi hành các công hạnh như bố thí v.v…, hãy nên thường chánh niệm đạo lý thuộc phần Ưng môn (môn hãy nên làm) trong khoa “tổng kết vô trụ phát tâm” nơi phần trước, dùng đó để răn nhắc. Nếu có chút thiên chấp lục trần, hãy nên thường dấy khởi chánh niệm các đạo lý thuộc phần Bất Ưng môn trên đây để tự quở trách. Nếu chấp Không đôi chút, hãy nên nương theo những điều được nói ở đây, thường dấy khởi chánh niệm: “Lợi ích chúng sanh là bổn nguyện của ta, há nên giải đãi, chỉ mong tự giải thoát? Đấy chính là chấp ngã. Ngã kiến chính là căn cội dấy Hoặc. Chẳng trừ căn cội ấy, sao có thể tự giải thoát cho được?” Hãy nên thường tưởng “phàm tất cả các tướng, Không Hữu đồng thời”, tưởng “chúng sanh là quyến thuộc, quyến thuộc là chúng sanh”, thường tưởng “chúng sanh đồng thể”, tưởng “chúng sanh vốn là Phật”. 

Tuy mở ra hai môn Quán và Hạnh, nhưng thật ra chúng tương ứng, thành tựu lẫn nhau. Hãy thử xem trong Quán môn thuộc phần trước, đã nói “hãy nên” và “chẳng nên” (hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát tâm, chớ nên trụ vào sắc mà sanh tâm v.v…). Trong Hạnh môn cũng nói “hãy nên” và “chẳng nên” (xem kinh văn sẽ có thể thấy, chẳng trích dẫn cặn kẽ). Phần trước nói “hễ trụ liền sai”, phần này cũng nói “Không lẫn Hữu đều chẳng chấp” (đối với thuyết “tướng tức chẳng phải là tướng, sanh tức chẳng phải là sanh”, nhằm dạy thấu hiểu nghĩa ấy để hành bố thí, sẽ đạt được “hai bên đều chẳng chấp”). Ngữ ý ấy, chỗ nào cũng hô ứng chặt chẽ! Vì sao như thế? Nếu có quán huệ mà chẳng thật hành, tức là giống như nói suông! Nếu chỉ thật hành mà chẳng có quán huệ, giống như tu mù! Hai môn [thật hành và quán huệ] giúp lẫn nhau cùng thành tựu. Vì thế, Quán và Hạnh ắt phải tương ứng. Do vậy, có thể biết: Quán và Hạnh không chỉ chẳng thể thiếu một môn nào, mà còn chẳng thể lệch về [một bên nào]. Lại còn do vậy có thể biết: Đạo lý được nói trong hai môn Quán và Hạnh ắt phải mỗi mỗi đều thông suốt, quán triệt dung hội. Khi quán như thế, sẽ là hành như thế. Khi hành như thế, sẽ là quán như thế. Hễ có đôi chút thiên vị, chấp trụ, sẽ chẳng phải là trụ. Vì sao vậy? Do chẳng tương ứng. Đó là lẽ trọng yếu phải nên biết như thế! 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.2. Nói rõ sự chân thật 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.2.1. Nói rõ ngôn từ chân thật


(Kinh) Tu Bồ Đề! Như Lai thị chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, bất cuống ngữ giả, bất dị ngữ giả. 


(經)須菩提！如來是真語者，實語者，如語者，不誑語者，不異語者。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Như Lai là đấng chân ngữ, đấng thật ngữ, đấng như ngữ, đấng chẳng nói lời hư dối, đấng chẳng nói lời khác). 


Lần này giảng về khoa “chân thật” nhằm chỉ rõ những nghĩa đã nói trong khoa tổng kết trên đây như “vô trụ phát tâm, vô trụ bố thí”, đều do [đức Phật] đích thân chứng biết, chân thật chẳng hư vọng để khuyên [hành nhân] tin tưởng.


“Chân” là những điều đã nói đều như một, nghĩa là “chẳng khác”. “Thật” là lời nói chẳng hư dối, tức là ý nghĩa “chẳng lường gạt”. Nếu nói đối ứng với pháp để nói thì “chân” là Chân Như, “thật” là Thật Tướng. Tức là nói rõ: Tất cả ngôn thuyết trên đây, mỗi mỗi đều từ Chân Như Thật Tướng lưu xuất. Do vậy nói là “chân ngữ, thật ngữ”. Đã là lời nào cũng tương ứng với Chân Như Thật Tướng, cố nhiên là bất cuống ngữ và bất dị ngữ. Đã nói là chân ngữ, lại bảo là thật ngữ, đều không phải là trùng lặp, mà là có ý nghĩa tinh vi! 


Hãy nên biết: Danh xưng Chân Như biểu thị tánh thể không tịch, tức là chuyên dựa theo tánh thể để đặt tên. Bởi lẽ, “chân” có nghĩa là “chẳng hư vọng”, ý nói nó chẳng phải là tướng. “Như” có nghĩa là “chẳng sai biệt”, ý nói nó vô ngã. Do vậy, trên đây nói “hễ có các tướng ta, người v.v… tức chẳng phải là Bồ Tát”, hoặc nói “phàm tất cả tướng đều là hư vọng”, nói vô ngã tướng, vô pháp tướng, cũng chẳng có phi pháp tướng, nói “nếu tâm giữ lấy tướng, bất luận là giữ lấy pháp tướng hay giữ lấy phi pháp tướng, đều là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả”, nói “hãy nên lìa hết thảy các tướng”, nói “lìa tướng thì gọi là Phật”, các lời lẽ “Không đến triệt để” như thế được gọi là chân ngữ, ngụ ý dạy mọi người hãy nên nương vào những lời như thế để tu quán hạnh, sẽ lìa tướng, vong ngã, sẽ khế chứng Chân Như vô tướng, vô ngã, không tịch bình đẳng! 


Danh xưng Thật Tướng biểu thị như thật không và như thật bất không nơi tánh đức, mà cũng là cùng xét theo Thể, Tướng, Dụng để đặt tên. Bởi “thật” có nghĩa là “chẳng phải thật, chẳng phải không thật”, nhằm nói rõ tướng tuy chẳng phải là Thể, nhưng là Dụng của Thể, Dụng chẳng lìa Thể. Tướng có nghĩa là “vô tướng, vô bất tướng”. Nói rõ Thể chẳng phải là tướng, nhưng Thể ắt khởi Dụng, Dụng chẳng phải là không có tướng. Vì thế, phần trên đã nói “chẳng có chúng sanh đắc độ, nhưng lại độ hết thảy chúng sanh”, nói “hãy nên chẳng trụ vào pháp để hành bố thí”, nói “chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp”. Đã nói “tắc phi” (tức chẳng phải), lại nói “thị danh” (thì gọi là), nói “hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm”, nói “hãy nên sanh tâm chẳng trụ vào đâu”. Các lời lẽ như thế đó đối với hai bên Không và Hữu bèn song giá, song chiếu, các lời lẽ ngầm ẩn hai bên, cùng khẳng định hai bên tồn tại, được gọi là Thật Ngữ. Dụng ý nhằm dạy mọi người hãy nên nương theo những lời như thế ấy để tu quán hạnh, ắt phù hợp với Trung trong Viên Giáo, khế chứng Thật Tướng “có Thể, có Dụng, tịch chiếu đồng thời”. 

Đã nói “bất cuống ngữ”, lại nói “bất dị ngữ”, mỗi đằng đều có ý nghĩa sâu xa. Bởi lẽ, chúng sanh mê chân chạy theo vọng đã lâu, nghe chân ngữ, thật ngữ ấy, nhất định sẽ sanh lòng kinh sợ đối với những lời ấy, coi đó như giải Ngân Hà, ngóng nhìn mà sanh sợ hãi. Vì thế, ra rả, tha thiết bảo “bất cuống ngữ”, tức là Phật chẳng dối gạt chúng sanh. Lại sợ người nghe chẳng thể hiểu sâu xa, vì lẽ nào mà một chốc chê là trật, chốc sau lại bảo là đúng, những lời lẽ khác tự mâu thuẫn rất ư là nhiều. Hoặc có kẻ trước kia đã nghe bất liễu nghĩa, ắt lại hoài nghi vì sao kinh này lại nói bất đồng. Do vậy, đinh ninh bảo ban rằng “bất dị ngữ” là tuy nói đủ các thừa, nhưng đều là một Phật thừa đó thôi! 


“Như ngữ” là gì? Là nói tất cả ngôn ngữ đều đúng như đích thân đã chứng biết mà nói. Do vậy, trong năm loại ngôn ngữ, “như ngữ” là chủ chốt, khiến cho [người nghe] biết chân ngữ và thật ngữ đều là đích thân chứng như thế, trọn chẳng phải là lời nói ức đoán, nghe lỏm, há có dối gạt chi! Ngàn lời sai khác, lý quy vào một lẽ, nào có khác gì! Tha thiết khuyên tin, rát miệng, buốt lòng tới tột cùng vậy! Nếu chẳng nói ứng hợp với pháp, giống như bảo “những gì ta đã nói đã chân lại thật, do đều là đúng như ta tự chứng mà nói”. Vì thế, lời nào cũng chắc chắn chẳng dối gạt, lời nào cũng đều chẳng khác với những gì ta tự chứng! Trước tiên, nêu Như Lai để nói, chính là để chỉ rõ ý nghĩa “từng lời đều phát xuất từ biển tánh, từng lời đều tương ứng với tánh đức”. Theo thứ tự, xếp đặt năm loại ngữ, chính là chỉ rõ lời lẽ nào cũng đều chân thật, đích xác. Hết thảy chúng sanh chớ nên kinh hãi, chớ nên hoảng sợ, chớ nên e ngại, nhưng tín, giải, thọ trì như thế, quyết định đều có thể đúng như ta đã đích thân chứng mà chứng đắc. Do vậy, khoa tiếp theo lại dựa trên pháp chứng đắc để nói, hòng chỉ bày sự chân thật để khuyên tin. 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.2.2. Nói rõ pháp chân thật 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Như Lai sở đắc pháp, thử pháp vô thật, vô hư.


(經)須菩提！如來所得法。此法無實無虛。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Pháp do Như Lai đạt được, pháp ấy chẳng thật, chẳng hư). 


Chữ quan trọng trong khoa này chẳng nhiều, nhưng chứa đựng ý nghĩa uyên thâm. Hãy nên biết: Đấy là sở chứng của Như Lai, không chỉ phàm phu khó đoán sự cao thâm, ngay cả Bồ Tát cũng chẳng thể hiểu rõ; đúng là chẳng có chỗ để có thể mở miệng! Như vậy thì còn có thể nói gì nữa ư? Chỉ đành như trưởng lão đã nói “giải Phật sở thuyết chi nghĩa” ([như con hiểu] nghĩa do đức Phật nói), nhưng nghĩa uẩn tàng sâu thẳm, sâu đến mức không đáy, nội hàm thì chứa đựng toàn diện. Muốn nói rõ ra, cũng tột bậc khó khăn! Đành phải chia thành từng điều rành rẽ để phân tích cặn kẽ, nói theo từng tầng một, may ra mới có thể triệt để được! Người nghe cũng hãy nên theo từng tầng, giải thích từng điều một rành rẽ để phân tích cặn kẽ, cốt sao chia chẻ chi ly chẳng có chút hàm hồ nào! Sau đấy, khi tu quán, tu hạnh thì mới chẳng đến nỗi hàm hồ, có thể [tu tập] thân thiết thì mới hòng có công hiệu! Nếu không, sẽ là luông tuồng Chân Như, hồ đồ Phật tánh. Hơn nữa, không chỉ nên phân tích cặn kẽ, mà còn phải dung hội quán thông; nhưng ắt là trước hết phải có thể phân tích cặn kẽ, thì mới hòng dung hội quán thông. Hãy nên biết: Khi phân tích chi ly, tuy là đang phân tích nghĩa lý, thật ra là đang quán tâm tánh vậy! Những điều vừa nói trên đây chính là chỗ trọng yếu trong Văn, Tư, Tu, quý vị đừng sơ sót! 


“Như Lai sở đắc pháp” (Pháp do Như Lai đạt được), phải khéo lãnh hội câu nói này. Nếu không, nhất định sẽ hoài nghi. Nay giả lập vấn đáp để giảng rõ. Hỏi rằng: “Như Lai là danh xưng của tánh đức. Đã nói theo tánh, ắt sẽ là trạm trạm tịch tịch
, chẳng có gì gọi là Pháp, càng chẳng có gì để gọi là Đắc. Hơn nữa, trong phần trước đã nói đức Thế Tôn ở chỗ Phật Nhiên Đăng, khi đó, Ngài mới là Bát Địa Bồ Tát, [thế mà] đã đối với pháp, thật sự không có gì đạt được! Nay nói Như Lai đạt được pháp gì ư?” Đáp rằng: Lời ông nói quả thật hữu lý, nhưng dùng lý ấy để nghi lời này, sẽ là sai lầm to lớn! Lầm ở chỗ chỉ nhìn vào một câu [trong kinh này], chẳng nghiền ngẫm sâu xa những đoạn tiếp theo đó. Hãy nên biết: Hai chữ “thử pháp” (pháp này) trong đoạn văn sau đó chính là nói pháp đã đạt được! Pháp ấy chính là chẳng thật, chẳng hư. “Chẳng thật, chẳng hư” là từ ngữ hình dung tánh đức. Như vậy thì “pháp đạt được” chính là nói về tánh, nào phải là nói riêng có một pháp ư? Do vậy có thể biết: Câu “Như Lai sở đắc pháp” giống như nói “xưng là Như Lai”, do đã chứng đắc tánh “chẳng thật, chẳng hư” vậy. Há có phải là nói riêng có một sở đắc (có pháp gì để đạt được) ư? Huống hồ nói “vô thật”, chính là để nói rõ tuy đắc mà thật sự chẳng đắc. Nói “vô hư” nhằm chỉ rõ do “vô sở đắc”, cho nên chứng tánh. Tức là tuy nói “đắc” hay nói “pháp”, cũng nào có trở ngại gì? Vì sao vậy? “Pháp” [trong đoạn kinh này] là nói đến tánh, tức là nói theo chứng tánh, chẳng phải là nói sau khi đã thành Như Lai mà vẫn còn có đắc, có pháp! Do vậy, vô ngại. Nếu hiểu lầm Như Lai có pháp để đạt được, sẽ chẳng phải là “vô thật”. Hơn nữa, hễ có đôi chút sở đắc, đó chính là pháp chấp, há có thể thành Như Lai? Tức cũng chẳng phải là “vô hư” vậy. Có thể thấy Phật ngữ vốn tự viên dung, phải nhìn chung ý chỉ toàn thể, tĩnh tâm lãnh hội, hãy nên biết như thế (ở đây đã nói “vô thật, vô hư” thành hai thứ: 


- Một là từ ngữ để hình dung tánh đức. Tánh có thể là vô thật, vô hư, trong phần sau sẽ nói. 


- Hai là từ ngữ để hình dung đạt được tánh đức, tức là nói “hữu đắc” sẽ là “chẳng đắc” v.v… Hãy nên cẩn thận lãnh hội). 


Không chỉ sở chứng của Như Lai là vô thật, vô hư. Thử xem những điều được nói trong phần luận về Tứ Quả ở phần trước, [sẽ thấy] đều là hễ có sở đắc thì sẽ chẳng đắc. Nếu là chẳng có sở đắc thì sau đó bèn đắc, như vậy thì “đều là vô thật, vô hư” càng rõ rệt hơn. Vì thế, trong phần trước có nói “nhất thiết hiền thánh giai dĩ vô vi pháp nhi hữu sai biệt” (hết thảy các hiền thánh đều do pháp vô vi mà có sai biệt), chính là nói rõ: Cũng là vô thật, vô hư (“vô thật, vô hư” tức là bất sanh, bất diệt, trong phần sau sẽ nói), nhưng có bán và mãn bất đồng (“bán” là chẳng viên mãn. Tiểu Thừa bán, Bồ Tát mãn. Bồ Tát bán, Phật mãn). 


Nói chung, Như Lai là danh xưng của tánh đức. “Vô thật, vô hư” là hình dung tánh đức. Ngữ ý trong khoa này chính là nói tánh do Như Lai đã chứng chẳng thể gọi tên hay diễn tả được. Đành vì các vị [mà nói] hình dung là “vô thật, vô hư” mà thôi! Vì sao tánh đức vô thật, vô hư? Hãy nên biết: “Vô thật” tức là nói “sanh diệt đã diệt” (phàm tình rỗng không), được gọi là “vô trí, diệc vô đắc cố” (chẳng có trí mà cũng chẳng có đắc), tức thánh giải cũng trống không. “Vô hư” là nói “tịch diệt hiện tiền” (cái Thể hiện ra), được gọi là “có thể trừ hết thảy các khổ” (Dụng hiện). Nói chất phác, “vô thật, vô hư” giống như nói “Tịch Chiếu đồng thời”. Tịch thì vô thật, Chiếu thì vô hư. Không chỉ Như Lai là như thế, ngay như xét theo vọng tâm của phàm phu để nói, cũng lại là vô thật, vô hư. “Tìm tâm trọn chẳng thể được”, há chẳng phải là vô thật ư? Một niệm nhỏ nhoi trọn đủ mười pháp giới, há chẳng phải là vô hư ư? Do vậy có thể biết: Phàm và thánh có cùng một Thể. Nhưng do phàm phu chấp Thật, chẳng biết “vô thật”, cho nên chẳng thể thành thánh. Tiểu Thừa lại chấp hư, nhưng chẳng ngộ “vô hư”. Vì thế, chẳng thể thành Bồ Tát. Một loại Bồ Tát tuy có thể [ngộ giải] vô thật, vô hư, nhưng lại chẳng thể [liễu giải] “hư, thật đều không”, cho nên chẳng thể thành Như Lai. Nhưng do rốt ráo đồng thể, cho nên có thể “quay đầu là bờ”. Đức Phật nói: “Cuồng tâm bất hiết, hiết tức Bồ Đề” (Tâm cuồng chẳng dứt, hễ dứt bèn là Bồ Đề). Bọn chúng ta hãy dũng mãnh lên! Hết thảy chúng sanh hãy mau tỉnh ngộ! 


“Vô thật, vô hư” có cùng nghĩa với “bất sanh, bất diệt”. Vốn tự vô sanh, cho nên nói là “vô thật”. Nay cũng vô diệt, nên nói là “vô hư”. Cũng có cùng ý nghĩa với “Có chính là Không, Không chính là Có”. Thế nào là vô thật? Do Có chính là Không. Thế nào là vô hư? Do Không chính là Có. Do vậy, có cùng nghĩa với “Không, Hữu đồng thời”. Vì thế nói “có cùng nghĩa”. Do Có chính là Không, Không chính là Có, nên nói “Không, Hữu đồng thời”. Vì thế bảo là “có cùng nghĩa”. Nếu nói triệt để, “Không, Hữu đồng thời” sẽ là Không lẫn Hữu đều chẳng thể nói. “Vô thật, vô hư” là hư và thật đều trừ. Hư lẫn thật đều trừ, chính là như ý nghĩa do Tâm Kinh đã nói “do vô sở đắc, Bồ Tát nương theo đó, đạt được Niết Bàn rốt ráo. Chư Phật y theo đó, đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác”. Vì vậy nói: “Như Lai sở đắc pháp, thử pháp vô thật, vô hư” (Pháp do Như Lai đã đạt được, pháp ấy vô thật, vô hư). Đó là nói Như Lai đã chứng đắc tánh, tánh ấy hư và thật đều chẳng thể nói. Vì sao vậy? Hư và thật giống như nói Không và Hữu. Không và Hữu đều chẳng thể nói, tức là Tịch và Chiếu đồng thời. Tịch và Chiếu đồng thời chính là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác; đó gọi là Như Lai. Trên đây đã nói theo lệ “vô thật, vô hư bình đẳng” để chỉ rõ có Thể, có Dụng. Nay lại nói triệt để, nhằm chỉ rõ Thể là cái gốc của Dụng; hễ đắc Thể bèn có thể khởi Dụng. Hai tầng đạo lý đều nên triệt để hiểu rõ. Do có Thể ắt có Dụng; vì vậy, kinh này nhất loạt dạy chẳng chấp, lại dạy chẳng hoại. Học nhân ắt phải nên “hai bên đều chẳng chấp” như thế. Do đắc Thể ắt khởi Dụng, cho nên kinh này dạy “ngay cả Không cũng lại là Không”. Học nhân ắt phải nên lìa hết thảy các tướng như thế, Không đến mức tận cùng vậy! 


Hãy nên biết: Các nghĩa đã nói từ lúc mở đầu kinh cho tới hiện thời đều có ý nghĩa “vô thật, vô hư”. Vì sao vậy? Phàm các ngôn thuyết đều là như ngữ. Nay tôi lược dẫn mấy lời để nói rõ, những điều khác có thể suy ra tương tự! Như nói “chư tướng phi tướng” (các tướng chẳng phải là tướng), [hàm nghĩa] các tướng đều là hư vọng, chẳng thể giữ lấy, chẳng thể nói. Pháp và phi pháp đều sai v.v… Phàm là những nghĩa thuộc loại “tắc phi” (tức chẳng phải), đều dựa theo nghĩa “vô thật” để nói. Nếu nói “thị danh chư Phật, tắc kiến Như Lai. Chư Phật cập pháp giai tùng thử kinh xuất” (đó gọi là chư Phật, bèn thấy Như Lai. Chư Phật và pháp đều từ kinh này mà ra) v.v… [tức là] phàm các nghĩa thuộc loại “thị danh” đều là dựa theo nghĩa “vô hư” để nói. Nói chung, biết là vô thật, sẽ biết tánh vốn không tịch. Vì thế, cần phải trừ sạch tình chấp. Biết là vô hư, sẽ biết nhân quả như như. Do vậy, “ưng như sở giáo trụ” (hãy nên đúng như lời dạy mà trụ). Vì sao vậy? Như Lai đã chứng như thế, Bồ Tát ắt phải nên tu như thế. Do vậy, khoa này khiến cho các nghĩa đã nói trước đó càng rạng rỡ, tinh vi hơn. 


Không chỉ là như thế, năm loại ngữ trong khoa trước cũng nhờ khoa này mà càng được chứng minh trọn vẹn. Những lời lẽ trên đây chính là “đúng như sở chứng mà nói”. Chứng cái quả như thế nào vậy? Nay nói là “vô thật, vô hư”. Do các nghĩa “vô thật, vô hư, vô tướng, vô bất tướng”, nên nói là Thật Ngữ. Cũng do ý nghĩa “tướng, bất tướng đều là Không”, nên bảo là Chân Ngữ. Chân Ngữ là [những điều nói ra] đều đúng như sở chứng. Như vậy thì Bất Cuống Ngữ và Bất Dị Ngữ cũng hết sức rõ ràng! 


“Vô thật, vô hư” tuy nói song song với nhau, nhưng đức Thế Tôn nói điều này, ý thật sự chú trọng hai chữ Vô, nhằm dạy mọi người hãy triệt để tác quán, hư và thật đều trừ. Bởi lẽ, do là sở đắc của Như Lai, cố nhiên là vô thật, vô hư; nhưng vô thật, vô hư thật sự từ “hư và thật đều trừ” mà có. Nếu tồn tại “vô thật, vô hư”, sẽ là pháp chấp, há có thể vô thật, vô hư ư? Vì thế, ắt phải nên trừ khử lại càng trừ khử hơn thì mới có thể chứng tánh thể không tịch vậy! 


Như vậy thì học nhân hãy nên thực hiện như thế nào? Hãy nên biết: Đức Thế Tôn nói điều này nhằm dạy mọi người hãy nên dùng vô thật để thành tựu vô hư, tức là phương tiện nhằm thực hiện “hư và thật đều trừ”. Vì sao nói vậy? “Vô thật” có nghĩa là chẳng chấp. Hễ chấp thì sẽ kết chắc, chẳng thể tháo gỡ được. “Kết chắc” chính là ý nghĩa của chữ Thật. Bất luận cảnh là thật hay hư, hễ có chấp trước, hư cũng thành thật. Nếu hết thảy đều chẳng chấp, hư lẫn thật đều trừ. Xem phần kinh văn trước và sau đó, sẽ có thể thấy ý này càng rõ rệt hơn. Phần trước có nói “tín tâm thanh tịnh tắc sanh Thật Tướng” (tín tâm thanh tịnh liền sanh Thật Tướng). Đấy là lời cước chú hay khéo của “vô thật, vô hư”. Tâm thanh tịnh là vô thật. Sanh Thật Tướng là vô hư, nhưng Thật Tướng sanh bởi tâm thanh tịnh. Vậy thì “vô hư cũng sẽ do vô thật mà thành tựu” đã rõ rệt rồi! Do đó, phần trên có nói “ly nhất thiết chư tướng, tắc danh chư Phật” (lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật), lại nói “ưng ly nhất thiết tướng phát tâm, ưng Không Hữu bất trụ hành bố thí” (hãy nên lìa hết thảy tướng để phát tâm, hãy nên chẳng trụ vào Không và Hữu để hành bố thí). Do đó, phần sau có nói: “Trụ pháp bố thí, như nhân nhập ám. Bất trụ bố thí, nhật quang minh chiếu” (Trụ vào pháp để bố thí, như người vào trong tối tăm. Chẳng trụ để bố thí, như ánh sáng mặt trời chiếu tỏ), cho đến bài kệ cuối cùng dạy “quán như mộng, huyễn” v.v… Do đó, ý chỉ chủ yếu của cả bộ kinh là “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ vào đâu). Như vậy thì đức Thế Tôn nói ý này chính là dạy: Hãy dùng Vô Thật Quán để thành tựu cái quả vô hư, há chẳng phải rành rành như bày sẵn ra đó hay sao? 


Vô Thật Quán tức là như cuối cùng [kinh này] nói “quán hết thảy các pháp như mộng, huyễn”. Thường quán như thế, chấp tình tự trừ. Đấy chính là Tổng Quán để phá hết thảy các phàm tình [mà hành nhân] cần phải quán, muôn vàn phần chớ lìa nó trong khoảnh khắc. Hãy nên biết: Quán như mộng, huyễn v.v… được nói cuối cùng là để tổng kết toàn bộ bài kinh, tức là toàn thể bản kinh chỗ nào cũng đều nên quán như vậy đã rõ rệt lắm rồi! Sao lại có thể câu nệ thứ tự được nói mà chẳng nói rõ ở đây ư? Vì sao nói rõ ở đây? Do kinh văn ở chỗ này thuận tiện, cho nên chẳng thể bỏ lỡ. Hơn nữa, ở chỗ này, ắt phải nêu rõ phép quán tổng yếu ấy là do có ba nghĩa trọng yếu. Nay lại theo thứ tự nói rõ: 


1) Nhằm nói rõ phần kinh văn nói về sự chân thật chính là tiếp nối các ý nghĩa “vô trụ phát tâm, vô trụ bố thí” trong phần trước mà có. Ngay sát theo phần này, lại cực lực nói về lỗi “trụ pháp” và công năng do chẳng trụ. Có thể thấy chỗ này chính là chỗ chuyển mạch giữa kinh văn thuộc phần trước và phần sau. Nếu chẳng chỉ rõ nghĩa “chẳng chấp” ở đây, sẽ chẳng trở thành chỗ liên kết để chuyển mạch văn! Vì sao vậy? Do chẳng liên quan xuyên suốt với nghĩa Vô Trụ được nói trong phần trước và phần sau. 


2) Huống chi điều được nói ở chỗ này là nói về sự tự chứng, càng chẳng thể không chỉ rõ cách tu! Vì sao vậy? Sở dĩ đức Thế Tôn nói rõ cái quả tự chứng như thế, dụng ý nhằm dạy học nhân hãy tu cái nhân như thế. Như vậy thì nếu chỉ nói theo lệ thường, chẳng nêu rõ nghĩa này ra, học nhân làm sao tu tập được? 


3) Dụng ý nói rõ sự tự chứng không chỉ như vừa nói trên đây. Ý của Ngài là khiến cho người nghe pháp sẽ hiểu rõ những gì mà toàn thể kinh này đã nói, đều là sự tự chứng như thế đó. Chứng đắc xác đáng, trọn chẳng phải là lý tưởng! Vì thế, chớ nên kinh nghi, sợ hãi. Vì thế, phải nên tín, giải, thọ trì. Vì thế nói: Thọ trì, diễn nói bốn câu kệ v.v… liền có vô lượng công đức còn hơn dùng thân mạng nhiều như cát sông Hằng để bố thí. Đấy là đức Thế Tôn nêu ra tông chỉ lớn nhất trong tự chứng. Như thế thì nếu chỉ có ý nghĩa song song, mà chẳng có ý nghĩa triệt để (nói cách khác, chính là ý nghĩa “dùng vô thật để thành tựu vô hư, dạy đích xác người học cách dụng công”), người nghe cũng chỉ biết cảnh giới tự chứng, vẫn chẳng biết phương pháp để tự chứng, sao đủ để triệt để trừ nghi tình của con người ư? 



Tổng hợp các nghĩa đã nói trên đây để xét, đức Thế Tôn nói điều này với dụng ý khiến cho mọi người biết cảnh giới tự chứng, lại cũng biết rõ phương pháp để tự chứng. Như thế thì người nghe pháp há có nên chẳng lãnh ngộ, thấu hiểu như thế? Người thuyết pháp há có nên chẳng xiển phát như thế ư? 


Nhưng nghĩa này nếu chẳng dùng thâm tâm để thấu hiểu, ắt sẽ đến nỗi sơ sót. Trong phần trước đã nói “nghĩa vị sâu thẳm, chẳng dễ diễn đạt, chẳng dễ hiểu”, chính là nói đến điều này. Nếu có kẻ nói: “Tác quán như thế, chẳng lo [hành nhân] sẽ lệch về Không ư?” Đáp rằng: Đó là lời lẽ tựa hồ là đúng, nhưng sai bét vậy! Hãy nên biết: Tu Quán ắt phải nên triệt để. Nếu không triệt để, sao có thể trừ chấp? Sao có thể lìa tướng? Hơn nữa, kinh văn trong phần trước và phần sau đều dùng bố thí để nói, tức là quán và hạnh cùng tiến, còn có gì lệch về Không nữa ư? Huống hồ nơi chuyển mạch văn giữa phần trước và phần sau, đức Thế Tôn bỗng đưa ra ý nghĩa này, chính là để xiển minh nguyên do “hãy nên lìa tướng, hãy nên Không và Hữu đều chẳng trụ” trong phần kinh văn trước đó và sau đó, khiến cho [hành nhân] biết nguyên do vì sao ắt phải nên “lìa tướng, vô trụ” để hành bố thí. Làm thế nào để có thể lìa? Làm thế nào để có thể vô trụ? Phương pháp là như thế đó! Đấy chính là chỗ then chốt giữa kinh văn trong phần trước và phần sau. Tức là nói điều này chính là để thành tựu bổn nguyện rộng hành bố thí, lợi ích hết thảy, chứ không chỉ nhằm dạy [hành nhân] tu pháp Quán này, lo gì lệch lạc Thiên Không nữa ư? 


Xem xét những điều đã nói trên đây, trừ dung thông quán triệt các loại nghĩa lý trong kinh này và các kinh khác ra, có thể biết đức Phật nói nghĩa “vô thật, vô hư” này, có ba ý nghĩa trọng yếu nhất: 


1) Hình dung tánh đức. 


2) Hình dung làm thế nào thế nào để đắc tánh đức? 


3) Hình dung tu tánh đức như thế nào? 


Lý, sự, tánh, tu, nhân, quả, không gì chẳng trọn hết. Vì vậy, một lời này không chỉ bao gồm trọn hết chẳng sót đạo lý được nói trong kinh này, mà còn nhất loạt gồm thâu chẳng sót các Phật pháp Tiểu Thừa và Đại Thừa. Vì sao vậy? Hết thảy hiền thánh đều do pháp vô vi mà có sai biệt. “Vô thật, vô hư” chính là vô vi pháp vậy. 


Không chỉ là như thế! Hết thảy tâm tướng của phàm phu, hết thảy tướng của các pháp thế gian, hết thảy các tướng của pháp nhân quả, không gì chẳng bao trùm chẳng sót. Do vậy, các loại tướng đều là “Có chính là Không, Không chính là Có”, đều là vô thật, vô hư. Kinh Chánh Pháp Hoa
 diễn tả điều này là “như thị tướng, như thị tánh, như thị thể, như thị lực, như thị tác, như thị nhân, như thị duyên, như thị quả, như thị báo, như thị bổn mạt cứu cánh” v.v… Đó là nói Thật Tướng của các pháp. Vì vậy, lời này đúng là pháp ấn Đại Thừa. “Pháp ấn”: Mỗi pháp đều có thể dùng nghĩa này để ấn chứng, chẳng thể lọt ra ngoài phạm vi ấy được! Vì thế nói là “sâu không đáy”, bao la vạn tượng vậy! 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.3. Lại dùng thí dụ để giảng rõ 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.3.1. Thí dụ về lỗi do trụ pháp 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược Bồ Tát tâm trụ ư pháp nhi hành bố thí, như nhân nhập ám, tắc vô sở kiến. 


(經)須菩提！若菩薩心住於法而行布施，如人入闇，則無所見。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu Bồ Tát tâm trụ nơi pháp để hành bố thí, như người vào trong tối, chẳng thấy được gì). 


Khoa này nói “chấp thật thì công đức bố thí hoàn toàn hư giả”, chính là tương phản của “vô thật, vô hư”. Do vậy, nhìn vào ngữ ý của hai khoa sau, càng chứng tỏ câu “vô thật, vô hư” không chỉ nhằm nói về cảnh giới chứng đắc, mà còn nói kèm thêm công phu tu hành hòng chứng đắc. Chữ Pháp [trong đoạn chánh kinh trên đây] chính là chữ Pháp trong “ư pháp ưng vô sở trụ” (đối với pháp, hãy đừng nên trụ) thuộc phần đầu của kinh, ý nói “hết thảy các pháp”. Hết thảy các pháp chẳng ngoài cảnh, hạnh, và quả. Cảnh là cảnh giới, tức Ngũ Uẩn, lục căn, lục trần v.v… Hạnh là tu hành, tức Lục Độ v.v… Quả là quả vị, tức Trụ, Hạnh, Hồi Hướng, Địa, cho đến Vô Thượng Bồ Đề, cũng kèm thêm quả báo như phước đức, tướng hảo, thần thông, diệu dụng v.v… Hễ nói các hạnh như Lục Độ v.v… liền bao gồm cảnh và quả. Bởi lẽ, hành Lục Độ mà cho rằng mình có thể hành, tức trụ vào hành. Nếu hành Lục Độ mà nghĩ có danh dự v.v… sẽ là trụ vào cảnh. Nếu hành Lục Độ mà tâm nghĩ có sở đắc, sẽ là trụ vào quả. Bất luận tâm trụ vào thứ nào, đều là trụ pháp. Chữ Pháp ở đây chẳng nhất thiết bao gồm phi pháp để nói. Vì kinh văn đã xét theo hành bố thí để nói, tức là đã không giữ lấy phi pháp. Hãy nên biết: Các pháp như Lục Độ vạn hạnh v.v… do nhân duyên tụ hợp, bèn có thể sanh khởi. Đã là pháp do duyên mà sanh, có thể thấy bản thể của nó chính là Không, chẳng thật! Nhưng hành các pháp như Lục Độ v.v… đạt được ta lẫn người đều cùng lợi lạc, chẳng hư giả! Do vậy, Bồ Tát chớ nên bỏ chuyện thuộc Lục Độ chẳng làm để rồi rơi vào hư giả, mà cũng chớ nên có tình chấp đối với tướng Lục Độ, để rồi chấp thật. Chấp là thật thì tâm trụ vào pháp mất rồi! Phần trước có nói: “Nếu tâm có trụ, tức chẳng phải là trụ”. Do vậy, phạm lỗi “vào chỗ tối tăm!” Hễ tối tăm thì chẳng thấy gì, gọi là “còn đang ở trong cái vỏ vô minh”. Há chỉ có tánh quang chẳng thể hiển hiện mà thôi ư? Ngài Vĩnh Gia nói: “Trụ tướng bố thí sanh thiên phước, chiêu đắc lai sanh bất như ý” (Trụ tướng bố thí sẽ là phước để sanh lên trời, chuốc lấy đời sau chẳng như ý). Bởi lẽ, chẳng biết quán Không, ắt sẽ chuyển theo cảnh. Sau khi sanh lên trời, quyết định đọa lạc. Do vậy, nói khoa này nhằm bảo rõ: Hễ chấp thật thì toàn thể công đức là hư huyễn! 


“Nhập ám” (Vào tối tăm) là sánh ví trái nghịch giác. Đã có pháp chấp, liền trái nghịch giác. Giác có nghĩa là “sáng suốt”, trái nghịch giác thì là vô minh. Do vậy, bảo là “nhập ám”. “Vô sở kiến” (Chẳng thấy gì) là sánh ví chẳng thấy tánh. Trong phần trước có nói: “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, sẽ thấy Như Lai). Nay chẳng biết lý “duyên sanh tức là Không”, chấp [các tướng, các pháp] là thật rồi giữ lấy pháp tướng, sao có thể kiến tánh cho được? Vì thế bảo là “vô sở kiến”. Chẳng nói “có mắt, không mắt” nhằm ngầm thí dụ người ấy chưa mở đạo nhãn, chưa phá vô minh, dẫu có mắt mà cũng như chẳng có! Do vậy, chẳng nói tới! Bởi lẽ, người ấy kiến địa chẳng sáng suốt, tuy học Đại Thừa, hành bố thí, mà tu đui mù (nhập ám), ắt sanh chướng nặng (vô sở kiến). Vì thế, dùng “nhập ám, vô sở kiến” (vào chỗ tối tăm, không thấy gì) để sánh ví. Hãy nên biết: Người học Phật nếu đạo nhãn chẳng khai, ắt chỗ nào cũng xen tạp tình đời và kiến giải thế tục, há chỉ chẳng hành Lục Độ tốt đẹp, mà còn tăng trưởng ngã mạn, tham sân tranh nhau nổi lên, ngược ngạo nhiễu loạn Phật pháp, hành xử chẳng theo đạo đức, chẳng ra thể thống gì, khơi gợi người khác nghi báng! Đúng là đối với đạo lý Phật pháp chẳng thấy được một điều gì, há có phải chỉ chẳng thể kiến tánh mà thôi! Cái lỗi “chấp pháp là thật” như thế đó, bọn ta phải nên đau đáu răn dè! 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.2.2.3.2. Thí dụ về công năng do chẳng trụ

(Kinh) Nhược Bồ Tát tâm bất trụ pháp nhi hành bố thí, như nhân hữu mục, nhật quang minh chiếu, kiến chủng chủng sắc.


(經)若菩薩心不住法而行布施，如人有目，日光明照，見種種色。

(Kinh: Nếu Bồ Tát tâm chẳng trụ pháp mà hành bố thí, như người có mắt, ánh sáng mặt trời chiếu rạng, thấy đủ loại sắc). 


Trong khoa này, [hành nhân] biết rõ pháp chẳng thật; cho nên chẳng trụ chấp, tức là công đức bố thí sẽ có thể chẳng hư dối. Đúng là nói xiển phát ý nghĩa “hãy nên dùng vô thật để thành tựu vô hư”, khiến cho [hành nhân] biết: Muốn đạt được như ta, hãy nên [hành] như người ấy. Xiển dương nghĩa như thế, sáng suốt, thấu triệt tột bậc. Khai thị như thế, thân thiết tột bậc! Khuyến tín như thế, khẩn thiết tột bậc! 


“Hữu mục” (Có mắt) là ví von đạo nhãn. “Nhật quang” (Ánh sáng mặt trời) sánh ví Phật trí, cũng là nói đến kinh này; do những điều được nói trong kinh đều là nghĩa lý đại trí quang minh của Phật. “Kiến” là sánh ví kiến tánh. “Chủng chủng sắc” (Đủ loại sắc): Sánh ví tánh có tịnh đức nhiều như cát sông Hằng. Bởi lẽ, nói trụ pháp bố thí thì do chấp mà sanh chướng, sao có thể ngộ thấy bản tánh cho được? Nếu tâm có thể chẳng trụ vào pháp (vô thật), mà lại siêng hành bố thí (vô hư), tức là người ấy đạo nhãn sáng suốt, thấu triệt (có mắt), Không và Hữu đều lìa (hư và thật đều trừ), thật sự có thể nương theo Văn Tự Bát Nhã, khởi Quán Chiếu Bát Nhã, sẽ vẫy vùng trong ánh sáng rạng ngời của Phật nhật (ánh sáng mặt trời chiếu sáng), sẽ thấy thấu triệt như thật Không (vô thật), như thật bất không (vô hư), trọn đủ tánh của Tam Đại “Thể, Tướng, Dụng” (thấy đủ loại sắc) giống như sở đắc của đức Phật. Công đức ấy sao có thể nghĩ bàn cho được! Dùng điều này để sanh khởi đoạn kinh văn tiếp theo, dẫn khởi khoa “thành tựu vô lượng vô biên công đức”. Đấy chính là dựa theo ý nghĩa song hành của “vô thật, vô hư” để nói. Nếu nói theo ý nghĩa triệt để “hư lẫn thật đều trừ” thì tâm chẳng trụ vào pháp tức là tâm Không; đó là vô thật. “Tâm Không vô thật” tức là đều lìa các tướng đối đãi ta, người, hữu, vô v.v… Đó gọi là “hư lẫn thật đều trừ”. Nếu có thể như thế, sẽ như ánh nắng mặt trời chiếu rạng, thấy đủ loại sắc, tức vô hư! Dùng vô thật để thành tựu vô hư, há chẳng phải là được khai thị rạch ròi đấy ư? 


“Mắt, mặt trời” cũng có thể sánh ví chánh trí của hành nhân. “Có mắt” tức là chánh trí khai. Chánh trí đã khai, sẽ có thể phá vô minh. Vì thế nói “nhật quang minh chiếu” (ánh sáng mặt trời chiếu rạng). Vô minh phá từng phần, bèn từng phần hiện khởi công đức của tánh tịnh nhiều hơn số cát sông Hằng. Vì thế nói là “kiến chủng chủng sắc” (thấy đủ loại sắc). 


Trụ pháp để bố thí, giống như người vào chốn tối tăm. Như vậy thì trụ chấp các cảnh như căn, trần v.v… mà chẳng hành bố thí, sẽ nhập cảnh giới như thế nào? Chẳng kham tưởng tượng nổi! Ở đây, tôi chia kẻ chẳng hành bố thí Lục Độ thành ba loại để nói: Hạng người như vừa nói trên đây là một loại. Nếu tâm trụ vào “đạt được quả báo tốt đẹp”, lại chẳng chịu bố thí, đó là kẻ si vậy, lại là một loại nữa. Người đối với trần và cảnh đều chẳng trụ bất cứ một thứ nào, nhưng cũng chẳng hành bố thí, được gọi là “độc thiện kỳ thân” (chỉ lo tốt đẹp cho riêng mình)
. Dùng pháp thế gian để luận thì là hạng tiêu dao ngoại vật, cũng trọn chẳng ác, nhưng nếu dùng Phật pháp để phán đoán, thì là hạng trụ vào phi pháp, vẫn là pháp chấp, cũng là vào trong chỗ tối tăm, chẳng trông thấy gì! Đó lại là một loại nữa! 


Nếu tâm trụ vào bố thí mà chẳng hành bố thí, cõi đời chẳng có kẻ đó, bởi chưa hề hành bố thí mà lại ngược ngạo chấp lý bố thí. Nếu chẳng trụ vào hạnh quả, mà chẳng hành bố thí, có thể biết là [người như vậy] tâm trụ trong căn và trần, cùng thuộc một loại như hạng người thứ nhất. Những kẻ như thế, kiến địa như thế nào, tương lai như thế nào, nếu hiểu nghĩa được nói trong hai khoa này sẽ có thể suy ra [mà biết]. Vì vậy, đức Thế Tôn chẳng nói! 


Hai khoa trong phần kinh văn tổng kết trên đây đã xiển phát rộng thêm nghĩa trọng yếu của phần mở đầu kinh, dung hợp thành một khối. Vì thế, tiếp đó bèn nói hai khoa “chân thật”, hòng chứng tỏ tất cả ngôn thuyết, tất cả pháp môn, không gì chẳng chân thật. Do đều là đúng như pháp đã chứng đắc mà nói! Rồi lại nói tiếp hai khoa “dùng thí dụ để giảng rõ”, dùng “vô thật, vô hư” đã chứng đắc để xiển minh cảnh giới ấy, chỉ bày công phu tu tập. Chương cú trước và sau tột bậc dung hội, xuyên suốt lẫn nhau, nêu tỏ nghĩa lý, nhắc đi nhắc lại tường tận! Không chỉ trong phần tổng kết, “hãy nên lìa tướng phát tâm”, cho đến “hễ có trụ liền sai”, “hãy nên chẳng trụ vào sắc mà bố thí”, các nghĩa trọng yếu như thế đó càng thêm sáng rỡ bội phần, và cũng là sự phản chiếu soi rọi các phần kinh văn như “Bồ Tát chẳng trụ vào pháp để hành bố thí” v.v… . nơi phần đầu kinh, khiến cho [các nghĩa ấy] càng được viên mãn. Hơn nữa, sau phần tổng kết, lại có hai khoa này để làm gợn sóng lan truyền. Nếu luận theo văn tự thì như rồng quẫy đuôi, toàn thân đều linh hoạt, thật sự là Văn Tự Bát Nhã. Tất cả ý nghĩa trong kinh đã được thâu tóm, kết lại nghiêm mật. Vì thế, phần sau đó liền kết lại công đức trì kinh để chỉ bày, khuyên lơn. 

2.2.2.2.2.1.2.4.2.3. Tổng kết 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Đương lai chi thế, nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân năng ư thử kinh thọ trì, độc tụng, tắc vị Như Lai dĩ Phật trí huệ, tất tri thị nhân, tất kiến thị nhân, giai đắc thành tựu vô lượng vô biên công đức.


(經)須菩提！當來之世，若有善男子、善女人，能於此經受持讀誦，則為如來以佛智慧，悉知是人，悉見是人，皆得成就無量無邊功德。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Trong đời tương lai, nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân có thể đối với kinh này mà thọ trì, đọc tụng, sẽ được Như Lai dùng trí huệ của Phật đều biết người ấy, đều thấy người ấy, sẽ đều được thành tựu vô lượng vô biên công đức).


Đây là khoa thứ ba trong phần “Như Lai ấn chứng, xiển dương”. Khoa đầu tiên là “ấn chứng, hứa khả” tức là [đức Phật] ấn chứng và hứa khả [lời tán thán, trần thuật của ngài Tu Bồ Đề], bảo trưởng lão tín giải, thọ trì, hy hữu bậc nhất. Khoa kế đó, “xiển phát ý nghĩa” chính là vì kẻ kinh hãi, sợ sệt Bát Nhã, lầm lạc sanh e sợ, chẳng thể tín, giải, thọ trì, mà xiển minh cái Không của Bát Nhã là “Không và Hữu đều là không”. Do đó, dung hội các ý nghĩa trọng yếu đã nói trước đó, nêu tỏ nguyên do vì sao “hãy nên chẳng trụ vào đâu”, và cũng nói rõ: “Nói [những điều] như thế, [chỉ dạy] pháp như thế, đều do Như Lai đã đích thân chứng như thế, không gì chẳng chân thật, chẳng dối gạt, chẳng khác lạ!” Vì thế, chẳng hiểu rõ ý chỉ Vô Trụ thì dẫu tu Lục Độ, sẽ khó phá vô minh, giống như người vào chỗ tối tăm. Nếu hiểu ý chỉ Vô Trụ để hành Lục Độ, ắt sẽ phá vô minh như mặt trời chiếu rạng. Nói đi nói lại tường tận, không nghĩa nào chẳng nêu bày! Do đó, khoa thứ ba chính là “kết luận về công đức thọ trì kinh này”, kiêm phản chiếu ý nghĩa “lìa tướng thì gọi là Phật” (vô lượng vô biên công đức có cùng ý nghĩa với “thì gọi là chư Phật”). Nghĩa thú của nửa bộ trước đến đây có thể nói là đã kết thúc trọn vẹn, viên mãn tột bậc. Vì thế, đặt tiêu đề cho khoa này là Kết Thành (結成). Kết Thành có nghĩa là kết thúc viên mãn, mà cũng là kết quả thành tựu! 


Chữ “đương lai” chỉ chung [thời gian] sau khi đức Phật nhập diệt. Chẳng nói hiện tại mà nêu ra đời sau để nói, ngụ ý: Xoay vần hoằng dương kinh này, chẳng để đoạn tuyệt, lợi ích vô tận. Lại còn nhắc lại ý “hậu ngũ bách tuế” (năm trăm năm sau) trong phần trước, do trong thời đấu tranh kiên cố mà có thể thọ trì, đọc tụng kinh này, có thể biết người ấy túc căn sâu dày. Do vậy, [người ấy] được Phật hộ niệm, đều được thành tựu. Chữ Năng [trong đoạn chánh kinh trên đây] nhằm chỉ rõ sự xuất loại bạt tụy
, hết sức hy hữu. Do trong thời ấy, hiếm ai có thể làm được mà người ấy lại làm được; vì thế, đối với những điều giống như sở đắc của Phật, người ấy sẽ đều đạt được! 


“Thọ” (受) là lãnh hội, tiếp nhận nghĩa thú, tức là Giải. “Trì” (持) là tu trì, tức “đúng như pháp mà hành”. Lại còn “chấp trì” (執持), tức là khăng khăng gìn giữ chẳng mất. Đã có thể như pháp mà hành, ắt lợi ích hết thảy chúng sanh mà hành bố thí. Vì thế, ở đây tuy chưa nói rõ “rộng vì người khác nói”, nhưng đã bao hàm ý ấy. 


Thọ thuộc về Tư Huệ, Trì thuộc về Tu Huệ. Đọc tụng thuộc về Văn Huệ. Đối trước kinh văn là Đọc, nghĩ nhớ là Tụng. Trước hết, nói “thọ trì” do có ba ý: 


1) Thọ trì là người có trình độ sâu, cho nên kể ra đầu tiên. Đọc tụng là trình độ cạn hơn, nên xếp kế đó. Đấy là xét theo hai loại người để nói, nhưng muốn thọ trì thì ắt là trước hết phải đọc tụng. Nếu có thể thật sự đọc tụng, sẽ có thể thọ trì. Vì thế, đều được thành tựu. 


2) Đã có thể thọ trì, lại còn đọc tụng. Đấy là xét theo một người để nói. Văn Tư Tu Tam Huệ trọn đủ, tinh tấn chẳng lười nhác như thế, há chẳng có thành tựu hay sao? 


3) Nói khoa “đề cao, xiển dương vô trụ” này với dụng ý khiến cho người nghe có thể khai giải. Vì vậy, kinh văn trong khoa Giải Huệ kết quy nơi Giải. Thọ chính là Giải. Sau đó là một khoa lớn nhằm hiển lộ tột bậc công năng của kinh, cũng lại nói thọ trì trước hết, đều nhằm minh thị: “Đã khai viên giải, thì tín là viên tín, mà trì cũng là viên trì”. Vì thế, do Phật trí thấy biết mà đạt được thành tựu, chủ yếu là do lẽ này; đó là Như Lai dùng Phật trí huệ, đều biết người ấy, đều thấy người ấy. “Vi”    (為) là bị, đọc giọng khứ thanh (tức Vị). Câu này nói theo sự tướng, có hai nghĩa: 


a) Trí huệ nghĩa là quang minh. Tri kiến nghĩa là hộ niệm, tức là người ấy khế nhập sâu xa ý chỉ của Phật, được Phật gia bị. 


b) Ý nói công đức của người ấy chỉ có Phật chứng biết. Trừ trí huệ của Phật ra, những kẻ khác chẳng thể thấy biết trọn hết được! Nói chung, người có thể thọ trì, đọc tụng kinh này, nếu nói theo Lý thì do vô minh được Chân Như hun đúc ([điều này được chánh kinh diễn tả là] “vị Như Lai”), [cho nên] tri kiến được Phật trí hun đúc (“dĩ Phật trí huệ tất tri tất kiến”). Vì thế, nói theo Sự, đều được Phật Như Lai gia bị, đều được thành tựu vô lượng vô biên công đức, nhưng nói “tất tri, tất kiến” (đều biết, đều thấy) nhằm tỏ rõ: Người ấy quyết định thành tựu! 


“Giai đắc thành tựu vô lượng vô biên công đức” (Đều được thành tựu vô lượng vô biên công đức) chính là phản chiếu các nghĩa như “hãy nên biết: Người ấy hết sức hiếm có”, “hãy nên biết: Người ấy thành tựu pháp hy hữu tối thượng đệ nhất” v.v… trong phần trước. Nói “giai đắc” (đều được), [hàm ý] bất luận tăng, tục, nam, nữ, hễ ai có thể thọ trì, đọc tụng kinh này, không ai chẳng thành tựu như thế. Dẫu chẳng hiểu rõ nghĩa, chỉ cần có thể đọc tụng, cũng ắt đạt được. Vì thế nói là “giai đắc” (đều được). Vì sao vậy? Nếu thật sự có tín tâm chân thật, chí thành đọc tụng, tuy trước là chẳng hiểu, về sau, ắt sẽ khai giải. Vì cớ sao vậy? Chủng tử Bát Nhã đã gieo, được Phật nhiếp thọ, chắc chắn khai trí huệ của ta! Lợi ích chúng sanh là Công, trưởng dưỡng Bồ Đề là Đức. Hai chữ Công Đức là nói tự độ và độ người khác, tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật. Do vậy nói là “vô lượng vô biên”. Vì sao vậy? “Vô lượng” là nói theo chiều dọc, trải qua muôn kiếp mà thường hằng. “Vô biên” là nói theo chiều ngang, trọn khắp pháp giới chẳng ngằn mé! Đấy là Pháp Thân thường trụ của chư Phật, chư đại Bồ Tát, diệu ứng cảnh giới chẳng có bờ bến! Nay nói “giai đắc thành tựu như thị công đức” (đều được thành tựu công đức như thế) là nói đều được thành Bồ Tát, cho đến thành Phật. Nói chung là khuyên mọi người ắt phải thọ trì, đọc tụng kinh này, hòng ngộ tâm tánh của chính mình “vô thật, vô hư, xa lìa hai bên”. Đã là toàn tánh khởi tu, sẽ do toàn tu mà chứng tánh vậy! 

2.2.2.2.2.1.2.5. Hiển thị tột bậc công năng của kinh 


Chia thành bốn phần: 


1) Nói theo phương diện sanh phước. 


2) Nói theo phương diện diệt tội. 


3) Nói theo phương diện cúng Phật. 


4) Kết lại trọn vẹn công năng của kinh. 
2.2.2.2.2.1.2.5.1. Nói theo phương diện sanh phước 

2.2.2.2.2.1.2.5.1.1. Lập thí dụ


(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân, sơ nhật phần dĩ Hằng hà sa đẳng thân bố thí; trung nhật phần, phục dĩ Hằng hà sa đẳng thân bố thí; hậu nhật phần, diệc dĩ Hằng hà sa   đẳng thân bố thí. Như thị vô lượng bách thiên vạn ức kiếp, dĩ thân bố thí.


(經)須菩提！若有善男子、善女人，初日分，以恆河沙等身布施；中日分，復以恆河沙等身布施；後日分，亦以恆河沙等身布施。如是無量百千萬億劫，以身布施。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân vào đầu ngày dùng thân bằng số cát trong sông Hằng để bố thí, giữa ngày lại dùng thân bằng số cát sông Hằng để bố thí. Cuối ngày cũng dùng thân bằng số cát sông Hằng để bố thí. Như thế vô lượng trăm ngàn vạn ức kiếp dùng thân để bố thí).


Khoa lớn thứ năm này hiển thị tột bậc công năng của kinh ở cuối khoa “xiển phát vô trụ để khai giải”, không chỉ nhằm tổng kết sự xiển phát để khai giải ấy, mà còn là tổng kết cả nửa đầu bộ kinh, nhưng xét theo mạch văn thì nó được sanh khởi sát ngay phần trên. Do phần trên có nói [người nào] đọc tụng, thọ trì kinh này, cũng đều được thành tựu vô lượng vô biên công đức. Vì sao có thể thành tựu như thế? Vì vậy, [tiếp đó bèn] cực lực hiển thị công năng để chứng minh. Tuy nhiên, khoa lớn này tổng kết nửa bộ đầu, nhưng trước đó, đã có ba lượt so sánh để nêu rõ. Lại nói điều này để cực lực hiển thị, quả thật vì ý nghĩa của kinh này chẳng thể nghĩ bàn! Trước đó, tuy đã ba lượt so sánh để nêu rõ, dường như vẫn chưa nói trọn hết ý. Vì thế, nay thừa dịp mạch văn trên đây thuận tiện, lại triệt để phát huy. Bất quá là do phần kinh văn trước đó dẫn khởi [mà nói], chứ chẳng chuyên vì phần kinh văn trên đây [mà cực lực tuyên bày công năng của kinh này]. 


Hãy nên biết: Hiển lộ công năng của kinh chính là hiển lộ chánh trí Bát Nhã. Trí ấy chính là Phật trí, được gọi là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Đó là sở đắc do đức Thế Tôn trải bao kiếp tới nay, vì chúng sanh mà siêng khổ tu chứng, đạt được. Đấy chính là hoàn toàn giãi bày pháp “vô thật, vô hư” được nói trong phần trên mà thành kinh này. Đấy là bản đồ chân xác để chỉ bày cho kẻ chưa kiến tánh, là phương châm để chỉ dẫn chúng sanh đạt tới bờ kia, đem kinh nghiệm của chính mình bảo ban người khác, ngõ hầu họ có cái để noi theo. Do thương xót hết thảy chúng sanh từ vô thỉ tới nay, mờ mịt, bất giác, mắc phải khổ não lâu dài, hoặc do chướng nặng mà chẳng được nghe Phật pháp, hoặc tuy nghe mà chẳng nắm được pháp yếu, cho nên chướng trước chưa trừ, chướng sau lại dấy lên. Đó gọi là “do bệnh mà cầu thuốc, vì thuốc mà lại thành bệnh”, bèn ngồi trong hang quỷ nơi núi đen, như người vào chỗ tối, chẳng trông thấy gì, có thuở nào giải thoát? Vì thế, toát yếu những nghĩa Bát Nhã tinh túy đã nói trong tám hội trước để nói kinh này. Đúng là mỗi câu đều truyền tâm, mỗi lời đều là then chốt, có thể khiến cho chúng sanh khai Thỉ Giác khế hợp Bổn Giác, mà thành Đại Giác. Nếu có thể tín giải thọ trì, sẽ giống như người có mắt, ánh mặt trời chiếu rạng, thấy đủ loại sắc. Lại còn bảo rõ rằng “chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác đều từ kinh này mà ra”, tức có thể biết kinh này là pháp bảo gia truyền của mỗi vị Phật. Do vậy, đức Thế Tôn gấp muốn truyền trao gia bảo, gấp muốn cho hết thảy chúng sanh đều biết lợi ích to lớn chẳng thể nghĩ bàn của kinh này. Đó gọi là “khai tự tánh Tam Bảo, thành thường trụ Tam Bảo, có thể trụ trì Tam Bảo”. Nói theo mức độ thấp nhất thì cũng đủ để khơi gợi, phát khởi thiện tâm, vãn hồi thế vận. Vì vậy, lại cực lực hiển dương công đức của kinh này, ngõ hầu người nghe sẽ nẩy sanh ý tưởng khó gặp gỡ, sanh tâm hoan hỷ, nỗ lực đọc tụng, tín giải, thọ trì, đều được thành tựu tối thượng hy hữu đệ nhất. Đó là đại tông chỉ của việc cực lực hiển thị công năng của kinh này. 


Trong sự hiển lộ công năng của kinh, trước hết, hiển lộ [kinh này] có thể sanh ra phước thù thắng. Nếu chẳng lập một tỷ dụ [công năng của kinh] thù thắng như thế nào, sẽ chẳng thể hiển thị rõ được! Vì thế, giả lập một phước bố thí cực đại, nhằm tạo tiền đề cho phần hiển thị sự thù thắng trong đoạn chánh kinh sau đó. Vì thế, lập ra thí dụ. “Sơ nhật phần, trung nhật phần, hậu nhật phần” là đem một ngày chia thành ba phần, giống như người hiện thời nói “buổi sáng, buổi trưa, buổi chiều”. Cát sông Hằng cực mịn, cực nhiều, chẳng thể tính kể. “Kiếp” trong tiếng Phạn là Kiếp Ba (Kalpa), nghĩa là một thời gian cực dài. Nay không chỉ một kiếp, mà là trăm ngàn vạn ức kiếp. Lại còn không chỉ trăm ngàn vạn ức, mà là vô lượng trăm ngàn vạn ức kiếp! 


Kinh Hoa Nghiêm nói: A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ là một A-tăng-kỳ Chuyển. A-tăng-kỳ Chuyển lần A-tăng-kỳ Chuyển là một Vô Lượng. A-tăng-kỳ (Asāṃkhya)
 đã là con số cực lớn, cực nhiều, chẳng thể tính toán. Lại đem con số chẳng thể tính toán ấy nhân gấp bội lên mà thành vô lượng, há có tính đếm để nói ư? Vậy thì vô lượng trăm ngàn vạn ức kiếp, giống như nói “vô số kiếp” đó thôi! Hằng ngày dùng một thân mạng để bố thí, đã chẳng phải là chuyện phàm phu có thể làm được. Huống chi mỗi ngày ba thời, mỗi thời cũng không chỉ là một thân mạng, mà là thân mạng nhiều như cát sông Hằng chẳng thể tính đếm! Huống hồ không chỉ một ngày, một năm, một kiếp, mà là trong vô số kiếp, mỗi ngày ba thời, dùng chẳng thể tính đếm thân mạng để bố thí. Trải qua một thời gian tột bậc dài, bố thí tột bậc sâu nặng, hạnh nguyện cũng kiên cố tột bậc; đó là hạnh môn của Bồ Tát. Phước đức ấy to lớn, cũng há có thể tính đếm, nhưng chẳng bằng người nghe kinh này mà sanh lòng tin là vì lẽ nào? Lý này sẽ được nói tường tận sau đây. 

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2. Hiển thị sự thù thắng 


Chia thành ba phần: 


1) Dựa theo phước để chỉ bày chung. 


2) Nêu ra điều trọng yếu để nói riêng. 


3) Kết lại chuyện hiển thị kinh thù thắng. 

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.1. Dựa theo phước để chỉ bày chung

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.1.1. Nghe rồi tin tưởng chính là [phước] vượt trội 

(Kinh) Nhược phục hữu nhân, văn thử kinh điển, tín tâm bất nghịch, kỳ phước thắng bỉ.


(經)若復有人，聞此經典，信心不逆，其福勝彼。

(Kinh: Nếu lại có người nghe kinh điển này, tin tưởng, chẳng trái nghịch, phước ấy hơn kẻ đó). 


“Bất nghịch” là chẳng chống trái. Được nghe kinh này, tin tưởng sâu xa “chẳng thể nào không hành theo đó”, liền phát khởi đại tâm mỗi mỗi đều hành đúng như pháp. Đó là tín tâm chẳng trái nghịch, tức là phát sanh tín tâm quyết định khởi hạnh. Ở đây, tuy chỉ nói Tín, nhưng chứa đựng ý nghĩa “thâm giải”. Nếu chẳng có thâm giải, chắc chắn không thể phát sanh tín tâm chẳng trái nghịch! Vừa mới phát cái tâm ấy, cố nhiên chẳng bằng người đã khởi hạnh [được nói trong] đoạn sau. Nhưng khởi hạnh thật sự có nguồn gốc từ phát tâm quyết định. Vì thế, khi phát tâm, phước ấy liền vượt trội bậc Bồ Tát bao kiếp lâu xa bố thí thân mạng. Chữ Phước ở đây chính là nói tới quả báo chẳng thể nghĩ  bàn của “hà đảm Như Lai, đương đắc Bồ Đề” (gánh vác Như Lai, sẽ đắc Bồ Đề) trong phần dưới. Do vậy, các phước khác chẳng thể sánh nghĩ được! 

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.1.2. Thọ trì, diễn nói [phước] càng thù thắng 

(Kinh) Hà huống thư tả, thọ trì, độc tụng, vị nhân giải thuyết. 


(經)何況書寫，受持讀誦，為人解說。

(Kinh: Huống hồ biên chép, thọ trì, đọc tụng, vì người khác giải nói). 


Phát tâm là thù thắng, chính vì người ấy sẽ quyết định khởi hạnh. Sau khi đã khởi hạnh, phước ấy càng thù thắng, chẳng cần phải nói nữa! Chữ “hà huống” nhằm chỉ rõ phước ấy càng thù thắng hơn! “Thư tả” (Biên chép) là lưu truyền rộng rãi. Thời cổ, hễ không có bản khắc in thì chuyên cậy vào biên chép mới được lưu truyền. Vì thế, chỉ nói “thư tả”. Hiện thời, phát tâm hoằng dương kinh này, bất luận khắc ván, in đá, chữ đúc
, công đức đều giống như biên chép, chẳng nhất định phải là biên chép. Trước hết nói biên chép để nói rõ người ấy đúng pháp mà phát tâm, trước là muốn độ chúng sanh. Nhưng trước hết dùng kinh này để độ chúng sanh, lại nói rõ sự phát tâm ấy nhằm tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật. Thọ trì, đọc tụng tuy dường như là tự độ, mà thật ra cũng là độ người khác! Vì thọ trì tức là Giải và Hạnh cùng tiến, sở hạnh chẳng ngoài ly tướng tam đàn (tức tam Tất Đàn lìa tướng là thế giới, vị nhân và đối trị). Ly tướng tam đàn chính vì lợi ích hết thảy chúng sanh vậy! Đọc tụng cũng dùng huân tập kiến giải thù thắng để tăng trưởng hạnh thù thắng, chẳng phải là chuyện khác. Vì người khác giải nói là hành pháp thí để lợi ích chúng sanh. Kinh này rất sâu, [người vì kẻ khác diễn nói bèn] phát tâm vì chúng sanh mổ xẻ chẳng sai lầm, thích nói vô ngại, khiến cho người nghe hiểu được nghĩa thú, khơi gợi cái tâm tín giải thọ trì của họ. Câu này được nêu ra sau, vì chẳng thể thọ trì đọc tụng, sẽ chẳng thể nào vì người khác giải nói! Gộp lại để nói, tức là nói người ấy đã có thể truyền bá kinh này hòng lợi lạc chúng sanh, lại còn có thể đúng pháp thật hành để lợi ích chúng sanh, lại còn có thể rộng hành pháp thí để lợi ích chúng sanh, đủ chứng tỏ người ấy tín tâm chẳng trái nghịch. Vì thế, khi mới phát tâm liền hơn hẳn bậc Bồ Tát thí vô số thân mạng trong nhiều kiếp! 


Cái lý “vì sao thù thắng” sẽ được đức Thế Tôn tự nói trong phần sau, tức là giáo nghĩa, duyên khởi, gánh vác, ba thứ ấy đều thù thắng. Tuy nghĩa ấy thuộc phần sau, nay nói khái yếu của những điều ấy để tiện thông suốt, cũng chẳng trở ngại gì! Kinh này là pháp môn cực viên, cực đốn, cho nên nói là “giáo nghĩa thù thắng”. [Kinh này] lại vì căn cơ viên đốn mà nói, khiến cho Phật chủng chẳng gián đoạn; do vậy, nói là “duyên khởi thù thắng”. “Gánh vác thù thắng”: Thử xem người ấy tín tâm chẳng trái nghịch; đó là “cơ giáo tương khấu” (căn cơ và giáo pháp tương ứng). Chẳng phải là người có chủng tử Bát Nhã sâu dày, sẽ chẳng làm được; đó là “huệ thù thắng”. Nói “thọ trì” cho đến “giải nói” chính là “chẳng đoạn Phật chủng”. Đó là “bi, nguyện, hạnh đều thù thắng”. Bi, trí, hạnh, nguyện, mỗi mỗi đều trọn đủ, cho nên có thể gánh vác [gia nghiệp của] Như Lai, đó là “gánh vác thù thắng” vậy! Nhưng vị Bồ Tát nhiều kiếp bố thí thân mạng kia tuy có thể hành hạnh khó hành, hạnh nguyện kiên cố, nhưng nếu chẳng trọn đủ chánh trí Bát Nhã, sẽ chỉ có thể thành vị ngũ thông Bồ Tát (Bồ Tát đắc năm món thần thông), trọn chẳng thể lý và trí cùng ngầm khế hợp, đắc Lậu Tận Thông, chứng đắc quả Cứu Cánh Giác. Đó là một điều [mà bậc Bồ Tát bố thí thân mạng] chẳng sánh bằng. Do chẳng có chánh trí Bát Nhã, mình lẫn người đều chẳng thể đạt tới bờ kia Niết Bàn Vô Dư, bất luận khổ hạnh như thế nào đi nữa, đều chẳng phải là hạnh tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật, tức là lợi ích chúng sanh rốt cuộc sẽ có lúc cùng tận. Đó là hai điều chẳng sánh bằng vậy! 


Nói chung, Bát Nhã là Phật trí, là Phật chủng, cho nên liên quan với mạng mạch Tam Bảo. Huống chi kinh Kim Cang Bát Nhã, văn ít, nghĩa nhiều, xiển phát nghĩa thú, mỗi mỗi đều triệt để. Nếu chẳng có tín tâm không trái nghịch, tức là kiến địa chẳng triệt để, sao bi, nguyện, hạnh lại có thể rốt ráo viên mãn cho được? Hơn nữa, đã chẳng thể tín tâm không trái nghịch, tự nhiên là sẽ chẳng thể thọ trì, giải nói, rộng vì người khác hoằng dương. Tức là chẳng hiểu nghĩa rốt ráo của Phật pháp, Phật chủng liền có nỗi lo bị đoạn tuyệt. Quan hệ ở đây tột bậc trọng đại. Vậy thì người chỉ biết khổ hạnh nhiều kiếp dài lâu há có thể sánh bằng người tín tâm chẳng trái nghịch ư? Đức Thế Tôn nói điều này chẳng phải là bảo “chớ nên khổ hạnh”, mà là dạy “chỉ biết khổ hạnh, chẳng có chánh trí, sẽ không thể thành tựu Cứu Cánh Giác, chẳng thể tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật”. Nhưng người tín tâm chẳng trái nghịch, hoằng dương kinh này, đã chẳng thể đoạn Phật chủng, lại còn Không và Hữu đều chẳng chấp, đối với khổ hạnh của người kia cũng có thể hành càng dễ dàng hơn. Điều người này (người thọ trì đọc tụng, vì người khác giải nói Kim Cang Bát Nhã) có thể hành, người kia (người bố thí thân mạng mà chẳng có chánh trí Bát Nhã) chẳng thể hành. Điều người kia có thể làm, người này cũng có thể làm. Vậy thì ai là người vượt trội, chẳng phiền phải nói nữa! 



Do vậy mà xét, có thể ngộ hai môn Quán và Hạnh tuy đều coi trọng, nhưng lấy quán huệ làm chủ chốt. Đấy là nguyên do khiến cho Bát Nhã là mẹ của các Độ. Lại có thể ngộ: Tuy quán huệ là chủ, nhưng quán huệ phải được kiến lập nơi thật hành (trong kinh, chỗ nào cũng là bố thí và vô trụ cùng nói, tức là minh thị nghĩa này). Do vậy, Bát Nhã chẳng thể lìa các Độ mà riêng có được! Vì thế, hết thảy chư Phật, hết thảy đại Bồ Tát tuy coi Đại Không tam-muội là rốt ráo, nhưng khi hừng hực hiện hữu, thì vẫn là Đại Không tam-muội, chẳng phải là “hết thảy đều chẳng làm” mà ngự trong Đại Không. Nếu là như vậy (tức “hết thảy đều chẳng làm”), cũng chẳng thể gọi là Đại Không tam-muội. Vì sao vậy? Đại Không là ngay cả Không cũng là Không, là cái Không dứt bặt đối đãi, chẳng phải là cái Không tương đối. Nghĩa này khẩn yếu, thật sự là tinh túy của Bát Nhã, phải chú trọng triệt để lãnh hội, triệt để hiểu rõ. 


Trên đây là bốn lượt so sánh để tỏ rõ công năng của kinh, mỗi lần sau càng thù thắng hơn lần trước. Hãy nên biết: Chẳng phải là nói ý nghĩa của kinh trước sau có sự sai biệt thăm thẳm như vậy, mà thật sự nhằm chỉ rõ: Tín giải có cạn hay sâu khác nhau! Nghĩa này đã từng nói trong phần trước, nhưng có mối quan hệ hết sức trọng yếu, sợ có người chưa nghe nói, [nên ở đây tôi lặp lại]. Huống hồ lại còn có thêm lần so sánh để tỏ rõ này, hãy nên gộp chung cả ba lượt trước đó để [giải thích cặn kẽ hòng người đọc] triệt để hiểu rõ. 


Như lần [so sánh] thứ nhất, trong phần kinh văn nói về Sanh Tín, dùng chuyện thí vật báu trong một đại thiên thế giới để hiển thị sự thù thắng, nhằm nói về người có thể sanh tín tâm, coi đó là thật, cho đến một niệm sanh tịnh tín. Dùng đó để nói rõ: Đã biết hướng theo Phật trí; đấy chính là nhận lãnh gia nghiệp của Phật, gieo cái nhân thù thắng, ắt đạt được cái quả thù thắng, trong tương lai không chỉ làm một vị Phạm Thiên Vương. 


Lần [so sánh] thứ hai, trong phần đầu của đoạn kinh văn nói về Khai Giải, dùng chuyện bố thí vật báu trong vô lượng đại thiên thế giới để hiển thị sự thù thắng, nói sau phần “hãy nên sanh tâm thanh tịnh” chính là vì người thành tựu pháp tối thượng hy hữu đệ nhất mà nói, hòng bảo rõ: Người có thể tín giải như thế, mình và người đều có lợi, do đã thành tựu pháp Vô Thượng Bồ Đề, nên có hy vọng to lớn. Do vậy, công đức này vượt hơn công đức trước (công đức bố thí của báu trong vô lượng đại thiên thế giới) vô lượng lần. Thành tựu ở đây chẳng phải là thành tựu Vô Thượng Bồ Đề, mà là thành tựu pháp này, tức là đã liễu giải, bèn tu hành vậy, chớ nên hiểu lầm! 


Lần [so sánh] thứ ba, trong phần kinh văn nói về Khai Giải, dùng chuyện bố thí thân mạng nhiều như cát sông Hằng để hiển thị sự thù thắng, chính là nói sau khi xiển minh phụng trì như thế nào, nhằm giảng rõ hãy nên tín giải, thọ trì, diễn nói như thế nào để công hạnh càng thêm được giồi mài, thấu nhập chỗ tinh vi. Vì sao vậy? Không chỉ biết chế phục Hoặc, mà còn biết đoạn Hoặc, có hy vọng chứng đắc Pháp Thân. Do vậy, không dùng chuyện bố thí bảy báu là ngoại tài để hiển thị, mà dùng chuyện bố thí thân mạng là nội tài để hiển thị! 


Nay trong lần [so sánh] thứ tư, dùng chuyện bố thí vô số thân mạng trong thời gian dài vô số kiếp để hiển thị sự thù thắng; [sự so sánh này] được nói sau phần thâm giải nghĩa thú và pháp tự chứng, nhằm chỉ rõ: Đã có thể tín tâm chẳng trái nghịch, sẽ chẳng cần phải khổ hạnh trong thời gian dài lâu, mà vẫn có thể chứng đắc giống như ta đã chứng đắc. Vì sao vậy? Do [những lần so sánh] trên đây vẫn chưa thể mỗi mỗi đúng như pháp. Nay tín tâm chẳng trái nghịch tức là mỗi mỗi đều như pháp. Vì sao có thể mỗi mỗi đúng như pháp? Do người ấy đã khai giải huệ, biết chẳng phải như thế thì sẽ chẳng được; cho nên có thể kiên quyết cái tâm, thật hành chẳng trái nghịch, tức là đã trái trần, hợp giác. Đó chính là nói khi phát tâm liền thành Chánh Giác (xem kinh Hoa Nghiêm), sẽ có tư cách thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Vì thế, kinh văn trong phần sau nói “hà đảm Như Lai, đương đắc Bồ Đề” (gánh vác Như Lai, sẽ đắc Bồ Đề). Do vậy, tuy vẫn là phàm phu, công đức đã vượt qua bậc Bồ Tát khổ hạnh trong nhiều kiếp dài lâu!


Hãy nên biết: Sở dĩ đức Thế Tôn bốn lần so sánh từ cạn đến sâu để hiển thị như thế, dụng ý là khiến cho mọi người hiểu rõ: Trình độ tín, giải, thọ trì như thế nào, sẽ có công đức như thế đó! Đấy gọi là “công bất đường quyên” (công chẳng phí uổng), nhưng tông chỉ là chú trọng tín tâm chẳng trái nghịch. Vì sao vậy? Nếu không phát quyết định tâm, mỗi mỗi đều y giáo phụng hành, sẽ chẳng thể gánh vác Như Lai, chẳng thỏa thích bổn hoài nói kinh của đức Thế Tôn. Vì thế, hết thảy học nhân, không chỉ hãy nên có tín tâm chẳng trái nghịch đối với nửa bộ đầu “dựa theo cảnh để nói Vô Trụ” của kinh, mà đối với nửa sau bộ kinh “dựa theo tâm để nói Vô Trụ” cũng nên tin tưởng chẳng trái nghịch, thì mới hợp với chuyện đức Thế Tôn tột bậc hiển thị công năng của kinh và nói tông chỉ “tín tâm không trái nghịch”. Vì thế, những điều nói trên đây bất quá là do kinh văn trước đó mà sanh khởi, thuận tiện dựa theo mạch văn để nêu tỏ đó thôi! Há có phải chuyên vì nửa bộ đầu mà nói ư? Hãy nên biết như thế! 


Thử xem cả một khoa lớn này, chính là sau khi đã kết thúc những nghĩa trên đây, bèn đặc biệt tuyên nói. Cuối cùng bảo: “Kinh này nghĩa lý chẳng thể nghĩ bàn, quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn!” Hai câu ấy kết lại nửa bộ đầu, và cũng sanh khởi nửa bộ sau. Có thể thấy nghĩa thú trước và sau vốn nhất quán, nhưng đối với giáo nghĩa, duyên khởi, gánh vác, ba điều thù thắng, cùng công đức diệt tội, sanh phước v.v… được hiển thị trong ấy, há có nên nói chỉ nửa bộ đầu là có [những điều ấy], chẳng dính dáng gì đến nửa bộ sau ư? Chắc chắn chẳng có lẽ ấy! Tức là phàm những điều được nói trong một khoa lớn ấy đều xuyên suốt toàn thể bản kinh cũng rõ lắm rồi (cuối nửa bộ sau có nói: Đối với hết thảy các pháp, hãy nên biết như thế, thấy như thế, tín giải như thế, chẳng  sanh pháp tướng, hoàn toàn tương ứng với “tín tâm chẳng trái nghịch” vậy)! 


Chắc có kẻ hỏi rằng: “Tín tâm chẳng trái nghịch” với “tín thành tựu phát tâm” trong Khởi Tín Luận là một hay hai? Đáp rằng: Luận theo địa vị thì chẳng phải là một, nhưng xét theo phát tâm thì chẳng hai! Hãy nên biết: Luận nói về tu tập tín tâm thành tựu trong địa vị Thập Tín, phát tâm quyết định, liền nhập Sơ Trụ. Sơ Trụ chính là địa vị thánh. Nay bất quá vừa mới phát tín tâm quyết định, nương theo kinh để khởi hạnh mà thôi, tín căn há liền thành tựu ư? Đã là chưa thành tựu, vẫn là phàm phu! Một đằng thánh, một đằng phàm, cách biệt vời vợi! Vì thế nói “luận về địa vị thì chẳng phải là một!” Nhưng tín thành tựu là phát tâm quyết định, bao gồm ba thứ tâm: 


- Một là trực tâm, do chánh niệm pháp Chân Như. 


- Hai là thâm tâm, do thích tu tập hết thảy các thiện hạnh. 


- Ba là đại bi tâm, do muốn dẹp khổ cho hết thảy chúng sanh. 


Nay người tín tâm chẳng trái nghịch chính là tin “tín tâm thanh tịnh liền sanh Thật Tướng”, tin “hãy nên sanh tâm thanh tịnh”, há chẳng phải là trực tâm chánh niệm Chân Như ư? Lại còn tin “để lợi ích hết thảy chúng sanh, hãy nên Không và Hữu cùng lìa để hành bố thí Lục Độ”, há chẳng phải là thâm tâm thích tu tập hết thảy các thiện hạnh, và đại bi tâm dẹp khổ cho hết thảy chúng sanh ư? (Lục Độ vạn hạnh chính là thích tu tập các thiện hạnh. “Lợi ích hết thảy” là dẹp khổ). Vì thế nói “phát tâm thì chẳng hai!” Vì sao phàm phu phát tâm liền giống như địa vị thánh? Chẳng có gì khác! Do được đức Bổn Sư trao cho pháp bảo gia truyền vậy! Có thể thấy kinh này thật sự là cỗ xe trâu trắng lớn. Nếu ngự cỗ xe này, tiến thẳng đến chỗ có của báu chẳng ngờ vực chi! Do trên đây sợ có người xem Khởi Tín Luận mà nẩy sanh hiểu lầm, cho nên tôi đặc biệt dẫn ra để nói rõ. 


Lại còn chẳng thể không biết: Quán hạnh trong kinh này cực viên, cực đốn. Nếu thật sự có thể hiểu sâu nghĩa thú, tín tâm chẳng trái nghịch, đấy là căn khí viên đốn chẳng nghi ngờ! Nhưng người viên đốn chính là một địa vị thâu nhiếp hết thảy các địa vị, tức là chẳng thể hạn cuộc trong một địa vị nhất định để luận định được! Do người ấy đã khai Phật tri, Phật kiến, há chỉ là mới phát tín tâm mà đã có thể giống như bậc Sơ Trụ Bồ Tát phát tâm, lại còn có thể nhất siêu trực nhập, ngay lập tức thành Phật, chỉ do người ấy từ đầu đến cuối chẳng trái nghịch mà gánh vác, chắc chắn sẽ đắc Vô Thượng Bồ Đề.


Trong tín tâm chẳng trái nghịch đã có đủ trực tâm, thâm tâm, và đại bi tâm. Hãy nên biết: Ba tâm ấy tức là Tam Tụ Tịnh Giới. Bởi lẽ, lìa tướng phát tâm, dùng chánh niệm Chân Như, tự đã không có các lầm lỗi. Vì thế, trực tâm là Nhiếp Luật Nghi Giới. Lìa tướng tu bố thí Lục Độ, do thích tu tập hết thảy các thiện hạnh, tức thâm tâm chính là Nhiếp Thiện Pháp Giới. Vì lợi ích hết thảy chúng sanh mà hành bố thí, do dẹp hết thảy các khổ, tức đại bi tâm là Nhiếp Chúng Sanh Giới. Do vậy, có thể ngộ nguyên do vì sao đầu kinh nói “người trì giới, tu phước có thể sanh tín tâm đối với chương cú này, coi đó là thật”. Bởi lẽ, trì Nhiếp Luật Nghi Giới có thể phát khởi trực tâm. Trì Nhiếp Thiện Pháp Giới có thể phát khởi thâm tâm. Trì Nhiếp Chúng Sanh Giới có thể phát khởi đại bi tâm, nhưng tu phước lại còn giúp phát khởi thâm tâm và bi tâm. Như vậy thì càng rõ rệt là muốn tín tâm chẳng trái nghịch đối với kinh này, chắc chắn phải khởi sự từ trì giới và tu phước!  
Hơn nữa, đã có đủ ba tâm, sẽ có thể thành tựu tam đức, tam thân. Bởi lẽ, trực tâm chánh niệm Chân Như sẽ có thể đoạn Hoặc chứng Chân, cho nên là đoạn đức, thành tựu Pháp Thân. Thâm tâm thích tu tập các thiện hạnh, do trọn đủ chánh trí, nên có thể thích tu tập. Đã tu tập thiện hạnh, ắt đạt được quả báo thù thắng, cho nên là trí đức, thành tựu Báo Thân. Đại bi tâm dẹp hết thảy các khổ, rộng kết các duyên, chẳng xả chúng sanh, cho nên là ân đức, thành tựu Hóa Thân. Tín tâm chẳng trái nghịch, thành tựu các thứ công đức như thế đó. Đấy chính là vì sao phước đức thù thắng như vậy đó! Do vậy, kinh văn trong phần sau bèn nói “hà đảm Như Lai, đương đắc Bồ Đề” (gánh vác Như Lai, sẽ đắc Bồ Đề), kinh này có nghĩa lý chẳng thể nghĩ bàn, quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn!

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.2. Nêu ra điều trọng yếu để nói riêng

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.2.1. Nói theo giáo nghĩa 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Dĩ yếu ngôn chi, thị kinh hữu bất khả tư nghị, bất khả xưng lượng, vô biên công đức. 


(經)須菩提！以要言之，是經有不可思議，不可稱量，無邊功德。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nói tóm lại, kinh này có chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể diễn nói, suy lường, vô biên công đức). 


Người có tín tâm chẳng trái nghịch, y giáo phụng hành thì phước hơn hẳn Bồ Tát khổ hạnh nhiều kiếp dài lâu, lý do vì đâu? Có thể khái quát các điểm trọng yếu thành ba mối, theo thứ tự sẽ nói rõ; do vậy bảo là “dĩ yếu ngôn chi”. Câu này bao trùm hai khoa duyên khởi và gánh vác trong phần sau. 


“Bất khả tư nghị” (Chẳng thể nghĩ bàn) là nói về Pháp Thân. Pháp Thân tức là Thể. Tánh thể không tịch, lìa tướng danh tự, lìa tướng ngôn thuyết, lìa tướng tâm duyên. Vì thế, ắt phải lìa tướng để tự chứng. Đó gọi là “ngôn ngữ dứt bặt” (chẳng thể bàn luận), “tâm hành xứ diệt” (chẳng thể nghĩ), cho nên nói là “bất khả tư nghị”. Trong kinh này, nói tới các nghĩa “lìa tướng, lìa niệm, hết thảy đều trừ” là vì lẽ này. “Bất khả xưng lượng” (Chẳng thể diễn tả, suy lường) là nói về Báo Thân và Hóa Thân, Báo và Hóa chính là Tướng và Dụng. Chứng đắc Pháp Thân thì Báo Thân và Hóa Thân hiển hiện, nhưng Báo Thân cao như núi chúa Tu Di, có vô lượng tướng hảo. Mỗi một tướng hảo có vô lượng quang minh, ngôn ngữ chẳng thể hình dung được (bất khả xưng). Hóa Thân tùy loại hiện hình trong lục đạo, biến hiện khó lường, phàm tình chẳng thể suy lường được (bất khả lượng). Vì thế nói là “bất khả xưng lượng”. Trong kinh này, hễ nói “bố thí Lục Độ” thì có nghĩa là lợi ích chúng sanh là vì lẽ này! Thể, Tướng, Dụng tam đại, tánh vốn sẵn đủ. Do vậy, chớ nên chấp tướng, mà cũng chớ nên hoại tướng, sẽ là có Thể, có Dụng. Trong kinh này, nói các nghĩa “chẳng chấp hai bên, Không và Hữu viên dung, phước huệ song tu, bi trí hợp nhất” là vì lẽ này. Đấy là gộp chung hai câu “bất khả tư nghị” và “bất khả xưng lượng” để xem, hòng nêu rõ ý nghĩa vậy! 


Hai câu ấy đã nói rõ lý tánh. Kế đó, bèn nói “vô biên” để nêu ra Sự tu (tu tập nơi sự tướng). “Vô biên” nghĩa là lìa bốn câu. Không chỉ lìa hai bên Hữu và Vô, mà hai bên “cũng Hữu, cũng Vô, chẳng phải Hữu, chẳng phải Vô” cũng lìa. Đó gọi là Vô Biên. Biên Kiến đã hết sạch, Trung Đạo tự viên. Đấy là nguyên do toàn thể kinh này lấy hai chữ Vô Trụ làm tông chỉ chủ yếu duy nhất. Công là nhất siêu trực nhập, Đức là Thể và Dụng phô bày trọn vẹn. Bởi lẽ, giáo nghĩa của kinh này chính là “Lý và Sự cùng viên dung, tánh và tu chẳng hai”, thành tựu tánh đức “Thể và Dụng viên dung”. Do vậy nói kinh này có công đức chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể diễn tả, suy lường, vô biên. Trên đây là vô biên công đức được xét theo sự tự tu để nói. Nhưng bốn chữ này cũng nhằm kiêm nói về lợi tha. Mình và người cùng được lợi thì chính là Bồ Tát đạo. Bởi lẽ, Pháp Thân chứa đựng trọn khắp pháp giới. Pháp giới vô biên, huống hồ Pháp Thân ư? Báo Thân thì tướng hảo, quang minh vô lượng, vô biên. Hóa Thân thì tùy duyên thị hiện, ứng hiện mầu nhiệm không ngằn mé. “Không ngằn mé” cũng có nghĩa là vô biên. Tam thân vô biên, cho nên có thể trọn khắp pháp giới để độ chúng sanh. Tức là giáo nghĩa trong kinh này khiến cho mọi người thành tựu tam thân Thể Dụng vô biên để lợi ích vô biên chúng sanh (đó là Công) cùng chứng Vô Thượng Bồ     Đề (đó là Đức). Lại còn xoay vần lợi ích, xoay vần chứng đắc, công    đức ấy cũng lại vô biên. Nhưng tín tâm chẳng trái nghịch, do y giáo phụng hành, sẽ đạt được công đức như thế. Đó là một lý do vì sao phước ấy hơn phước của người trước. Giáo nghĩa thù thắng là dựa theo kinh   để nói. Nếu nói theo người (hành nhân) thì nên nói là huân tập thù  thắng! 

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.2.2. Nói theo duyên khởi 


(Kinh) Như Lai vị phát Đại Thừa giả thuyết, vị phát tối thượng thừa giả thuyết.


(經)如來為發大乘者說，為發最上乘者說。

(Kinh: Như Lai vì người phát Đại Thừa mà nói, vì người phát tối thượng thừa mà nói). 


“Duyên” là cơ duyên. “Khởi” là sanh khởi, tức là giáo nghĩa sanh khởi, khởi lên cơ duyên, nêu rõ pháp ắt đối ứng căn cơ. 


“Phát” là phát tâm. Đại Thừa là Bồ Tát thừa, “tối thượng thừa” là Phật thừa. Giáo nghĩa Đại Thừa có Viên, có Biệt, có Đốn, có Tiệm. Giáo nghĩa Phật thừa duy nhất viên đốn. “Phát Đại Thừa” tức là phát tâm hành Bồ Tát đạo. “Phát tối thượng thừa” là phát tâm tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật. [Đoạn chánh kinh trên đây] nói rõ kinh này vì những người như thế mà nói. Nếu nói theo giáo nghĩa thì nghĩa lý trong nửa trước của kinh này chẳng phải đã viên đốn trọn hết. Nghĩa lý trong nửa bộ sau chuyên nói về viên đốn. Lại nữa, nửa trước chưa viên đốn trọn hết, chẳng phải là nói “có viên đốn” và “chưa viên đốn”, mà là trong mỗi lời, thường là có hai nghĩa. Vì thế, trong phần trước tôi đã nói: “Người nông cạn thấy là nông cạn, người sâu sắc thấy là sâu sắc, tùy theo sự lãnh hội, thấu hiểu của mỗi người”. Đấy chính là sự thiện xảo trong thuyết pháp của đức Thế Tôn, là nỗi khổ tâm khéo léo khuyên dụ dần dần của Ngài. Do vậy, trong hai câu “vì người phát Đại Thừa nói, vì người phát tối thượng thừa mà nói” chứa đựng hai nghĩa: 


- Một, nhằm chỉ rõ những điều đã nói có hai loại giáo nghĩa. 


- Hai, vì người phát tâm thuộc hai loại ấy mà nói. 


Nói “Như Lai” nhằm chỉ rõ từ trong biển đại viên giác mà tự tại lưu xuất, nêu rõ câu nào cũng đều là truyền tâm. 


Như Lai đã vì người phát tâm như thế mà nói, tức là người tín tâm chẳng trái nghịch, y giáo phụng hành, có thể biết người ấy phát tâm như thế, có thể biết người ấy khai Phật tri kiến, cũng có thể biết người ấy tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật. Đó là lý do khiến phước của người này hơn hẳn phước người trước. Nếu nói theo phương diện “không trái nghịch” thì là phát tâm thù thắng, căn khí thù thắng. 

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.2.3. Nói theo sự gánh vác 

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.2.3.1. Nói thẳng vào vấn đề

(Kinh) Nhược hữu nhân năng thọ trì, độc tụng, quảng vị nhân thuyết, Như Lai tất tri thị nhân, tất kiến thị nhân, giai thành tựu bất khả lượng, bất khả xưng, vô hữu biên, bất khả tư nghị công đức. Như thị nhân đẳng, tắc vi hà đảm Như Lai A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.


(經)若有人能受持讀誦，廣為人說，如來悉知是人，悉見是人，皆成就不可量，不可稱，無有邊，不可思議功德。如是人等，則為荷擔如來阿耨多羅三藐三菩提。

(Kinh: Nếu có người có thể thọ trì, đọc tụng, rộng vì người khác nói, Như Lai đều biết người ấy, đều thấy người ấy, đều thành tựu công đức chẳng thể lường, chẳng thể diễn tả, chẳng có ngằn mé, chẳng thể nghĩ bàn. Người như thế gánh gánh vác Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của Như Lai). 


Trong bản lưu thông, trước chữ Thành Tựu có một chữ Đắc (得), bản kinh chép tay của người đời Đường không có. Trong các bản chú sớ đời Đường - Tống cũng không có chữ Đắc, đủ chứng tỏ [chữ ấy] do người đời sau thêm vào. Ý của người thêm vào ắt là cho rằng người mới phát tâm sao có thể thành tựu, bất quá là trong tương lai có thể đạt được thành tựu, nghi là bị sai sót, nên thêm vào. Trọn chẳng biết “thành tựu công đức” được nói ở đây chính là nói “gánh vác Như Lai”, chẳng phải là nói “thành Như Lai”! Kinh có ý nói chính vì [hành nhân có thể] gánh vác Như Lai, bèn coi đấy chính là lý do lớn nhất khiến cho phước này hơn [phước của] người kia. Nếu gánh vác còn chưa thành tựu, thì [phước đức] hơn hẳn người trước sẽ chẳng có lý do. Vì sao vậy? Phàm phu mới phát tâm tu hành, phước ấy vượt trội Bồ Tát tu hành khổ hạnh nhiều kiếp; do người ấy phát tâm tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật, tu hạnh tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật. “Gánh vác Như Lai” chính là nói người ấy có thể tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật. Nếu điều ấy chưa thành tựu, sao có thể nói là vượt trội người trước cho được? 


Hơn nữa, giáo nghĩa và duyên khởi thù thắng được minh thị trên đây chính là tiền đề của gánh vác thù thắng. Vì giáo nghĩa và duyên khởi đều thù thắng, cho nên tín tâm chẳng trái nghịch, y giáo phụng hành, liền gánh vác Như Lai. Nếu công đức gánh vác còn phải chờ đến tương lai, cũng có thể biết là người ấy chưa được giáo nghĩa thù thắng huân tập, chẳng phù hợp tư cách duyên khởi thù thắng, tức là “nghe kinh điển này, tín tâm chẳng trái nghịch” v.v… trên đây đều thành nói suông! Nếu thật sự tín tâm chẳng trái nghịch, mà lại chưa gánh vác công đức, thì giáo nghĩa và duyên khởi còn có gì thù thắng nữa! Mà “kinh này có công đức thù thắng chẳng thể nghĩ bàn, Như Lai vì người phát Đại Thừa, phát tối thượng thừa mà nói” như trong phần trên đã nói lại đều trở thành nói suông! Thêm bớt một chữ, có mối quan hệ to tát dường ấy! Trên đây tôi đã nói “hễ đọc sách Phật, rất kỵ dựa theo văn tự để nghiên cứu”. Do nghiên cứu văn tự, không gì chẳng là cái thấy hạn hẹp do kiến giải nông cạn, dùng phàm tình dò lường, ắt sẽ đến nỗi lầm pháp, lầm người vậy! Nay xem chỗ này hư vọng thêm một chữ mà [ý nghĩa bị] chênh lệch to lớn như thế ấy, tức là không chỉ phạm lỗi lầm pháp, lầm người, mà còn phạm lỗi báng Phật, báng pháp nữa, đáng sợ thay! Xét nguyên do, chẳng có gì khác! Chẳng hiểu giáo nghĩa, chuyên hướng theo văn tự để dò đoán! 


Vì sao nói như vậy? Ý của người hư vọng thêm chữ [Đắc] ắt là vì hiểu lầm “bất khả lượng công đức” v.v… tức là “bất khả tư nghị công đức” v.v… trong phần trên. Do vậy, nghĩ rằng người mới phát tâm há có thể thành tựu, bèn thêm chữ Đắc vào để phân biệt. Nào có biết văn tự ở đây tuy tương tự với phần trên, nhưng đã nói đảo ngược, đạo lý sẽ bất đồng rất lớn, công đức cũng thuận theo đó mà bất đồng rất lớn, há có thể lẫn lộn thành một ư? Thế nhưng nay lại luông tuồng, mờ mịt đến mức như thế, chẳng có gì khác! Do chẳng hiểu giáo nghĩa vậy! Làm thế nào để hiểu rõ giáo nghĩa? Đọc nhiều [kinh luận] Đại Thừa để mở rộng cái tâm, siêng tu quán hạnh để tiêu chướng, thường cầu gia bị để khai huệ. Dùng tăng thượng duyên như thế làm sức huân tập, lâu ngày sẽ tự hiểu rõ! Nếu chấp tướng văn tự để cầu, sẽ như người vào trong chỗ tối, vĩnh viễn chẳng thấy gì. Đấy là môn trọng yếu để hiểu rõ Phật lý; vì thế, chẳng ngại rườm lời nhắc lại lần nữa! 


“Bất khả lượng” v.v… chứa đựng nghĩa lý tinh vi, sâu thẳm, nay sẽ phân tích cặn kẽ. Nhưng muốn nói rõ nghĩa ở đây, vẫn chẳng thể không trích yếu, nhắc lại một lượt ý nghĩa trong các đoạn văn trước đó; hai đằng đối chiếu, so sánh, sẽ dễ hiểu hơn! Đối với chỗ nhắc lại, đạo lý có tường tận và đại lược, người nghe cần phải đối chiếu nghĩa trước và sau để dung hội, quán thông. 


Câu trong phần trước là “kinh hữu bất khả tư nghị, bất khả xưng lượng, vô biên công đức” (kinh có công đức chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể diễn tả, suy lường, vô biên), chứa đựng hai nghĩa:


1) “Bất khả tư nghị” là nói tới Pháp Thân, cũng chính là Thể. “Bất khả xưng lượng” là nói tới Báo Thân và Hóa Thân, cũng tức là Tướng và Dụng. Gộp chung hai câu ấy để nói, sẽ trọn đủ tam đại Thể, Tướng, Dụng nơi tánh đức, cũng gọi là Lý Thể. Nếu chia nhỏ tánh đức ra, chỉ có cái Thể của Pháp Thân được gọi là “tánh thể”. Tướng và Dụng của Báo Thân và Hóa Thân được gọi là “tánh dụng”. Vì đó là tác dụng mà tánh vốn có, cho nên có thể gộp chung để gọi là “tánh đức” hoặc “lý thể”. Đối với các thứ danh nghĩa như thế ấy, thường có kẻ chẳng thể hiểu thấu triệt; do vậy, tôi bèn thừa dịp nói thêm. “Vô biên” là nói đến công phu tu tập, tức là lìa bốn câu. Gộp chung với hai câu trên đây thì chính là tánh và tu cùng nêu ra đối ứng. Đối với hai chữ Công Đức, Công là công phu tập nhất siêu trực nhập; Đức là tánh đức Thể và Dụng cùng phô bày trọn vẹn. Nói chung là để chỉ rõ giáo nghĩa trong kinh này có công đức Lý và Sự cùng dung thông, tánh và tu chẳng hai, nhất siêu trực nhập, Thể và Dụng nêu bày trọn vẹn. 


2) “Bất khả tư nghị, bất khả xưng lượng” ý nghĩa giống như trên. Nhưng phần trước dựa theo tánh trọn đủ tam đại (Thể, Tướng, Dụng) để nói, đối ứng với “tu chẳng có ngằn mé”. Nay tách ra để nói, “bất khả tư nghị” có thể coi là nói theo tánh thể. “Bất khả xưng lượng” có thể nói là xét theo tánh dụng. “Vô biên”: Chỉ chung hết thảy. Lợi ích chúng sanh là Công, trưởng dưỡng Bồ Đề là Đức. Vậy thì bốn chữ “vô biên công đức” chuyên xét theo lợi tha để nói. Nếu nói đối ứng với Tánh và Dụng trong phần trên, nó sẽ được gọi là Dụng của Dụng. Nói chung là nêu rõ: Giáo nghĩa của kinh này có vô lượng vô biên công đức “chứng Thể, khởi Dụng”, trọn khắp vô biên pháp giới, lợi ích chúng sanh cùng chứng Bồ Đề.


Ở đây, trước hết nói về “bất khả xưng lượng”, kế đó nói “vô biên”, cuối cùng là nói “bất khả tư nghị”, hoàn toàn đảo ngược với đoạn trước; đó là một điều bất đồng. Hơn nữa, chẳng nói “bất khả xưng lượng” mà tách ra để nói đảo ngược, nói là bất khả lượng, bất khả xưng. Đó là hai điều bất đồng! Lại còn không chỉ nói “vô biên”, mà lại có thêm một chữ Hữu, tức là nói “vô hữu biên”. Đó là ba điều bất đồng. “Bất khả tư nghị” thì vẫn như cũ. Những chỗ như vậy, [đều có] ý nghĩa tinh vi tột bậc! 


Hãy nên biết: Thể, Tướng, Dụng tam đại trước nay chẳng tách lìa, nhưng cái duy nhất trạm tịch, tuyệt danh, lìa tướng, là gốc của Tướng và Dụng, được gọi là Thể. Chỗ bất đồng hiển nhiên so với Tướng và Dụng rất dễ hiểu rõ! Nếu hiểu rõ hai thứ Tướng và Dụng tuy chia ra nhưng chẳng tách rời. Bởi lẽ, Báo Thân và Hóa Thân đều do tánh sẵn có tác dụng to lớn hiển hiện. Chính vì nó có thể hiện Báo Thân và Hóa Thân, nên gọi là Dụng Đại. Tánh trọn đủ vô lượng công đức thanh tịnh được gọi là Tướng Đại, tức là kèm vào Báo Thân và Hóa Thân mà hiển lộ ra ngoài; do vậy nói là “chia ra nhưng chẳng tách rời”. Do vậy, phần kinh văn trước đó gộp chung lại để nói là “bất khả xưng lượng”. Đọc kỹ Khởi Tín Luận sẽ hiểu rõ lý này! 


Tướng và Dụng tuy chia ra, nhưng chẳng thể tách rời, cũng là chẳng tách rời mà chia ra. Do đó, hai thân Báo và Hóa không chỉ là tướng được hiện, mà tác dụng sanh khởi [bởi mỗi thân] cũng mỗi mỗi đều khác nhau (nhân hạnh (因行, cái hạnh để thực hiện trong khi tu nhân) thì giống nhau, nhưng nhân tâm (因心, cái tâm khi tu nhân) bất đồng. Trong phần sau sẽ nói, cần phải biện định cặn kẽ chuyện này). Chính vì phát tâm bất đồng, cho nên tướng được hiện và tác dụng dấy khởi mỗi đằng bất đồng. Bởi lẽ, Tướng và Dụng của Báo, Hóa, tuy đều do tu Lục Độ vạn hạnh lìa tướng, phước huệ trọn đủ rồi mới thành tựu (điều này cho thấy nhân hạnh giống nhau), nhưng Báo Thân do phát nguyện rộng lớn vô tận, biết Lục Độ vạn hạnh duyên sanh (sanh bởi các duyên) tức là Không, nhưng có thể tăng trưởng phước huệ, đạt tới bờ kia, thề ắt mỗi mỗi đều tu, hòng trọn vẹn cái quả sẽ đạt được. Hóa Thân cũng do phát nguyện rộng lớn vô tận, biết hết thảy hữu tình sanh mà vốn vô sanh, vẫn còn mê chấp chẳng ngộ, chưa thoát khỏi khổ luân, ắt thề nơi cái quả đạt được sẽ mỗi mỗi đều độ hết (điều này cho thấy nhân tâm bất đồng). Do bất đồng, cho nên ở đây lại tách ra để nói. Chính vì tách ra để nói, có thể ngộ biết chỗ này là dựa theo tu nhân để nói, gộp chung với những điều trong phần trước để nói hòng chỉ rõ “tu nhân ắt đạt được cái quả”, Sự Lý lại càng bất đồng rất lớn! 


Do các nghĩa đã nói trên đây mà xem, có thể biết: Muốn thành tựu thân trọn khắp pháp giới hòng phổ độ hàm thức, Hóa Thân chẳng thể lường, ắt phải nên phát tâm đại bi lợi ích hết thảy chúng sanh để dẹp trừ hết thảy nỗi khổ. Vì thế, kinh này vừa mở đầu liền nói: Tất cả hết thảy các loài chúng sanh, ta đều khiến cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn để được diệt độ. Lại nói: Bồ Tát vì lợi ích hết thảy chúng sanh, hãy nên bố thí như thế. Nay nói “thành tựu bất khả lượng” là nói: Tín tâm chẳng trái nghịch chính là đã phát tâm đại bi mà phàm tình chẳng thể dò lường! Phát tâm như thế, tương lai ắt chứng cái quả như thế! Bồ Đề tâm lấy từ bi làm gốc; do đó, trước hết nói “bất khả lượng”. 

Lại từ các nghĩa đã nói trên đây mà xem, có thể biết muốn thành tựu Báo Thân phước huệ trang nghiêm, tướng hảo vô biên, chẳng thể diễn tả, ắt hãy nên phát thâm tâm rộng tu Lục Độ vạn hạnh, thích tu tập hết thảy thiện pháp hạnh. Vì thế, vừa mở đầu kinh này liền nói: Bồ Tát chớ nên trụ vào pháp để hành bố thí. Thậm chí chỗ nào cũng đều nêu ra chuyện bố thí và lìa tướng để nói. Nay nói “thành tựu bất khả xưng” là nói rõ: “Tín tâm chẳng trái nghịch” chính là đã phát thâm tâm mà ngôn ngữ chẳng thể hình dung được. Thử xem chuyện nhẫn nhục trong năm trăm năm và vua Ca Lợi, các thứ khổ hạnh khó làm ấy há có thể hình dung bằng ngôn ngữ ư? Nhẫn Độ đã là như thế, cũng có thể biết các Độ khác! Vì thế, nếu chẳng trước hết phát tâm đại bi để làm nền tảng, thâm tâm quyết khó phát khởi được! Nhưng chẳng phát thâm tâm, sao có thể thành tựu tâm đại bi? Do vậy, kinh trước hết nói “bất khả lượng” rồi nói tiếp “bất khả xưng”. Trước tiên, nêu ra “bất khả lượng, bất khả xưng” để nói, càng chứa đựng ý nghĩa trọng yếu, do Bát Nhã là pháp môn giảng về Không. Ý chỉ chủ yếu của kinh Kim Cang Bát Nhã này cũng là “ưng vô sở trụ” (hãy nên chẳng trụ vào đâu). Vô trụ chính là lìa tướng, lìa tướng tức là quán Không. Nhưng vừa mở đầu kinh, liền dạy rộng độ chúng sanh, siêng hành bố thí, chính là để nói rõ ý nghĩa “quán Không chẳng lìa thật hạnh. Bát Nhã chẳng lìa các Độ khác để có riêng được!” Đấy gọi là Đệ Nhất Nghĩa Không. Nay người này phát tâm cũng lại giống như thế. Đại bi tâm, thâm tâm, và trực tâm cùng phát, đấy chính là thật hành những điều kinh đã dạy. Vì thế, nói “tín tâm chẳng trái nghịch”.

Hãy nên biết: Khi mới phát tâm, chưa đoạn niệm, thuộc vào Sanh Diệt Môn. Vì thế, trực tâm, thâm tâm và đại bi tâm, ba tâm cùng phát, nhưng chỉ hướng theo môn Sanh Diệt, tinh tấn siêng tu Lục Độ chẳng chấp tướng, chẳng hoại tướng, lợi ích trọn khắp hết thảy, ắt sẽ tương ứng với tánh đức trọn đủ tam đại Thể, Tướng, Dụng. Đó lại còn chánh nhân để thành tựu Báo Thân và Hóa Thân, chẳng đến nỗi lệch về Không, có Thể mà chẳng có Dụng. Hơn nữa, vọng tưởng từ vô thỉ nếu chẳng trải qua sự việc để luyện tâm, cũng quyết chẳng thể trừ! Những điều này đều là then chốt khẩn yếu trong học Phật. Ngàn kinh vạn luận đều nhằm nêu tỏ lý này, mà Bát Nhã nói càng tinh vi, phải chú trọng lãnh hội, phải nên chiếu theo để hành! 


Nhưng một mực hướng theo Sanh Diệt Môn để thật hành Lục Độ (Lục Độ đều là pháp duyên sanh, cho nên thuộc vào Sanh Diệt môn), mặt khác hãy nên quán Không một cách vi diệu, kín nhiệm để hướng theo Chân Như Môn. Nếu chẳng phải vậy, sẽ chẳng thể trừ chấp, sẽ chẳng thể lìa tướng. Không chỉ chẳng thể đoạn niệm để chứng cái Thể của Pháp Thân, mà Tướng, Dụng của Báo Thân và Hóa Thân cũng chẳng thể hiện khởi (ắt phải chứng Thể thì mới có thể khởi Dụng). Hơn nữa, trụ tướng để hành bố thí Lục Độ như người vào chốn tối tăm, hễ gặp chướng duyên, ắt đến nỗi thoái tâm như trong khoa Nhẫn Nhục trên đây đã nói. Do vậy, bèn nói tiếp ngay theo đó là “vô hữu biên”. 

Trong Vô Biên, thêm vào một chữ Hữu, tinh yếu đến tột cùng! Phần trên nói “vô biên” nhằm nói rõ bốn câu đều lìa. Hãy nên biết: Khi vọng tưởng chưa dứt, hễ dấy niệm liền chấp, hễ chấp liền có biên, tức là “hữu biên, vô biên, diệc hữu diệc vô biên, phi hữu phi vô biên”. Khi dấy lên một niệm, đối với bốn câu, ắt chấp một câu! Vì thế, muốn chẳng chấp, ắt phải vô niệm. Nay nói “vô hữu biên” là nói “vẫn chưa thể tuyệt đối Vô”. Chỉ có thể dùng chữ Vô để đối trị hữu biên mà thôi! Tức là nói người ấy đang dụng công nơi “vô trụ lìa tướng” để cầu chứng đắc Pháp Thân tánh thể “ngôn ngữ dứt bặt, tâm hành xứ diệt” chẳng thể nghĩ bàn! Do vậy bèn nói tiếp “bất khả tư nghị”. Tánh thể chẳng biến đổi, chẳng khác; do vậy, vẫn nói như cũ để biểu thị “chẳng biến đổi, chẳng khác”. Gộp “vô hữu biên” và “bất khả tư nghị” lại để đọc chính là phát trực tâm “lìa hết thảy các tướng để chánh niệm Chân Như”. Ba tâm cùng phát tức là tín tâm chẳng trái nghịch. Đã là tín tâm chẳng trái nghịch, y giáo phụng hành kinh này, sẽ có công năng “lợi ích chúng sanh” và đức “trưởng dưỡng Bồ Đề”. Vì sao vậy? Do người ấy có thể nhất siêu trực nhập thực hiện công tu tập hòng cầu chứng tánh đức Thể và Dụng phô bày trọn vẹn. Bất luận tăng, tục, nam, nữ, chỉ nên tín tâm chẳng trái nghịch, không ai chẳng thành tựu như thế. Vì thế nói là “giai thành tựu bất khả lượng, bất khả xưng, vô hữu biên, bất khả tư nghị công đức” (đều thành tựu chẳng thể suy lường, chẳng thể diễn nói, chẳng có ngằn mé, chẳng thể nghĩ bàn công đức). Thành tựu công đức do ba tâm cùng phát thì mới đủ để tiếp nối hưng thịnh Phật chủng. Do đó bèn nói tiếp là “hà đảm Như Lai A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (gánh vác A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của Như Lai). “Tắc vi” (則為) [trong câu “như thị nhân đẳng, tắc vi hà đảm Như Lai A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (người như thế chính là gánh vác A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của Như Lai)] có nghĩa “chính là”. Nếu là được thành tựu trong tương lai, nay vẫn chưa thành, sao lại nói “chính là” cho được? Gộp chung các thứ nghĩa đã nói trên đây để xem, đủ chứng tỏ chữ Đắc hư vọng thêm vào [câu chánh kinh trên đây] rõ ràng đã trái nghịch ý chỉ của kinh vậy! 


“Hà đảm” (荷擔) là thẳng thừng gánh vác, mang ý nghĩa “dốc trọn sức phụ trách”. Đã nói là Như Lai, lại nói Vô Thượng Chánh Đẳng Giác. Như Lai là bậc tánh đức viên minh. Vô Thượng Bồ Đề là pháp riêng mình đấng giác vương chứng đắc. Chấp nhận hành nhân có thể gánh vác hai điều ấy, tức là hứa khả người ấy sẽ thừa kế ngôi vị Phật, kham đảm nhiệm pháp của đấng giác vương. Thọ trì, đọc tụng, rộng vì người khác nói, ý nghĩa giống như phần trên. Trước đó (câu đầu tiên của đoạn chánh kinh trên đây) nói “nhân năng” (người có thể) tức là người có tín tâm chẳng trái nghịch. “Như thị nhân đẳng” (Người như thế ấy): Chữ Đẳng tương ứng với chữ Giai trong phần trước. “Như Lai tất tri tất kiến” (Như Lai đều biết, đều thấy) ở đây không có chữ Vi [như trong đoạn trước], cũng không có “dĩ Phật trí huệ” (dùng trí huệ của Phật), tức là Như Lai đều biết, đều thấy, giống như nói trong Thường Tịch Quang ấn chứng, hứa khả vậy! Đối với ba điều trọng yếu trên đây là giáo nghĩa, duyên khởi, và gánh vác thì “sanh phước, diệt tội, công thù thắng hơn cúng Phật”, không gì chẳng do [ba điều trọng yếu ấy]. Tuy được nói trong phần kinh văn Sanh Phước, nhưng ý nghĩa thật sự bao trùm cả phần  sau, 
hãy nên lãnh hội như thế. 

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.2.3.2. Giảng rõ bằng cách nói tương phản

(Kinh) Hà dĩ cố? Tu Bồ Đề! Nhược nhạo tiểu pháp giả, trước ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến, tắc ư thử kinh, bất năng thính, thọ, độc tụng, vị nhân giải thuyết. 


(經)何以故？須菩提！若樂小法者，著我見、人見、眾生見、壽者見，則於此經，不能聽受讀誦，為人解說。


(Kinh: Vì sao vậy? Tu Bồ Đề! Nếu người thích tiểu pháp, chấp ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến, thì đối với kinh này, sẽ chẳng thể thọ trì, đọc tụng, vì người khác giải nói). 


Vừa nhìn vào văn tự trong khoa này, dường như chẳng khẩn yếu cho lắm, nhưng thật ra, mỗi chữ đều khẩn yếu! Trong ấy chứa đựng ý nghĩa tinh vi, sâu xa, nhiều đầu mối phức tạp quan trọng. Do có khoa này mà các ý nghĩa đã nói trước đó càng viên mãn, có thể thấy tầm khẩn yếu của mối quan hệ này! Kinh Hoa Nghiêm nói “phẫu nhất vi trần, xuất đại thiên kinh quyển” (chẻ một vi trần có được kinh điển to như đại thiên thế giới), nay tôi sẽ mỗi mỗi đều chia chẻ! 


Câu “hà dĩ cố” (vì sao vậy) không chỉ nhằm tiếp nối khoa trước, mà là một mực tiếp nối từ khoa lập thí dụ trở xuống. Do vậy mà có nhiều đầu mối quan trọng. “Tiểu pháp” là pháp Tiểu Thừa, kiêm chỉ các pháp chẳng liễu nghĩa. Đúng là tương phản với kinh sâu vô thượng. “Nhạo tiểu pháp” (Thích tiểu pháp) lại là tương phản của “nghe kinh điển này, tín tâm chẳng trái nghịch”. Vì thế bảo là “phản hiển” (反顯, nói tương phản để giảng rõ), tức là nhờ vào các ý nghĩa tương phản để hiển thị nghĩa chánh diện. 


“Nhạo” (樂) là ưa thích, hợp ý, tức là nguyên do khiến chẳng trái nghịch. Do ưa thích khế hợp, cho nên chẳng trái nghịch.“Trước ngã chi kiến” (Kiến giải chấp ngã) tức là ngã chấp. Đã có ngã chấp, đủ loại phân biệt sẽ theo đó mà dấy lên. Vì thế nói là “trước ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến”, đấy là lời lẽ cực lực quở trách Tiểu Thừa. Trước nay đều nói Tiểu Thừa đã không còn ngã chấp, nhưng pháp chấp chưa trừ. Nay thẳng thừng chê trách họ chấp ngã kiến, trọn khiến cho người Tiểu Thừa bàng hoàng, suy sụp, ngộ ra ưa thích tiểu pháp hoàn toàn là sai! Đó là chân thật ngữ, hoàn toàn chẳng phải là lời luận định nghiệt ngã. Bởi lẽ, Tiểu Thừa đã không còn thô ngã kiến, tức là [không còn] kiến chấp coi sắc thân do Ngũ Uẩn giả hợp là Ngã. Vì lẽ ấy, họ chẳng thọ thân hậu hữu (thân trong đời kế tiếp). Nhưng do chấp có pháp Ngã Không (tức là pháp Ngũ Uẩn), nên gọi là Pháp Chấp. Hãy nên biết: Vẫn chưa quên Ngã Không, bảo là có thể chấp pháp, tức là [chấp thuận] ngã kiến chưa tịnh cũng chẳng phải là không được! Do vậy mà trong phần trước nói: “Nếu chấp pháp tướng thì chính là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả”. Lại còn chấp có Ngã Không, tức là đọa vào Thiên Không. Thiên Không tức là chấp lấy phi pháp, tức là chấp trước phi pháp ngỡ đó là pháp, đấy vẫn là pháp chấp! Do đó, trong phần trước đã nói: “Nếu chấp tướng của phi pháp, tức là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả”. Vì thế, nay thẳng thừng quở trách chấp ngã kiến. Nói thống khoái rằng: “Nếu tâm có giữ lấy, ai khiến cho nó chấp giữ?” Chẳng phải ai khác, do chính mình! Vì thế, bất luận giữ lấy pháp hay giữ lấy phi pháp, đều là chấp ngã. Vì vậy, phần trước đã nói: “Nếu tâm giữ lấy tướng, tức là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả”. Bất quá, so với ngã chấp của phàm phu, có thô hay tế khác biệt, chứ có bao giờ đoạn sạch cội gốc ư? Đức Thế Tôn nói lời này, chính là rát miệng, buốt lòng, dụng ý cảnh tỉnh kẻ thích tiểu pháp hãy gấp quay đầu hồi Tiểu hướng Đại vậy! 


Ngoài ra, còn chứa đựng ý sâu xa khác, gồm hai điều: 


1) Trước kia đều nói là ngã tướng, đến đây bỗng nói là ngã kiến. Kiến và Tướng là giống nhau hay khác nhau? Đáp: Trong đồng có dị. Bất luận chấp kiến hay chấp tướng, hễ chấp liền thành bệnh; đó là chỗ giống nhau. Nhưng do có vọng kiến “có thể chấp giữ”, bèn có huyễn tướng bị chấp giữ. Do vậy, chấp kiến chính là gốc bệnh của chấp tướng. Đó là chỗ khác biệt. Do vậy mà xét, chỉ biết trừ tướng thì công hạnh còn cạn. Ắt phải trừ kiến, công hạnh mới sâu! Vì sao vậy? Vọng kiến chưa trừ, gốc bệnh còn đó, huyễn tướng chẳng thể trừ sạch. Nửa trước kinh này phần nhiều nói “lìa tướng”. Tướng tức là cảnh; do vậy, phần tổng khoa được đặt tên là “ước cảnh minh vô trụ” (dựa theo cảnh để giảng vô trụ). Nửa bộ sau chuyên nói về lìa niệm (niệm chính là kiến). Niệm khởi từ tâm; vì thế, tổng khoa được đặt tên là “ước tâm minh vô trụ”. Đấy là thứ tự cạn sâu trong bộ kinh này. Nay nửa bộ trước sắp xong, nhân tiện chỉ ra chữ Kiến để nêu rõ thứ tự cạn sâu, hòng chỉ rõ thứ tự trước sau tiếp giáp nhau khít khao. Cũng dùng đó để chỉ bày cho người học: Công phu tu tập phải theo thứ tự mà tiến, từ cạn vào sâu. Đấy là ý thứ nhất khiến cho đức Thế Tôn nói chấp ngã kiến v.v… vậy. 


2) Luận định khít khao sự thật, phàm sự vật đối đãi sẽ đều có quan 
hệ liên đới. Do vậy, tuy nửa bộ đầu chỉ nói lìa tướng, nhưng trong xương tủy đã là lìa niệm! Vì sao vậy? Chấp tướng là do chấp kiến. Nếu chẳng lìa niệm, sẽ chẳng thể lìa tướng! Bất quá, chỉ biết lìa tướng, chẳng bằng trực tiếp hướng tới lìa niệm để tu tập, công phu ấy càng thẳng chóng, thỏa đáng hơn! Trước nay đã nhiều lượt ám chỉ ý này, nhưng chẳng nói rõ ra! Như nói “ưng sanh thanh tịnh tâm, tín tâm thanh tịnh tắc sanh Thật Tướng. Nhược tâm hữu trụ, tắc vi phi trụ” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh, tín tâm thanh tịnh bèn sanh Thật Tướng. Nếu tâm có trụ tức là chẳng phải trụ), cùng với bốn lần hỏi về Tứ Quả “có thể tác niệm hay không”, cũng như trong phần “xin chỉ dạy danh tự của kinh để thọ trì” đã nói, đều là chỉ dạy đạo lý lìa niệm. Còn có những điều khác nói gần giống như thế, tôi chẳng trích dẫn cặn kẽ. Vậy thì vì sao chẳng nói rõ ra? Do hết thảy chúng sanh nghe Bát Nhã dạy về Không, đã nẩy sanh kinh sợ. Nếu kinh này vừa mở đầu đã nói “đoạn niệm, trừ kiến”, họ sẽ càng kinh sợ đến mức nào? Chẳng bằng chỉ nói “lìa tướng”, từng bước dẫn dắt mọi người tiến nhập chỗ thù thắng. Cho tới nửa bộ sau mới bộc lộ, chuyên giảng rõ nghĩa này, khiến cho kẻ độn căn chẳng đến nỗi khiếp đảm, chẳng dám tu tập! Vì thế, ngữ cú trong nửa bộ đầu nghĩa vị rộng rãi, thâm trầm, có thể hiểu sâu, cũng có thể hiểu cạn, tùy theo sự lãnh ngộ của từng người! Kẻ nông cạn tuy chỉ thấy nông cạn, chỉ là dụng công nơi lìa tướng chưa thể triệt để, nhưng nhờ vào đấy, cũng có thể đánh rơi chẳng ít vọng tưởng, chưa hề là vô ích! Nhưng người sâu xa vẫn có thể thấy sâu xa, chẳng ngại nhất siêu trực nhập. Nay nửa bộ trước sắp xong, chẳng thể không nêu ra ý nghĩa thật sự, khiến cho người nông cạn từ nay về sau chẳng đến nỗi sợ khó, mà người thấy sâu xa cũng biết kiến giải của chính mình chẳng sai lầm! Cũng nhằm chỉ bày người học kinh này [biết rõ] những điều được giảng trước và sau chỉ là một ý, bất quá nửa trước vừa cạn vừa sâu, nửa sau chỉ sâu chẳng cạn. Đó lại là dụng ý nói “chấp ngã kiến” v.v… ở đây vậy. Đấy là điều thứ hai. Do vậy có thể thấy sự thiện xảo trong thuyết pháp, lòng từ bi nhiếp thọ vậy! 


Đã ưa thích tiểu pháp, đối với kinh sâu này, căn cơ và giáo pháp chẳng tương ứng. Như đức Thế Tôn nói kinh Pháp Hoa, năm ngàn tỳ-kheo cùng nhau rời khỏi pháp tịch, chẳng thể nghe nổi! Chấp kiến đã sâu, dẫu nghe sao có thể lãnh nhận? Đã chẳng thể nghe, sao bàn đến chuyện đọc tụng? Đã chẳng thể tiếp nhận, giải nói từ chỗ nào đây? Vì thế nói “tắc ư thử kinh, bất năng thính, thọ, độc tụng, vị nhân giải thuyết” (bèn đối với kinh này, chẳng thể nghe, nhận, đọc tụng, vì người khác nói). Trên đây, phần giảng giải ý nghĩa của khoa này đã xong! 


Nói là “phản hiển” nhằm hiển thị ý nghĩa gì vậy? Hiển thị công năng của kinh. Phần trước đã nói: Kinh này có chẳng thể diễn tả, suy lường, chẳng thể nghĩ bàn, vô biên công đức. Lại nói hai khoa “duyên khởi thù thắng” và “gánh vác thù thắng” đều nhằm hiển thị công năng của kinh vậy. Có thể nói là “không nghĩa nào chẳng nêu bày”, cần gì phải hiển thị nữa? Tuy vậy, sợ có kẻ đối với tất cả ngôn thuyết trên đây có thể chẳng dung hội, quán thông, đến nỗi tự cam phận hèn kém, hoài nghi, tự ngăn trở, dẫu kinh có công năng thù thắng, kẻ ấy cứ úp mặt vào góc nhà! Đức Phật coi chúng sanh như con một, tột bậc muốn cho hết thảy chúng sanh đều có thể đọc, tụng, đều có thể tín tâm chẳng trái nghịch, y giáo phụng hành, đều có thể gánh vác Vô Thượng Bồ Đề của Như Lai. Do vậy, lại tự lập lời vấn đáp, dùng ngôn từ tương phản như vậy để hiển thị nghĩa thú trực diện. Tuy là hiển thị rõ rệt các nghĩa được nói trên đây, nhưng thật ra đều nhằm tỏ rõ công đức của kinh. Bởi lẽ, phần chánh hiển trước đó chính là trực tiếp hiển thị, còn phần phản hiển hiện thời chính là gián tiếp hiển thị. 


Câu “hà dĩ cố” chính là lời tự hỏi. “Nhược nhạo tiểu pháp” (Nếu ưa thích tiểu pháp) v.v… là lời tự giải thích. Lời hỏi có ba ý: 


1) Vì sao chỉ nói công đức do có thể trì, có thể nói, mà chẳng nhắc đến [công đức do] tín tâm chẳng trái nghịch vậy? Đấy là do có kẻ nghe những điều được nói trong phần hiển thị sự thù thắng đầu tiên vẫn chưa thể thấu triệt, cho nên nêu ra câu hỏi này, do đã nói [công đức do] có thể trì, có thể nói, thì [công đức] do tín tâm chẳng trái nghịch có thể [suy ra] mà biết. Nhưng phần trước nói tín tâm chẳng trái nghịch, phước đã trội hơn kẻ khác [chỉ tu bố thí, xả thân trong nhiều kiếp], huống hồ thọ trì, rộng nói ư? Xét theo ngữ ý ấy, chẳng cần đợi phải thọ trì, diễn nói, [chỉ cần tín tâm chẳng trái nghịch] là đã có phước thù thắng rồi! Nay nói về thành tựu công đức, riêng chẳng nhắc tới [công đức của tín tâm chẳng trái nghịch], chẳng biết phước ấy rốt ráo như thế nào? Do vậy, dùng kẻ thích tiểu pháp v..v… để giải thích. Nếu biết kẻ ưa thích tiểu pháp, sẽ chẳng thể nghe, nhận, giải nói kinh này, có thể suy ra “hễ ưa thích kinh này, nhất định sẽ có thể trì, có thể nói” cũng rõ lắm rồi! Hãy nên biết: Phần trước nói “tín tâm chẳng trái nghịch, phước ấy hơn kẻ khác”, do người ấy đã phát tâm quyết định thọ trì, diễn nói, cho nên hễ phát tâm, liền có thể vượt trội người kia. Nếu chẳng thể thọ trì, diễn nói; há có thể gọi là “tín tâm chẳng trái nghịch” ư? Phần trước nói “hà huống” là nói người phát tâm thọ trì, diễn nói, bèn có phước thù thắng. Hà huống đã thọ trì, đã diễn nói, há chẳng có phước thù thắng ư? Chẳng phải là nói phát tâm và thọ trì có phước khác nhau! Như thế thì tuy khoa trước chỉ nói phước do “có thể thọ trì, có thể diễn nói”, nhưng đã bao gồm phước do phát tâm trong ấy. Đó là giải thích câu “chấp trước nặng nề, ưa tiểu pháp”. Hiển thị ý nghĩa như thế, nhằm dạy mọi người hãy nên phát tâm nương theo kinh để thật hành, thế thì khi phát cái tâm ấy, đã chính là gánh vác Vô Thượng Bồ Đề của Như Lai. Do những điều được nói trong kinh chính là tâm yếu để thành Phật. Nhìn vào những kẻ ưa thích tiểu pháp, thành tựu của họ lớn hay nhỏ, há có thể nói là cùng một loại được chăng? 


2) Hỏi: “Kinh này quá sâu, khó hiểu, khó hành, vì sao nghe kinh điển này, bèn có thể tín tâm chẳng trái nghịch, thọ trì, giải nói vậy?” Đó là do nghe phần trên có bảo “vì người phát Đại Thừa mà nói, vì người phát tối thượng thừa mà nói”, chẳng khỏi lùi bước, khiếp sợ, cho nên nêu ra câu hỏi này. Cho rằng căn khí như thế hy hữu, khó gặp, [sẽ thắc mắc] đức Thế Tôn tuy muốn truyền thọ tâm yếu, nhưng những người như thế khó có, nên chọn lựa những ai? Vì thế, [đức Phật] dùng “nghe, nhận, đọc tụng” để giải thích. Nếu biết kẻ chẳng thể nghe, nhận, đọc tụng là do họ khế nhập tiểu pháp; vậy thì biết muốn tìm người khế nhập đại pháp, chỉ có [tìm trong] những người nghe, nhận, đọc tụng. Bởi lẽ, đại khai viên giải, quả thật là chẳng dễ! Chi bằng thường nghe người đã hiểu sâu giải nói, sẽ có thể tốn ít sức mà đạt được nhiều công! Tuy họ có thể nhất thời chưa thể thâm nhập, nhưng nghe nhận một câu, hoặc nửa bài kệ, chủng tử Bát Nhã đã gieo xuống. Do được sức huân tập của nghe nhận, lại thêm sức huân tập của đọc tụng, một khi chủng tử Bát Nhã nảy mầm, sẽ trong lúc bất tri bất giác, ba tâm (trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm) cùng phát. Tuy là kẻ độn căn cùng cực, vẫn có thể biến thành thượng căn lợi trí. Kinh dạy: “Phật chủng tùng duyên khởi” (Chủng tử Phật nhờ vào duyên mà dấy lên), nhờ vào duyên thù thắng ấy, còn lo lắng nỗi gì? Đó là giải thích cho việc nhấn mạnh bốn chữ “thính thọ độc tụng” (nghe, nhận, đọc, tụng). Hiển thị ý nghĩa như thế là vì mong khai thị phương tiện cho người muốn nhập môn này. Đạt được phương tiện này, sẽ có tư cách gánh vác Như Lai, tuy khó mà cũng chẳng đến nỗi rất khó vậy! Giải thích này kèm thêm ý nghĩa “cổ vũ người có thể nói” vậy. Ra rả buộc người khác nghe pháp, cố nhiên là coi thường pháp. Hễ có người bằng lòng nghe, bèn tận lực vì người khác mà giải nói. 


3) Hỏi: “Chân Như vô tướng, do hết thảy các pháp chẳng thể nói, chẳng thể niệm, nên gọi là Chân Như. Nay tuy cùng phát ba tâm, chánh niệm Chân Như, nhưng do chẳng thể vô niệm, vô tướng, vì sao lại hứa khả người ấy gánh vác Như Lai vậy?” Đó là do nghe nói “Bồ Tát bố thí thân mạng bao kiếp dài lâu, phước vẫn chẳng sánh bằng”, không thể nào chẳng hoài nghi; do vậy nêu ra câu hỏi này! Do [người hỏi] cho rằng thí thân mạng bao kiếp dài lâu, tuy vì chẳng có chánh trí Bát Nhã, nên phước chẳng sánh bằng, nhưng [vị ấy] đã là bậc Bồ Tát; còn kẻ tín tâm chẳng trái nghịch, tuy do thọ trì kinh này, phước hơn hẳn vị Bồ Tát ấy, nhưng vẫn là phàm phu. Tín căn chưa thành tựu, có chắc là người ấy chẳng có lúc tâm bị lui sụt hay chăng? Vì thế, [đức Phật] dùng ngã kiến v.v… để giải thích. Nếu biết người ấy chưa thể trừ sạch ngã kiến và tâm phân biệt là vì ưa thích tiểu pháp, sẽ biết người có thể ưa thích đại pháp vô thượng, chẳng trái nghịch, thì chắc chắn là rốt cuộc người ấy có thể trừ sạch ngã kiến và tâm phân biệt, chẳng nghi ngờ! Vì lẽ nào vậy? Do huân tập thù thắng. Đã hướng theo Chân Như, tuy hiện thời chưa thể đoạn niệm, nhưng trong tương lai, nhất định sẽ đạt được Vô Thượng Bồ Đề, há còn nghi chi nữa? (Vì thế kế đó nói “đắc A Nậu Bồ Đề”). Đó là giải thích câu “chấp trọng, ngã kiến”. 

Hiển thị ý nghĩa như thế chính là vì muốn trừ các ý tưởng [chấp trước] đối với tướng hư vọng của ngã kiến v.v… của học nhân, chẳng phải là trong hết thảy mọi lúc [người phát tín tâm chẳng trái nghịch] đều là vô trụ Kim Cang Bát Nhã tín giải thọ trì, ắt chẳng thể được! Do hết thảy chư Phật và pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật đều từ kinh này mà ra. Cổ Phật đã đều là như thế, kim Phật chắc chắn cũng là như thế. Nói chung, đức Thế Tôn vì ngăn ngừa kẻ chưa hiểu sâu nghĩa thú, do chẳng thể quán triệt những điều đã nói trên đây, ắt sanh chướng ngại, cho nên nói khoa này. Từ phương diện tương phản mà hiển lộ đủ loại đạo lý, khiến cho các nghĩa đã nói trước đó càng thêm viên mãn, sự thù thắng của kinh này càng thêm rạng rỡ, sáng rõ, khiến cho những ai cùng được vào môn này, cùng ghé vai gánh lấy trách nhiệm này, đều đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Đấy là đặc biệt nói ra tông chỉ của khoa này. Nếu không, trước đó đã nói ba điều trọng yếu, đã nói triệt để nguyên do của sự thù thắng, cần gì phải nói thêm nữa ư? Thử xem [chánh kinh] đột ngột đưa ra các lời lẽ “yêu thích tiểu pháp, chấp ngã kiến, nghe nhận”, sẽ ngộ biết các lời như thế ấy ắt có mối quan hệ sâu xa với những gì đã nói trước đó. Nếu xem khoa này vẫn vì chỉ rõ “phước ấy” (phước do thọ trì, đọc, tụng) hơn phước kia (phước do bố thí bảo vật, thân mạng) mà nói, thì đối với mỗi chữ trong những lời ấy sẽ đều chẳng thể là lời cảnh tỉnh tinh xác, đều có căn cứ, đức Thế Tôn cần gì phải nói như thế cơ chứ! 

2.2.2.2.2.1.2.5.1.2.3. Kết lại phần hiển thị sự thù thắng của kinh 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Tại tại xứ xứ, nhược hữu thử kinh, nhất thiết thế gian thiên, nhân, A Tu La, sở ưng cúng dường. Đương tri thử xứ, tắc vi thị tháp, giai ưng cung kính, tác lễ vi nhiễu, dĩ chư hoa hương nhi tán kỳ xứ. 


(經)須菩提！在在處處，若有此經，一切世間天、人、阿修羅，所應供養。當知此處，則為是塔。皆應恭敬，作禮圍繞，以諸華香而散其處。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nơi nơi chốn chốn nếu có kinh này, hết thảy trời, người, A Tu La đều nên cúng dường. Hãy nên biết: Nơi ấy chính là tháp, đều nên cung kính, làm lễ, đi nhiễu, dùng các hoa, hương rải lên nơi ấy). 


“Tại tại xứ xứ” giống như nói “bất luận chỗ nào”, nhưng chẳng nói “bất luận hà xứ” (bất luận chỗ nào) mà nói “tại tại xứ xứ” hàm ý hãy nên hoằng dương trọn khắp hết thảy mọi nơi, không chỗ nào chẳng có! “Nhất thiết thế gian” (Hết thảy thế gian): “Thế” (世) là nói theo chiều dọc, ba mươi năm là một Thế. “Gian” (間) là nói theo chiều ngang, có ý nghĩa “giới hạn”. Do vậy, nói “thế gian” giống như nói “thế giới”. Thế giới mà nói là “hết thảy”, ngụ ý: Trọn khắp pháp giới, tột cùng vị lai! Trời, người, Tu La là ba thiện đạo. Nói ba thiện đạo hàm ý thâu nhiếp ba ác đạo. Nói “thiên, Tu La” hàm ý gộp chung tám bộ, tức là trọn khắp pháp giới, tận vị lai, hết thảy trời, rồng, tám bộ, tứ sanh lục đạo đều nên ủng hộ. Sở dĩ cúng dường là để biểu thị sự ủng hộ. “Sở ưng cúng dường” (Đều nên cúng dường): Hãy xem ý sâu xa của “sở ưng cúng dường” trong phần trước! “Giai ưng” (Đều nên) là nói mỗi mỗi chúng sanh hãy nên cúng dường. “Sở ưng” là nói [đấy chính là] trách nhiệm của hết thảy chúng sanh, ai chẳng làm như thế thì là điều chẳng nên. 


“Tắc vi thị tháp” (Thì chính là tháp), cũng hiểu giống như ý nghĩa sâu xa của “như Phật tháp miếu” trong phần trước. Trong phần trước, vẫn nói kinh là kinh, tháp là tháp, nhưng hãy nên xem chúng nhất loạt đồng nhất. Nay nói rõ kinh chính là tháp. Điều này có cùng ý nghĩa với “kinh điển sở tại chi xứ, tức vi hữu Phật, nhược tôn trọng đệ tử” (chỗ có kinh điển thì chính là có Phật và các đệ tử đáng tôn trọng) được nói trong phần trước. Bởi lẽ, trong tháp ắt đặt xá-lợi, hoặc tượng Phật, Bồ Tát, hiền thánh tăng. Vì thế, “chỗ có kinh chính là tháp” ngụ ý: Kinh này liên quan đến mạng mạch Phật pháp. Hơn nữa, xá-lợi chính là xương Phật; xương Phật chính là Báo Thân của Phật. Tôn tượng của Phật, Bồ Tát, hiền thánh tăng là để chúng sanh chiêm lễ, khơi gợi lòng tin, có công năng giống như Hóa Thân, mà kinh là Pháp Thân. Do vậy, chỗ có kinh chính là tháp. Lại còn nói rõ kinh này có thể thành tựu tam đức, hiện tam thân. Các thứ như thế đều là công đức thù thắng của kinh; do vậy, khoa này có tiêu đề là “kết hiển kinh thắng” (kết lại phần hiển thị sự thù thắng của kinh). Do có công đức thù thắng như thế, cho nên hết thảy chúng sanh đều nên cực lực hoằng dương, khiến cho nơi nơi chốn chốn đều có kinh này. Vì thế, chỗ có kinh này thì hết thảy trời, người, A Tu La trong thế gian đều nên cúng dường. 


Hơn nữa, tháp ắt ở chỗ cao rạng. Đặt tháp với dụng ý biểu lộ rõ rệt, khiến cho đại chúng thấy, nghe. Nay nói “đương tri thử xứ tắc vi thị tháp” (hãy nên biết nơi ấy chính là tháp) nhằm dạy “hãy nên biết: Biểu lộ kinh này, hoằng dương kinh này”. Câu “sở ưng cúng dường” (đáng nên cúng dường) là Tổng, “tắc vi thị tháp” (chính là tháp) nhằm giải thích nguyên nhân cúng dường. “Cung kính, tác lễ” là nói riêng các cách cúng dường. Cách ấy như thế nào? Đều nên là tam nghiệp thanh tịnh vậy! 


Hai chữ Cung Kính là chủ yếu, mà cũng là Tổng. Cung kính là kiền thành, cũng có ý nghĩa là nhất tâm quy mạng. Bởi lẽ, tam nghiệp lấy ý nghiệp làm chủ. Nếu chỉ tắm gội, tịnh khẩu, nhưng vọng tưởng tơi bời, chẳng thể nhất tâm, há có thanh tịnh gì ư? Vì thế, trước hết hãy nên nhiếp tâm quy nhất, chẳng hướng ra ngoài rong ruổi, đó gọi là “cung kính”. Ắt phải cung kính thì mới có thể thanh tịnh. Cung kính là chủ yếu. Cung kính biểu thị ý nghiệp kiền thành; do vậy, đứng đầu ba nghiệp. “Tác lễ” như chắp tay, đảnh lễ v.v... biểu thị thân nghiệp kiền thành. “Vi nhiễu kinh hành” cũng là một nghi thức trong tác lễ. Khi “vi nhiễu” (kinh hành xung quanh) thì xưng niệm thánh hiệu hoặc tên kinh, hoặc xướng phạm bái để tán dương công đức, biểu thị khẩu nghiệp kiền thành, cũng tức là làm lễ, nhiễu quanh, đều nhằm biểu thị thân nghiệp. Hoa, hương mà nói là “tán” (散, rải, rắc) là do tại Thiên Trúc vào thời cổ, thường dùng đóa hoa hoặc bột hương, nâng hai tay ném lên hư không, biểu lộ sự cung kính. Trung Hoa phần nhiều cắm hoa vào bình, thiêu hương trong lò, cũng là biểu lộ sự kính trọng giống hệt. Khi rải hương, hoa, ắt dâng lời tán, tụng, như hiện thời dâng hương ắt xướng bài Hương Tán, khi lễ sám thì tay cầm hương, hoa, miệng xướng “nguyện thử hương hoa vân” (nguyện mây hương, hoa này) v.v… Đấy là biểu thị khẩu nghiệp kiền thành. Thân, miệng, ý ba nghiệp đều nên kiền thành để biểu lộ sự cung kính. Vì thế, cung kính là Tổng. 


Phàm là cúng dường, ắt dùng hương, hoa; điều này có thâm ý. Bởi lẽ, hoa biểu thị sự trang nghiêm. Do vậy, kinh Phật cũng dùng đó để đặt tên, như kinh Hoa Nghiêm. Do hương biểu thị sự thanh khiết, như nói “giới định chân hương”. Lại dùng để biểu thị sự huân tập, như nói “pháp giới mông huân”. Nói chung, hoa là cái nhân của quả, cho nên rải rắc để biểu thị gieo cái nhân song tu phước huệ, hòng chứng cái quả phước huệ trang nghiêm. Hương là sứ giả của Phật; vì thế, rải rắc để biểu thị tam nghiệp thanh tịnh, cảm ứng đạo giao.


Chỗ có kinh thù thắng như thế đó, tức là có thể biết phước đức thù thắng của người tín tâm chẳng trái nghịch, y giáo phụng hành. Kinh đáng nên cúng dường, vậy thì có thể biết thọ trì, đọc tụng, rộng vì người khác nói, sẽ được long thiên ủng hộ. Phẩm Hạnh Nguyện nói: “Tụng thử nguyện giả, hành ư thế gian, vô hữu chướng ngại. Như không trung nguyệt, xuất ư vân ế, chư Phật, Bồ Tát chi sở xưng thán, nhất thiết nhân thiên giai ưng lễ kính, nhất thiết chúng sanh tất ưng cúng dường” (Tụng nguyện này đi trong thế gian chẳng có chướng ngại, như vầng trăng trên hư không thoát khỏi mây che, được chư Phật, Bồ Tát khen ngợi, hết thảy trời người đều nên lễ kính, hết thảy chúng sanh đều nên cúng dường). Tụng phẩm Phổ Hiền là như thế, mà tụng kinh Kim Cang Bát Nhã cũng như thế. Hãy nên biết: Hai kinh ấy, một đằng biểu thị trí, một đằng biểu thị bi. Hằng ngày dùng hai loại ấy làm công khóa thường hằng, thật sự là phước huệ song tu, bi trí hợp nhất, công đức vô lượng vô biên. Phần trên đã dùng chuyện này để khuyên lơn là do lẽ đó! 

Ngược lại, nếu hủy báng kinh, hoặc khinh thường kinh này, hoặc nói nông cạn, hoặc nói hư vọng, cũng có thể biết tội nghiệp ấy to lớn. Xem mọi nơi, mọi chốn nếu có kinh này, tức là cũng biết người học Phật hãy nên khắp nơi, khắp chốn biên chép, thọ trì, đọc tụng, vì người khác giải nói. Nếu không, chẳng thể khắp nơi, khắp chốn có kinh này được! Nhưng trong thế gian hiện thời, càng phải nên hoằng dương rộng rãi, khiến cho nơi nơi chốn chốn đều có kinh này, tức là nơi nơi chốn chốn đều có Tam Bảo gia bị, thiên long ủng hộ, sẽ là nơi nơi chốn chốn đều được an ninh. Nay tuy chưa dễ làm được, nhưng có một diệu pháp, pháp ấy là như thế nào? Phát khởi đại tâm, hằng ngày vì khắp nơi, khắp chốn đọc tụng, cầu tiêu tai chướng, há chỉ mọi nơi, mọi chốn đều có thể an ninh, mà còn khiến cho chúng sanh khắp nơi, khắp chốn cũng đều bất tri bất giác phát khởi tín tâm. Những cảm ứng như thế chân thật chẳng dối. Vì sao vậy? Do là Nhất Chân pháp giới, do hết thảy chúng sanh đồng thể, sức ngầm huân tập cực lớn, do kinh này công đức thù thắng, được mười phương Tam Bảo hộ trì, hết thảy thiên long cung kính. Hơn nữa, người có thể hành như vậy, chính là xả mình lợi người, là đạo nhãn đã mở, là quán chiếu Nhất Chân pháp giới, là hành bố thí lìa tướng lợi ích hết thảy chúng sanh, là tín tâm chẳng trái nghịch, y giáo phụng hành, là thành tựu công đức chẳng thể lường, là chẳng thể diễn tả, chẳng có ngằn mé, chẳng thể nghĩ bàn, là gánh vác Như Lai. Đức Thế Tôn thọ ký người ấy sẽ đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Hiệu lực ấy to, nhỏ, nhanh, chậm, hoàn toàn tùy thuộc sức quán hạnh của người ấy như thế nào. Buổi giảng hôm này nhằm nói rõ “hãy nên khởi hạnh”. Các vị thiện tri thức! Chớ nên coi thường lời này! 

2.2.2.2.2.1.2.5.2. Nói theo phương diện diệt tội 

2.2.2.2.2.1.2.5.2.1. Nêu ra cái nhân của sự khinh rẻ 


(Kinh) Phục thứ, Tu Bồ Đề! Thiện nam tử, thiện nữ nhân, thọ trì độc tụng thử kinh, nhược vị nhân khinh tiện, thị nhân tiên thế tội nghiệp, ưng đọa ác đạo.


(經)復次，須菩提！善男子、善女人，受持讀誦此經，若為人輕賤，是人先世罪業，應墮惡道。

(Kinh: Lại này, Tu Bồ Đề! Thiện nam tử, thiện nữ nhân thọ trì, đọc tụng kinh này mà bị người khác khinh rẻ là do người ấy vì tội nghiệp đời trước đáng đọa vào ác đạo). 


Nói “phục thứ” (lại nữa) nhằm nêu rõ: Nghĩa lại được nêu ra tuy có khác biệt với nghĩa trước đó, nhưng do từ nghĩa trước theo thứ tự mà sanh khởi. Hoặc tuy chẳng phải do nghĩa trước sanh khởi, nhưng sẽ cùng với nghĩa trước soi rọi lẫn nhau, ắt cần phải nói theo thứ tự. Vì vậy, dùng hai chữ Phục Thứ để biểu thị. Nếu chỉ là nghĩa khác biệt, chẳng liên quan nghĩa trước đó, sẽ chẳng dùng hai chữ ấy! 


Ý nghĩa lại được nêu ra ở đây có ba chỗ liên quan tới nghĩa trước đó: Một là nói theo ba điều trọng yếu. Hai là nói theo sanh phước. Ba là nói theo cung kính, cúng dường. 


1) Nói theo ba điều trọng yếu thì trong phần trước, đã nói các điều trọng yếu. Dưới đây, sẽ nêu ra ba hạng mục là giáo nghĩa, duyên khởi và gánh vác, hòng nói rõ nguyên do khiến cho phước thù thắng hơn người trước. Trong ba điều trọng yếu ấy, thật sự coi giáo nghĩa là điều chủ yếu duy nhất. Vì sao vậy? Do giáo nghĩa thù thắng, cho nên sau đó duyên khởi và gánh vác mới trở thành thù thắng. Như vậy thì giáo nghĩa đã thù thắng như thế, công đức ấy há chỉ là sanh phước như phần trước đã nói ư? Nó còn có thể diệt trọng tội trong các đời trước, [khiến cho hành nhân] đắc Vô Thượng Bồ Đề. Do đó, lại nói khoa này để hiển thị. 


2) Nói theo sanh phước. Phần trên đã nói sanh ra phước là thành tựu công đức chẳng thể lường, chẳng thể diễn tả, chẳng có ngằn mé, chẳng nghĩ bàn, tức là gánh vác Vô Thượng Bồ Đề. Nhưng gánh vác Bồ Đề vẫn chỉ là khởi đầu, chứng đắc Bồ Đề mới là rốt ráo. Hãy nên biết: Thành tựu công đức gánh vác, có thể hơn hẳn Bồ Tát kia (tức vị Bồ Tát dùng bảy báu, thân mạng để bố thí), dùng sự gánh vác ấy để chứng đắc. Kinh này có công đức chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể diễn tả, suy lường, vô lượng, vô biên, chính là vì có thể khiến cho người tín giải, thọ trì sẽ chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề. Hơn nữa, muốn chứng đắc Bồ Đề, ắt trước hết phải tiêu trừ túc chướng, nhưng giáo nghĩa của kinh này có thể tiêu trừ tam chướng tốt nhất. Do vậy, có thể khiến cho [hành nhân] chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề là vì lẽ này! Nói chung, tiêu trừ tam chướng thì phước đức mới là viên mãn. Chỉ riêng kinh này có công đức ấy, nên cần phải nói khoa này để hiển lộ. 


3) Nói theo sự cúng dường, cung kính thì trên đây, cuối phần “xét theo cái nhân để hiển thị cặn kẽ” có nói: “Tùy thuyết thị kinh chi xứ, nhất thiết thiên, nhân, A Tu La giai ưng cúng dường” (Hễ chỗ nào có nói kinh này, hết thảy trời, người, A Tu La đều nên cúng dường). Kinh và người đều được nói gộp trong ấy, nhưng khoa trước chỉ nói “chỗ có kinh bèn được hết thảy chư thiên và A Tu La đều nên cúng dường”, tuy trong ý nghĩa có bao gồm người, nhưng chưa nói rõ. Vì thế, lại nói khoa này để hiển thị bằng cách nói tương phản. Biết bị người khác khinh rẻ, là do ngẫu nhiên mà ra, sẽ biết phải nên cung kính, sự thuộc lẽ thường vậy. Vì sao biết khinh rẻ xuất phát từ ngẫu nhiên? Kinh nói “nhược vị” (nếu bị), Nhược (若) tức là có nghĩa “nếu như”, hoặc “giả sử như”, “hoặc là”. Chẳng phải là do ngẫu nhiên à? Chắc có người sẽ hỏi: “Đã bị người khác khinh rẻ, ắt trời rồng tám bộ cũng coi thường”. Đáp: Nghĩa này chẳng phải vậy! Hãy nên biết: Người có tín tâm chẳng trái nghịch đối với kinh này, y giáo phụng hành. Trong phần trước đã nói “Như Lai đều thấy, đều biết”, có thể biết [người có tín tâm chẳng trái nghịch] sẽ được chư Phật hộ niệm, mà trời rồng tám bộ hộ pháp ắt cũng thường ủng hộ người ấy. [Do đó suy ra], có thể biết là kinh nói “chỉ bị con người khinh rẻ”, chẳng nói những loài khác, ý chỉ ấy sâu lắm thay! “Vị” (為) là bị, “khinh” (輕) là coi rẻ. “Tiện” (賤) là chẳng tôn trọng. Chẳng được người khác tôn trọng chính là tương phản của “đều nên cung kính”. “Khinh rẻ” là như thế nào? Nói nông cạn thì là như bị sàm báng, khuất nhục v.v… Nói rộng là gặp chuyện khốn đốn, trái nghịch. “Thị nhân tiên thế tội nghiệp ưng đọa ác đạo” (Người ấy đời trước tạo tội nghiệp đáng đọa ác đạo) là nêu ra nguyên nhân bị kẻ khác coi thường, rẻ rúng. Đời trước đã tạo tội nghiệp nặng nề, có thể biết là đã kết oán với người khác, hoặc là tuy chưa kết oán với người ta, nhưng có thể biết là bị người ta coi rẻ. Nhân như thế nào, quả như thế ấy, do lý do ấy mà bị người khác khinh rẻ! 


“Tiên thế” (Đời trước) có hai nghĩa: 


- Một là nói đến “tiền sanh”, tức là chỉ chung [tất cả các đời] trước đời này, không phải chỉ là một đời trước đó. 


- Hai là nói đến trước khi thọ trì, diễn nói kinh này. Cứ ba mươi năm là một Thế. Ngạn ngữ cũng nói: “Tiền hậu hành vi, như đồng cách thế” (Hành vi trước sau như cách một đời). Chữ “kim thế” (đời nay) trong khoa sau cũng giống như thế. Một là nói ngay trong đời này, tức sau khi đã thọ trì, diễn nói kinh này. Ác đạo là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, tức ba ác đạo. Do trót đã tạo tội đáng đọa ác đạo, có thể biết tội ấy nặng nề. Đó là nói tới [các tội] ngũ nghịch, thập ác, hủy báng Đại Thừa v.v… “Ưng đọa” ý nói: Đời sau ắt đọa, bởi tội báo đã định. Đó gọi là “định nghiệp” vậy. 


Ở đây có ba nghĩa trọng yếu: 


1) Phàm nhân tạo nghiệp, bất luận thiện hay ác, đều là nghiệp nào chín trước, sẽ lôi đi trước. Nghĩa là quả nào chín trước, [người tạo nghiệp] sẽ bị lôi kéo đi thọ báo [của cái quả ấy] trước. Vì vậy, khoa này nói đời trước tạo ác, đời này chưa đọa, đợi đến các đời sau, là do đời trước có tạo thiện nghiệp, cái quả ấy chín trước, hoặc do phước thừa của quả lành nhiều đời chưa hết, mà lúc thọ báo của ác quả còn chưa tới. Do vậy, đời này chưa đọa lạc là vì lẽ ấy, nhưng hễ có nhân, ắt có quả. Nếu chẳng tạo riêng cái nhân thù thắng, sao có thể tránh khỏi quả báo của định nghiệp! Đó gọi là “thiện ác đáo đầu chung hữu báo, chỉ tranh lai tảo dữ lai trì” (thiện ác rốt cùng đều có báo, chỉ là sớm muộn báo mà thôi). Câu “ưng đọa ác đạo” (đáng đọa ác đạo) là nói về nghĩa này. Cổ đức nói: “Vạn ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân” (Muôn thứ đem chẳng được, chỉ có nghiệp theo thân). Đó là nói vạn sự đều là Không, chỉ có nhân quả còn đó. Do vậy mà xem, con người sống trên cõi đời, có thú vị chi đâu? Đúng là như con rối gỗ diễn tuồng, bị nghiệp lực sau tấm màn đen lôi kéo, điều khiển. Nếu chẳng vượt thoát dây buộc, ắt sẽ lên sân khấu, xuống sân khấu, ngoi đầu ngụp lặn, diễn trọn hết vở tuồng bi hoan, ly hợp, cho kẻ bàng quan chỉ trỏ, chính mình chưa từng thọ dụng, chưa hề có lúc xong, chẳng biết vì sao nên nỗi! Lại xem những điều nói trong khoa này, có thể biết hễ bàn về nhân quả, ắt phải nhìn trọn ba đời thì mới chẳng đến nỗi sai lầm. Bởi lẽ, con người tạo nghiệp, người thuần thiện hoặc thuần ác thì ít, đại đa số đều là thiện ác phức tạp, nhân đã chẳng phải là một, quả bèn chẳng thể chín ngay. Do vậy, ắt phải quán chung ba đời thì mới có thể biết rốt ráo vậy! 


2) Tạo nghiệp là nghiệp chướng. Đọa ác đạo là Báo Chướng, nhưng người ấy đời trước chẳng biết “tội nghiệp chớ nên tạo”, đó là Hoặc Chướng. Hoặc, nghiệp, báo, còn được gọi là phiền não hay nghiệp khổ. Gọi Hoặc là phiền não, do mê hoặc nơi ngã kiến, cho nên sanh phiền não. Gọi Báo là Khổ là nói theo phàm phu, ý nói: Quả báo của phàm phu tuy là đại phú, đại quý, thậm chí sanh lên trời, rốt cuộc chẳng tránh được một chữ Khổ! Hoặc, nghiệp, khổ đều gọi là Chướng. Phàm phu chẳng biết ba thứ ấy đều là tưởng nơi tướng hư vọng, từ vô thỉ cho đến hiện thời, chấp mê chẳng ngộ, liền bị ba thứ ấy chướng ngại kiến đạo, chướng lấp tu đạo, chướng lấp chứng đạo; cho nên gọi là Chướng. Vì thế, tông chỉ duy nhất của học Phật là trừ chướng. Tất cả Tiểu Thừa, Đại Thừa, tối thượng thừa, hết thảy Phật pháp, nói chung sẽ là trừ tam chướng mà thôi! Khoa trước nói ba chướng, chính là cơ sở cho trừ ba chướng trong khoa sau. 


3) Khoa này nói nghiệp lực chẳng thể nghĩ bàn! Thọ trì, đọc tụng kinh này đáng được hết thảy trời, người, A Tu La trong thế gian cúng dường. Nay do túc nghiệp, ngược lại bị kẻ khác khinh rẻ, nghiệp chướng cực lớn thay! Hãy nên biết: Nghiệp khởi nơi tâm. Tâm dùng gì để tạo nghiệp? Hoặc! “Hoặc” còn được gọi là vô minh. Vô minh là chẳng có trí huệ. Hết thảy các pháp Tiểu Thừa và Đại Thừa tuy đều có thể trừ chướng, nhưng chỉ có kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật tối thượng thừa càng là gươm báu để trừ chướng. Vì sao vậy? Kim Cang nghĩa là “có thể đoạn”, tức là đoạn Hoặc. Bát Nhã là danh xưng của Phật trí, do Phật trí chiếu vô minh, chẳng có gì không sáng! Vì thế, dùng Kim Cang để sánh ví. Ba La Mật nghĩa là “đến bờ kia”, chính là [thấu đạt] căn cội để khởi Hoặc, tạo nghiệp, chuốc khổ. Tam chướng đã tiêu thì tam đức viên thành, tam thân hiển hiện trọn vẹn. Đó gọi là “đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề bèn đạt tới bờ kia”. Vì thế, xem kinh này và tên kinh, sẽ biết ngay là kinh đoạn Hoặc, trừ chướng, đạt tới rốt ráo. Do vậy, kinh có công năng chẳng thể nghĩ bàn. Khoa sau nhằm nói rõ nghĩa   này! 

2.2.2.2.2.1.2.5.2.2. Diệt tội được phước 

(Kinh) Dĩ kim thế nhân khinh tiện cố, tiên thế tội nghiệp tắc vi tiêu diệt, đương đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.


(經)以今世人輕賤故，先世罪業則為消滅，當得阿耨多羅三藐三菩提。


(Kinh: Do đời này bị kẻ khác khinh rẻ, tội nghiệp đời trước liền tiêu diệt, sẽ đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác). 


Khoa này nhằm nói rõ công năng chẳng thể nghĩ bàn của kinh. Đối với hai câu “dĩ kim thế nhân khinh tiện cố, tiên thế tội nghiệp tắc vi tiêu diệt” (do đời này bị kẻ khác khinh rẻ, tội nghiệp đời trước liền tiêu diệt), xưa kia có người giải thích là “chuyển nghiệp nặng thành thọ báo nhẹ” (xem bộ Toản Yếu của ngài Khuê Phong và sách San Định Ký của ngài Trường Thủy). Giải thích hai câu này, chớ nên nhìn hạn cuộc. Vì nếu nhìn hạn cuộc, sẽ có lắm điều mâu thuẫn với ý chỉ của Phật. Thế nào là mâu thuẫn với ý chỉ của Phật? Thử xem khoa trước, sau câu “vị nhân khinh tiện” (bị người khác khinh rẻ) liền nói tiếp là “tiên thế tội nghiệp, ưng đọa ác đạo” (do tội nghiệp trong đời trước, đáng đọa vào đường ác) chính là nói rõ: Bị người khác khinh rẻ là do túc nghiệp gây nên, cũng chính là đầu mối khiến cho [người ấy] đáng bị đọa vào ác đạo. Chẳng dùng cách thức nào khác để chuyển biến [nguyên nhân] gây ra như thế đã hết sức rành rành! Chớ nên hiểu lầm “tiêu diệt” được nói ở đây là hai nghiệp thiện và ác triệt tiêu lẫn nhau. Kinh Phật thường nói lý “nhân quả như một”, tức là nhân như thế nào, quả như thế ấy! Lại nói “giả sử bách thiên kiếp, sở tác nghiệp bất vong” (giả sử trăm ngàn kiếp, nghiệp đã tạo chẳng mất), đủ chứng tỏ hai nghiệp thiện và ác mỗi đằng cùng tồn tại, chẳng thể triệt tiêu lẫn nhau! Như kinh này trong phần trước đã nói “có thể tin kinh này chính là đã gieo thiện căn nơi vô lượng ngàn vạn vị Phật”. Nếu có thể triệt tiêu thì tội nghiệp đời trước đã sớm triệt tiêu rồi! Sao đến nỗi đời này vẫn như cũ, đáng đọa ác đạo? Gộp chung kinh văn trước và sau lại để xem, hiển nhiên dễ thấy “mỗi đằng đều có nhân quả, chẳng thể triệt tiêu”! Nói “chuyển thành chịu quả báo nhẹ” chính là có ý nghĩa triệt tiêu! Vì thế nói [hiểu “tiêu diệt” như đã nói trên đây chính là chuyển thành thọ báo nhẹ] có lắm điều mâu thuẫn! 


Như vậy thì làm như thế nào? Chỉ có một cách tiêu diệt ác chủng mà thôi! Như thế nào là tiêu trừ? Ví như đối với trương mục (account), dùng hai con số thu và chi để tiêu trừ lẫn nhau, chỉ tính con số dư lại. Nhân quả thiện ác chẳng thể triệt tiêu như thế thì chỉ còn tính toán con số còn dư hoặc thiện hoặc ác để luận định quả báo. Vì sao vậy? Trong trương mục tuy có đủ loại khoản tiền, không gì chẳng có, nhưng có tiêu chuẩn ước định chung, có thể dựa theo đó để tính toán những khoản không đồng nhất thành một, cho nên có thể triệt tiêu. Nhưng nghiệp thiện ác, nặng nhẹ, lớn nhỏ chẳng đồng nhất, đã chẳng có tiêu chuẩn nhất định để làm căn cứ cân nhắc, tách ra hay gộp vào, sẽ từ đâu mà tiêu trừ? Vì thế, trải trăm ngàn kiếp, nghiệp chẳng mất vậy! 


Tiêu diệt như thế nào? Ví như trong ruộng đã có sẵn hạt giống, có lúa, có cỏ dại. Nay chỉ vun quén hạt lúa, khiến cho thành thóc. Hễ hạt cỏ dại nẩy mầm liền nhổ tận gốc; đó gọi là tiêu diệt. Con người cũng như vậy, từ vô thỉ tới nay, chủng tử thiện ác đều có trong ruộng thức thứ tám. Chỉ nên huân tập thiện chủng, khiến cho thành tựu thiện quả, thì ác chủng tử chẳng cách nào phát sanh! Dẫu cho chủng tử ác trong đời trước đã phát triển, nhưng trong lúc ác quả còn chưa chín muồi, hãy dũng mãnh tinh tấn, khiến cho thiện quả chín muồi trước, ác quả sẽ chẳng thể thành. Nếu tăng trưởng thiện căn lâu ngày, ắt cành lá sum suê, khiến cho ác quả đã lâu chẳng có cơ hội chín muồi, sẽ hư nát, chẳng tồn tại! Đó là dựa theo thiện hạnh thế gian và giáo pháp bất liễu nghĩa xuất thế gian để nói. Nếu dựa theo giáo pháp thuộc tối thượng thừa liễu nghĩa, tu cái nhân thù thắng, ắt đạt được cái quả thù thắng, sẽ có thể khiến cho tất cả ác chủng thuộc đời trước, ngay cả rễ, lá và cái quả sắp chín muồi đều bị chém đứt, cuốc sạch; há có phải chỉ là thiện quả chín muồi trước, chẳng để cho ác quả chín muồi ư! 


“Tiêu diệt” được nói ở đây chính là ý nghĩa này. Ba câu kinh văn cùng một mạch liên tiếp, lần lượt giải thích thành tựu cho nhau. Chẳng thể coi “diệt tội” và “sẽ đắc” là hai chuyện. Chữ Vi trong “tắc vi” nên coi như chữ Như. “Tắc vi tiêu diệt” hàm ý “nhờ đó mà tiêu diệt”. Kinh có ý nói: Người ấy do tội nghiệp đã tạo trong đời trước đáng bị đọa ác đạo, tuy còn chưa đọa, nhưng quả đã sắp chín muồi. Vì thế, đã có điềm báo trước là bị người khác khinh rẻ. Nếu chẳng thọ trì, đọc tụng kinh này, ắt sẽ đọa chẳng ngờ chi! Nguy ngập lắm thay! May là người ấy có chủng tử Bát Nhã sâu dày trong đời trước, có thể nương theo kinh này, tu cái nhân thù thắng, lìa tướng, kiến tánh, nhất siêu trực nhập. Vì thế, cái quả thù thắng ấy cũng sắp chín muồi, nên người vốn đáng lẽ bị đọa lạc, do đời này chỉ bị kẻ khác khinh rẻ, tội nghiệp đời trước nhờ đó mà tiêu diệt. Do vì chánh niệm Chân Như, bèn có tư cách sẽ đắc Vô Thượng Bồ Đề, thấy rõ “tội tánh vốn là không”. Có thể thấy câu “đương đắc” (sẽ đắc) trong kinh chính là để giải thích nguyên do thành tựu tội nghiệp tiêu diệt. Cần phải biết: Chẳng diệt tội nghiệp, cố nhiên chẳng thể chứng quả. Nhưng kinh nói là “đương đắc”, tức chẳng phải là hiện thời chứng đắc! Nói “đương đắc” là nói rõ: Có cái nhân quyết định có thể chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề, tức là tuy tội nghiệp rất nặng, đã có điềm báo đáng đọa, liền có thể nhờ [cái nhân đó] đó mà tiêu diệt [tội nghiệp ấy]. Chữ Đương (當) trong “đương đắc” có nghĩa là “trong tương lai”, mà cũng hàm ý “chắc chắn sẽ”. Tuy hiện thời chưa đắc, trong tương lai nhất định sẽ đắc, đó là từ ngữ quyết định. “Ưng đọa” (Đáng đọa) cũng là nói trong tương lai, nhất định sẽ đọa. Nhưng do là vô thượng cực quả, cho nên chẳng đợi chín muồi trước, nhưng có hy vọng [vô thượng cực quả] quyết định chín muồi, ác quả bị trừ ngay tận gốc! Do công phu tu tập chính là công phu vô ngã tướng, vô pháp tướng, mà cũng chẳng có phi pháp tướng, cái tâm có thể tạo đã là Không, cái nghiệp được tạo cũng tự diệt. Đó gọi là “tội từ tâm khởi đem tâm sám, tâm đã không rồi tội cũng mất”. Đấy chính là hiển thị tột bậc công năng của kinh. Vì không thể lãnh hội ý chỉ của kinh đến nỗi hiểu lầm [ý nghĩa của câu] “do bị người khác khinh rẻ nên tội nghiệp bị tiêu diệt”, bèn lầm lẫn cho rằng [câu ấy có nghĩa là] “chuyển nghiệp nặng thành hứng chịu quả báo nhẹ!” 


Nói chung, hai câu “dĩ kim thế nhân khinh tiện cố, tiên thế tội nghiệp tắc vi tiêu diệt” (do đời này (nhấn mạnh) bị người khác khinh rẻ, tội nghiệp đời trước (nhấn mạnh) liền được (nhấn mạnh) tiêu diệt) nhằm nói rõ ý nghĩa “đời sau chắc chắn chẳng đọa lạc”. Chữ Cố ở đây chính là để chỉ rõ ý này, há có nên hiểu lầm thành “nếu chẳng bị người khác khinh rẻ, tội nghiệp sẽ chẳng tiêu diệt” ư? Khoa trước nói “bị người khác khinh rẻ” là nói rõ định nghiệp chẳng thể cầu may tránh khỏi! Nói “tội nghiệp”, nói “ưng đọa”, là nói đến nghiệp chướng và báo chướng. Nhưng nghiệp báo do Hoặc mà có, cho nên nói nghiệp báo bèn có Hoặc Chướng được bao gồm trong ấy. Khoa này là nói “trừ tam chướng”. Bởi lẽ, thọ trì kinh này, có thể quán lý Tam Không, lại còn có thể sẽ đắc cực quả, có thể biết quán hạnh rất sâu, nên Hoặc Chướng có thể do đó mà tiêu trừ. Cội rễ đã khô héo thì cành lá sẽ úa tàn; do vậy, tuy là định nghiệp chẳng thể cầu may tránh khỏi, đã có điềm báo đáng đọa, nghiệp lực ấy cũng nhờ đó mà tiêu diệt. Nghiệp chướng đã tiêu thì báo chướng cũng theo đó mà tiêu, kẻ đáng đọa sẽ chẳng bị đọa. Đợi tới khi tam chướng trừ sạch, tam đức sẽ viên minh, cho nên nói là “đương đắc Bồ Đề” (sẽ đắc Bồ Đề), đều là nhằm hiển thị vì sao kinh có công năng chẳng thể nghĩ bàn. “Đương đắc” là cách bao nhiêu đời chẳng xác định, hoàn toàn tùy thuộc khi nào tam đức tu viên mãn, khi đó sẽ đắc. Tuy “lúc nào” chẳng thể xác định, nhưng vì tam chướng có thể trừ, trọn sẽ có lúc đạt được, ắt chẳng nghi ngờ! Đó gọi là “đương đắc”. 

Hai chữ ấy được đức Thế Tôn đích thân hứa khả, tức là thọ ký, chính là như kinh văn trong phần sau có nói: “Nhiên Đăng Phật dữ ngã thọ ký: - Nhữ ư lai thế, đương đắc tác Phật” (Phật Nhiên Đăng thọ ký cho ta: - Ông trong đời sau sẽ được làm Phật). Đoạn đó nói “tác Phật” (làm Phật, thành Phật), đoạn này thì nói “Vô Thượng Chánh Đẳng Giác”, danh xưng bất đồng mà ý nghĩa tương đồng. Vô Thượng Chánh Đẳng Giác là dựa theo quả pháp để nói. Phật là nói theo quả vị. Chứng quả pháp ấy mà đạt lên quả vị, thì gọi là Phật. Như Lai là nói theo quả đức. Chứng quả pháp ấy mà tánh đức phô bày trọn vẹn, gọi là Như Lai. Có thể biết: Nói là Phật, hay nói Như Lai, đều bao gồm ý nghĩa Vô Thượng Chánh Đẳng Giác, mà nói A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề thì cũng bao gồm ý nghĩa Phật và Như Lai. Do chẳng có Phật, Như Lai, sẽ chẳng thể gọi là Vô Thượng Chánh Đẳng Giác. Do vậy, cả ba danh xưng đều là danh xưng của Cứu Cánh Giác Quả, chỉ là nhằm hiển thị pháp rốt ráo, hay hiển thị quả vị rốt ráo, hoặc hiển thị đức rốt ráo, mà lập ra ba danh xưng vậy! 


Đức Thế Tôn thuyết pháp thiện xảo viên diệu, trong một lời bao la vạn tượng. Ngài thốt lời, nhả chữ, ví như gió nước gặp gỡ, trọn chẳng suy nghĩ, mà liên kết chặt chẽ, chiếu rọi lẫn nhau, trở thành văn từ mầu nhiệm tột bậc đa dạng, đẹp đẽ, tột bậc rực rỡ. Ngay như trong khoa này, chỉ nói thọ trì, đọc tụng kinh này, tội nghiệp đời trước đáng đọa ác      đạo liền bị tiêu diệt, sẽ đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, nhằm hiển thị công năng của kinh, ý nghĩa đã trọn, lại còn kèm theo các ý “bị người khác khinh rẻ, do đời này bị người khác khinh rẻ” v.v… Ý nghĩa được bao hàm trong ấy nói chẳng cùng tận. Nay tôi lại nêu đại lược năm điều: 
 
1) Khiến cho [người nghe] biết nhân quả đáng sợ, ác nghiệp chẳng thể tạo. May nhờ vào sức Kim Cang Bát Nhã mà khỏi đọa lạc, giống như hoàn toàn tránh khỏi nạn! 


2) Khiến cho người cung kính như đã nói trên đây chớ nên chấp tướng. Hễ chấp tướng, sẽ gặp chuyện chẳng như ý, ắt đến nỗi ngã    lòng! 


3) Khiến cho người gặp chuyện trái nghịch cũng chớ nên chấp tướng, hãy nên quán diệt tội. 


4) Túc nghiệp của hết thảy chúng sanh há có hạn lượng! Khiến cho họ biết tuy túc nghiệp cực nặng, quả báo sắp chín, đã thấy điềm báo, nhưng sức của kinh này vẫn có thể tiêu diệt. 


5) Khiến cho họ biết nhân quả chuyển biến tột bậc phức tạp. Hãy nên quán rốt ráo, chớ nên chỉ nhìn trước mắt, thấy nông cạn, để rồi hoài nghi. 


Trong khoa Sanh Phước trên đây đã nói ba điều trọng yếu để cổ vũ, khích lệ người học. Trong khoa Diệt Tội này, cũng ngầm nói tới ba điều trọng yếu để bảo ban, răn nhắc học nhân:


- Điều trọng yếu thứ nhất: Đời này bị người khác khinh rẻ là do tội nặng từ đời trước mà ra. Phàm gặp chuyện này, hãy nên sanh tâm kinh sợ, hãy nên sanh tâm thuận chịu. 


- Điều trọng yếu thứ hai: Người bị khinh rẻ, nếu thọ trì, đọc tụng kinh này, sẽ có thể tiêu túc nghiệp. Hãy nên sanh tâm quy mạng Kim Cang Bát Nhã, hãy nên sanh tâm coi người khinh rẻ mình như thiện tri thức. 


- Điều trọng yếu thứ ba: Bị kẻ khác khinh rẻ chính là điềm báo đáng phải đọa. Hết thảy học nhân hãy nên sanh tâm siêng cầu sám hối. Nhưng nói “sẽ đắc Bồ Đề”, do vẫn chưa đắc, hãy nên sanh tâm dũng mãnh, tinh tấn. 


Năm điều đại lược và ba điều trọng yếu là ý chỉ trọng yếu của khoa này. Kinh Phật Danh dạy: “Hành thiện chi giả, xúc sự khảm kha” (Người hành thiện gặp chuyện trắc trở), huống hồ nay đang đời loạn ư? Dùng ý chỉ trọng yếu để luôn tự cảnh tỉnh, ngõ hầu chẳng đến nỗi bị cảnh duyên nhiễu loạn. 


Tôi vừa mới nói “siêng cầu sám hối”. Hãy nên biết: Thọ trì, đọc tụng kinh này chính là diệu môn để sám hối. Vì sao nói vậy? Kinh Pháp Hoa nói: “Nhược dục sám hối giả, đoan tọa niệm Thật Tướng, trọng tội nhược sương lộ, huệ nhật năng tiêu trừ” (Nếu muốn sám hối, ngồi ngay, niệm Thật Tướng. Tội nặng như sương móc, huệ nhật hay tiêu trừ), “niệm” tức là quán. Cái Thể của kinh này chính là Thật Tướng. Kinh dạy: “Tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng” (Tín tâm thanh tịnh bèn sanh Thật Tướng). Tâm thanh tịnh chính là lìa tướng, lìa niệm. Lìa tướng, lìa niệm chính là quán Thật Tướng, cũng chính là trừ Hoặc, tiêu nghiệp, là vô thượng diệu pháp để chuyển báo. Đấy chính là Lý sám môn trong nghi thức sám hối. Kinh này lại dạy lìa tướng để hành bố thí Lục Độ, hòng lợi ích chúng sanh. Phẩm Hạnh Nguyện nói: “Bồ Tát nhược năng tùy thuận chúng sanh, tắc vi tùy thuận cúng dường chư Phật. Nhược ư chúng sanh tôn trọng, thừa sự, tắc vi tôn trọng, thừa sự Như Lai. Nhược linh chúng sanh sanh hoan hỷ giả, tắc linh nhất thiết Như Lai hoan hỷ” (Bồ Tát nếu có thể tùy thuận chúng sanh, tức là tùy thuận, cúng dường chư Phật. Nếu tôn trọng, phụng sự chúng sanh, tức là tôn trọng, phụng sự Như Lai. Nếu khiến cho chúng sanh sanh tâm hoan hỷ, tức là khiến cho hết thảy Như Lai hoan hỷ). Vì thế, hành Lục Độ là Sự sám môn trong nghi thức sám hối. Bởi lẽ, cổ đức soạn sám nghi, ngoài Lý sám ra, còn dạy tu các Sự sám (sám hối về mặt Sự) như cúng dường, lễ kính chính là để huân tập, khởi phát cái tâm rộng hành Lục Độ, há chỉ dập đầu mấy cái bèn coi như xong việc ư? Xem những điều được nói trong khoa này, [sẽ thấy] do thọ trì kinh này mà được tiêu diệt túc nghiệp, diệu môn sám hối cũng rõ rệt lắm rồi! Bởi lẽ, thọ trì là giải và hạnh cùng tiến. Giải chính là Quán, thuộc về Lý sám. Hạnh thuộc về Sự sám. Do vậy, có thể biết “thọ trì” là tên gọi khác của quán hạnh, thông thường coi thọ trì là đọc tụng, lầm to! Nếu là như vậy, cớ gì đã nói thọ trì, lại còn nói đọc tụng? Hãy nên biết: Đọc tụng vốn là để huân tập, phát khởi thọ trì. Nếu chỉ đọc tụng mà chẳng thể thọ trì, chỉ có thể gieo cái nhân xa, chẳng thể đạt được hiệu quả to lớn: Chỉ có thể tăng phước, chẳng thể khai huệ, chỉ có thể tiêu nghiệp nhẹ, chẳng thể diệt trọng tội, càng chẳng thể đắc Vô Thượng Bồ Đề. Hãy nên biết như thế. 


Nói chung, kinh này có công đức chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể diễn tả, chẳng thể suy lường, vô biên. Nói tới khoa này mới hiển lộ trọn hết. Nhưng nguyên do khiến cho phước do tín tâm chẳng trái nghịch này vượt trội các phước khác thì cũng đến khoa này mới được nói triệt để. Tựa đề của khoa này không ghi là “diệt tội thọ ký” mà ghi là “diệt tội đắc phước”, chính vì chỉ rõ phước ấy hơn hẳn các phước khác, đến đây mới hiển lộ rõ vậy. 


Khoa lớn “cực lực hiển thị công năng của kinh này” ngàn lời vạn lẽ, nhưng đối với tông chỉ duy nhất có thể dùng vài lời để nói bao quát rằng: Người học Phật nếu chẳng từ kinh này mà nhập, dẫu khổ hạnh vô số kiếp, chỉ có thể thành Bồ Tát, chẳng thể thành Phật. Đây chính là nói rõ nghĩa thú trong lời kết luận của khoa Sanh Tín trong phần trước: “Hết thảy chư Phật và pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật đều từ kinh này mà ra” nhằm khuyên hết thảy chúng sanh hãy sanh khởi tín tâm vậy. Do vậy có thể thấy: Chương cú của kinh này tột bậc nghiêm chỉnh, nghĩa lý tột bậc dung hội, quán triệt. Khoa trước khi nói về sanh tín, đã từng nói: Khoa Sanh Tín đã bao quát trọn hết ý nghĩa của cả kinh. Sau đó, bất quá là đem các đạo lý được nói trong khoa Sanh Tín từng tầng một suy diễn, xiển phát rộng lớn, sâu kín hơn mà thôi. Xem các nghĩa lý được nói trong khoa lớn này, sẽ có thể biết rõ [điều khẳng định ấy]. 

2.2.2.2.2.1.2.5.3. Nói rõ theo phương diện cúng Phật 

2.2.2.2.2.1.2.5.3.1. Nói về chuyện cúng Phật 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Ngã niệm quá khứ vô lượng A-tăng-kỳ kiếp, ư Nhiên Đăng Phật tiền, đắc trị bát bách tứ thiên vạn ức na-do-tha chư Phật, tất giai cúng dường thừa sự, vô không quá giả.


(經)須菩提！我念過去無量阿僧祇劫，於然燈佛前，得值八百四千萬億那由他諸佛，悉皆供養承事，無空過  者。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Ta nhớ quá khứ vô lượng A-tăng-kỳ kiếp, ở trước Nhiên Đăng Phật, được gặp tám trăm bốn ngàn vạn ức na-do-tha chư Phật, thảy đều cúng dường, phụng sự, chẳng để sót vị nào). 


A-tăng-kỳ được phương này dịch là Vô Ương Số, tức là vô số. Chữ Kiếp nhằm nói thời gian cực dài. Nay nói A-tăng-kỳ kiếp tức là trải qua vô số thời gian cực dài. Không chỉ là như thế, lại nói là “vô lượng”. Vô lượng thì như kinh Hoa Nghiêm nói: “A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ là một A-tăng-kỳ Chuyển. A-tăng-kỳ Chuyển lần A-tăng-kỳ Chuyển là một Vô Lượng”. Tức là đem con số A-tăng-kỳ nhân lên A-tăng-kỳ lần thì gọi là một A-tăng-kỳ Chuyển. Lại đem con số A-tăng-kỳ Chuyển ấy nhân lên A-tăng-kỳ Chuyển lần, mới là Vô Lượng. Lại dùng con số Vô Lượng để tính toán A-tăng-kỳ kiếp. Nói đơn giản, có thể nói là vô lượng vô số kiếp dài lâu, thường nói là “vi trần điểm kiếp” vậy! Ý nói trải qua số kiếp nhiều như từng hạt vi trần, chẳng thể tính toán được, chẳng thể dùng thí dụ diễn tả được, chỉ Phật có thể biết. Những kiếp số ấy đều trước thời Phật Nhiên Đăng vậy. 


Nói theo giáo nghĩa thông thường, từ địa vị Thập Tín cho tới Sơ Trụ, phải qua một vạn kiếp, hoặc nói là qua ba A-tăng-kỳ kiếp, mà từ Sơ Trụ cho tới địa vị Phật cũng cần ba A-tăng-kỳ kiếp. Lại có một thuyết cho rằng: Từ địa vị Thập Tín cho tới địa vị Phật, tính chung là ba A-tăng-kỳ kiếp. Các thuyết ấy đủ loại khác nhau, nay dùng kiếp số được nói trong khoa này để cùng tham khảo lẫn nhau. Đức Thế Tôn vào cuối A-tăng-kỳ thứ hai, gặp Nhiên Đăng Phật, chứng Vô Sanh Nhẫn, bèn từ Thất Địa thăng lên Bát Địa, tức là bước vào A-tăng-kỳ thứ ba. Dựa theo đó, kể từ lúc gặp Nhiên Đăng Phật tính ngược lên lúc Ngài mới nhập Sơ Trụ, xét theo giáo nghĩa thì chỉ có một A-tăng-kỳ kiếp thứ nhất, dẫu tính cả A-tăng-kỳ thứ hai (lúc gặp Nhiên Đăng Phật là cuối A-tăng-kỳ thứ hai, cho nên cũng có thể tính) vẫn chỉ là hai A-tăng-kỳ kiếp! Trong vô lượng A-tăng-kỳ, bỏ qua hai A-tăng-kỳ ấy, còn lại vẫn là vô lượng! Như vậy thì từ Tín vị cho tới Sơ Trụ sẽ là vô lượng A-tăng-kỳ kiếp, há chỉ là ba A-tăng-kỳ kiếp, hoặc chỉ có một vạn kiếp ư? Nếu dựa theo thuyết từ Tín vị cho tới địa vị Phật chỉ là ba A-tăng-kỳ kiếp để tính toán, hết sức chẳng phù hợp với điều được nói trong kinh này. Thường thấy có người do vậy mà nẩy sanh vô số nghi vấn, nay vì thế, tôi chẳng thể không dẫn ra để nói về lẽ bất đồng!


Hãy nên biết: Kinh có các cách nói bất đồng như thế, thật ra có ý nghĩa sâu xa. Nghĩa ấy như thế nào? Đó gọi là “phương tiện đối ứng căn cơ”. Như kinh Pháp Hoa dạy: “Ngã thuyết Nhiên Đăng Phật, giai dĩ phương tiện” (Ta nói Phật Nhiên Đăng đều là phương tiện) v.v… Thế tục thường hiểu hai chữ Phương Tiện thành tùy tiện. Như ngôn luận hoặc hành vi không hợp với khuôn khổ, bèn nói là phương tiện! Đấy chẳng phải là ý nghĩa “phương tiện” được nói trong kinh Phật. Trong kinh Phật, phàm những gì chẳng trở ngại Lý, khế hợp khít khao Sự, vốn chẳng thể câu nệ, chấp trước, bèn dùng hai chữ Phương Tiện để biểu thị. Vì vậy, phàm là lời phương tiện, hoặc sự phương tiện, đều là đối ứng căn cơ mà làm như thế. Nói kiếp số nhiều hay ít, chẳng đồng nhất cũng là ý này. Bởi lẽ, từ Tín vị đạt tới Sơ Trụ, cho tới thành Phật, trải qua thời gian kéo dài hoặc rút ngắn, hoàn toàn tùy thuộc căn khí của người ấy lợi hay độn, công hạnh siêng năng hay biếng nhác mà có bất đồng, há nên chấp trước câu nệ! Do bởi lẽ này mà nẩy sanh các cách nói bất đồng. Nếu hiểu lý này, hễ gặp các cách nói như vậy trong kinh Phật đều có thể dùng điều này để đả thông. Chớ nên câu nệ, chẳng cần phải ngờ vực! 


Nhiên Đăng (Dīpaṃkara) còn gọi là Đĩnh Quang (錠光), là một vị cổ Phật trong quá khứ. “Trị” (值) là gặp gỡ. Na-do-tha (Nayuta) được phương này dịch là một vạn vạn. Trong một vạn vạn, lại thêm tám trăm bốn ngàn vạn ức lần, cũng là nói tột bậc số lượng Phật được gặp gỡ, chẳng thể dùng toán số để tính đếm, chẳng thể dùng thí dụ để nói được, chỉ có Phật có thể biết mà thôi! Kiếp số đã dài như thế, đương nhiên là gặp Phật nhiều như thế đó! 


“Cúng dường” nói đơn giản là dùng thức ăn, y phục, đồ trải nằm, thuốc thang, tứ sự cúng dường. Nói rộng thì như kinh Hoa Nghiêm đã nói sự cúng dường và pháp cúng dường (Sự cúng dường chính là như tứ sự vừa nói trên đây được mở rộng ra. Pháp cúng dường tức là theo đúng pháp mà tu hành). “Thừa sự” là hầu hạ chung quanh. “Tất giai” (Thảy đều) là nói “chẳng bỏ sót”. “Vô không quá” (Chẳng luống uổng): Chẳng có một vị Phật nào mà không cúng dường, thừa sự như vậy. Trên đây là nói cặn kẽ [khi tu nhân, Phật Thích Ca] đã trải qua một thời gian dài, cúng Phật siêng năng, nhằm hiển thị căn bản của việc thọ trì kinh này. 

2.2.2.2.2.1.2.5.3.2. Nói về trì kinh 

(Kinh) Nhược phục hữu nhân, ư hậu mạt thế, năng thọ trì độc tụng thử kinh, sở đắc công đức, ư ngã sở cúng dường chư Phật công đức, bách phần bất cập nhất, thiên vạn ức phần, nãi chí toán số thí dụ, sở bất năng cập.


(經)若復有人，於後末世，能受持讀誦此經，所得功德，於我所供養諸佛功德，百分不及一，千萬億分，乃至算數譬喻所不能及。

(Kinh: Nếu lại có người, trong đời mạt sau này, có thể thọ trì, đọc tụng kinh này, đạt được công đức so với công đức cúng dường chư Phật của ta thì [công đức cúng dường của ta] chẳng bằng một phần trăm, một phần ngàn vạn, cho đến toán số, thí dụ đều chẳng thể sánh kịp). 


“Hậu” là năm trăm năm sau, chính vào thời Mạt Pháp. Lại còn là chỉ chung sau năm trăm cuối, và cuối thời đó mà nói, cho nên bảo là “hậu mạt thế”. Chữ Ư trong “ư ngã” hàm nghĩa “so sánh”. Tức là đem so với công đức cúng Phật của ta, thì công đức của ta chẳng thể sánh bằng, bởi công đức cúng Phật chẳng bằng một phần trăm, phần ngàn, phần vạn của công đức kia (công đức thọ trì, đọc tụng). Thậm chí một phần toán số chẳng thể tính toán, một phần thí dụ chẳng thể sánh ví, đều chẳng sánh bằng một phần! Nói một phần trăm rồi lần lượt ngàn, vạn, ức phần, toán số, thí dụ phần, là do căn khí của người trì kinh lợi hay độn, công hạnh sâu hay cạn mà có đủ loại bất đồng. Vì thế, mức độ so sánh bèn có cao thấp khác nhau như thế. Đây là so sánh lần thứ năm để hiển thị công năng của kinh, tức là sau khi đã nói [kinh có công năng giúp hành nhân] tiêu diệt tội nghiệp, sẽ đắc Bồ Đề. Có nghĩa là do thọ trì, đọc tụng kinh này, liền trừ chướng, được thọ ký, há có phải như ta xưa kia trước khi được thọ ký, đã trải qua vô số kiếp, gặp vô số chư Phật, chỉ biết cúng dường, thừa sự chẳng thể sánh bằng được! Bởi cúng dường, thừa sự chỉ là cung kính, hầu hạ, mà so sánh với chuyện gánh vác Như Lai chính là bi trí hạnh nguyện tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật, sẽ to nhỏ khác biệt vời vợi! Vì thế nói “nãi chí toán số thí dụ sở bất năng cập” (cho đến toán số, thí dụ đều chẳng thể sánh bằng). Chỗ so sánh ở đây chẳng thể dùng thời gian dài hay ngắn, thọ ký nhanh hay chậm để nói được. Vì người trì kinh đã gieo các thiện căn nơi vô lượng ngàn vạn chư Phật. Trải qua thời gian dài, gặp nhiều vị Phật, cũng tương tự như thế, cũng chẳng thể nhất loạt lấy chuyện nghe pháp để nói. Do đôi bên gặp gỡ nhiều vị Phật, thừa sự, cúng dường, gieo các thiện căn, há lẽ đâu chẳng nghe pháp? 


Vì thế, sở dĩ [nói] “cúng dường, thừa sự chẳng sánh bằng kinh này” là đích xác nói về thọ trì kinh này. Do nghĩa thú trong kinh là khai tri kiến của Phật, chỉ bày tri kiến của Phật. Thật sự có thể thọ trì, đó là ngộ Phật tri kiến, nhập Phật tri kiến. Vì thế, dùng vô số bảy báu để thí, dùng thân mạng để thí, nhiều kiếp cúng Phật đều chẳng thể sánh bằng, lý nằm ở chỗ này. Vì sao vậy? Hết thảy chư Phật và pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của Phật đều từ kinh này mà ra. Vì thế, đối với hai chữ Cúng Dường, hãy nên kiêm dùng Pháp Cúng Dường để giải thích thì mới tỏ rõ hết thảy các pháp chẳng sánh bằng kinh này, chớ nên chuyên dùng tứ sự cúng dường để nói. Dùng chuyện của chính mình để so sánh hòng nêu rõ, cũng như chỉ rõ chuyện trước thời Phật Nhiên Đăng để nêu tỏ kinh này chính là truyền tâm pháp yếu do Phật Phật trao truyền, do chính các Ngài nhiều kiếp siêng khổ tu chứng mà đạt được, lời nào cũng đều do đích thân đã nếm trải đắng cay, ngọt bùi mà nói, hòng khuyên đại chúng tín nhập môn này, cùng được thọ ký, cùng chứng Bồ Đề. 


Bốn lần trước nói “phước này hơn hẳn phước khác” đều là dùng sự kém cỏi để hiển thị thù thắng. Vì thế nói là phước đức, chẳng nói công đức. Hiển thị sự thù thắng thì do đã có chánh trí Bát Nhã, cho nên phước đức đã tu đều trở thành vô biên công đức; do vậy, hơn hẳn các phước kia. Lần này nói công đức cúng Phật chẳng bằng trì kinh, tức là dùng sự thù thắng để minh định sự hơn kém. Do đó nói công đức, chẳng nói phước đức, và chỉ rõ: Sở dĩ kém hơn là vì [người cúng Phật] thiếu chánh trí Bát Nhã. Tuy chẳng phải là không có công đức, nhưng cũng chỉ thành phước đức hữu lậu. Vì vậy, chẳng sánh bằng! 


Tuy kinh chỉ nói “thọ trì, đọc tụng”, nhưng bao hàm [ý nghĩa] “rộng vì người khác nói”. 



Riêng nói đến đời mạt về sau là do có bốn ý: 


1) Chúng sanh trong đời mạt sau này, đấu tranh kiên cố, nghiệp nặng, phước nhẹ, chướng sâu, huệ cạn, nhưng còn có người thọ trì, đọc tụng, tức là có thể biết: Chẳng phải là thời Mạt mai sau, sẽ có nhiều người như thế. Vì thế, nói “hậu mạt thế” đã nhiếp trọn chẳng sót các thời khác. Đấy là sự thiện xảo trong thuyết pháp. 


2) Do trong lúc như thế, mà có người giống như vậy, cho nên riêng nêu thời Mạt sau này để nói, nhằm dạy “chớ nên coi thường chúng sanh”. Đó là sự nhiếp thọ bình đẳng. 


3) Kinh này có thể tiêu trừ nghiệp chướng mạnh nhất. Vì thế, riêng nói thời Mạt mai sau để dạy lúc ấy chẳng thể không phụng trì kinh này. Đó là từ bi cứu độ vậy. 


4) Kinh này liên quan tới mạng mạch Tam Bảo. Vì thế, riêng nêu thời Mạt mai sau để nói, nhằm khuyên hết thảy chúng sanh trong hiện tiền: Tương lai hãy nên tận lực hoằng truyền đến tột đời vị lai, chớ để đoạn tuyệt. Đấy là phó chúc dài lâu vậy! 

2.2.2.2.2.1.2.5.4. Kết lại công năng của kinh 

2.2.2.2.2.1.2.5.4.1. Chỉ rõ khó thể nói trọn 



(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược thiện nam tử, thiện nữ nhân, ư hậu mạt thế, hữu thọ trì, độc tụng thử kinh, sở đắc công đức, ngã nhược cụ thuyết giả, hoặc hữu nhân văn, tâm tắc cuồng loạn, hồ nghi bất  tín.


(經)須菩提！若善男子、善女人，於後末世，有受持讀誦此經，所得功德，我若具說者。或有人聞，心則狂亂，狐疑不信。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân trong đời Mạt mai sau, có người thọ trì, đọc tụng kinh này, đạt được công đức, nếu     ta nói đầy đủ chắc là có kẻ nghe rồi tâm sẽ cuồng loạn, hồ nghi chẳng tin). 


Khoa “kết luận công năng của kinh này” chính là tổng kết cho nửa bộ trước, chứ không chỉ tổng kết một khoa Khai Giải. Lại còn không chỉ kết lại nửa bộ trước, mà còn sanh khởi nửa bộ sau. Tiểu khoa “khó thể nói trọn” trong ấy chính là kết lại năm lượt so sánh để hiển lộ công đức trước đó. Kế đó, tiểu khoa “chẳng thể nghĩ bàn” nhằm kết lại nghĩa thú chân thật của nửa bộ đầu hòng sanh khởi nửa bộ sau. Trong hai tiểu khoa ấy, đều chứa đựng lời răn dạy người học, nêu bày ý chỉ của kinh, hai loại thâm ý, chương cú tột bậc chỉnh tề, nghiêm ngặt, đế lý tột bậc trọn vẹn. Nay tôi nói theo từng tầng: 


Vì sao biết [đoạn chánh kinh trên đây] nhằm răn dạy người học? Thử xem phần trên đã nói: Người ấy thành tựu pháp hy hữu tối thượng bậc nhất, cho đến sanh phước, diệt tội, gánh vác Như Lai, sẽ đắc Bồ Đề, tức là công đức đạt được đã nói trọn hết. Vì sao ở đây lại bảo là “chưa nói trọn hết?” Trong phần trên lại nói kinh này có công đức chẳng thể nghĩ bàn v.v…, lại còn nói người ấy thành tựu gánh vác Như Lai, sẽ đắc Bồ Đề, tức là quả báo chẳng thể nghĩ bàn. Hai thứ chẳng thể nghĩ bàn đã sớm dạy cho đại chúng biết rồi, vì sao ở đây lại nói “đương tri” (hãy nên biết)? Có thể biết là ý ấy chẳng giống với ý trước đó, phần kinh văn này nhằm kết lại công năng của kinh chẳng phải là nói để khuyến tín mà là răn nhắc. “Cuồng loạn”, “hồ nghi”, “đương tri” đều là lời lẽ răn nhắc học nhân. 


“Cuồng loạn” là gì? “Cuồng” (狂) là cuồng vọng, nói về người đàm luận Bát Nhã xằng bậy! Vì sao đàm luận xằng bậy? Do chưa hiểu nghĩa chân thật. Chẳng hiểu chân nghĩa, ắt tự đối với pháp bảo là phi pháp, nói phi pháp là pháp, rối loạn tâm mọi người, không chỉ tâm chính mình bị mê hoặc, rối loạn mà thôi. Vì thế, tâm sẽ cuồng loạn. “Hồ nghi” là gì? Ý nói nửa tin nửa ngờ. Đấy là nói tới người sợ bàn luận Bát Nhã, cũng do chưa hiểu nghĩa chân thật, đến nỗi kinh sợ, ngờ vực, e ngại, chẳng thể sanh khởi tín tâm quyết định; vì thế nói “hồ nghi bất tín”. Đức Thế Tôn sẵn biết chúng sanh thời Mạt mai sau có hai căn bệnh này, cho nên trong khoa sau bèn căn dặn ra rả rằng: “Hãy nên biết” v.v… 


“Ngã nhược cụ thuyết” (Nếu ta nói đầy đủ): Có nghĩa là khó thể nói trọn được, bao gồm hai nghĩa: 


1) Nói rõ [đức Phật đã] chia thành năm lượt so sánh để hiển thị, chẳng phải là nói trọn một lần. Ngụ ý: Nếu ta chẳng từ cạn tới sâu, chia thành nhiều lượt để chỉ rõ, mà nói trọn công năng của kinh trong một lần, sẽ chẳng dễ nói rõ, ắt sẽ khiến cho người nghe phát cuồng, hoặc sanh nghi, đâm ra phạm lỗi. Do người lợi căn thường thấy sự việc quá dễ dàng, nghe nói trọn đủ công đức, sẽ cuồng vọng, tự phụ, chưa chứng bảo đã chứng, chưa đắc bảo đã đắc, mê hoặc, rối loạn tâm đại chúng. Còn kẻ độn căn lại thường chấp tướng, sợ khó, đã nghe nói “hết thảy vô trụ”, lại nghe nói “trọn đủ công đức”, chẳng dám cho là đúng. Lại cũng chẳng dám nghĩ là sai, hồ nghi chẳng quyết, chẳng sanh tín tâm. Đức Thế Tôn nói lời này chính là răn người nghe: Đối với phần hiển thị công năng của kinh, hãy nên từ nơi nguyên do từ cạn tới sâu mà triệt để lãnh hội, sẽ chẳng đến nỗi do hiểu lơ mơ Chân Như mà sanh tâm cuồng vọng, cũng chẳng đến nỗi do chẳng hiểu ý chỉ của kinh mà dấy lòng hồ nghi.


2) Nói rõ do có năm lượt thuyết minh, mà vẫn chẳng nói trọn. Ngụ ý: Trước nay, ta nói rộng công đức đạt được do thọ trì kinh này, chỉ nhằm chỉ bày để khuyên lơn đó thôi! Sau đó, chẳng nói nhiều nữa, sợ người nghe chẳng hiểu ý này, hoặc là chấp tướng mà cầu, đó là cuồng loạn cái tâm họ. Hoặc là cầu mà chẳng đạt được ngay, đâm ra hồ nghi chẳng tin. Đức Thế Tôn nói lời ấy nhằm răn hành nhân hãy nên biết: “Chuyện này chẳng thể do ngôn thuyết mà có thể thấu đạt, chỉ có chứng mới biết”. Ắt cần phải hết thảy chẳng chấp, thật tu, thật hành rất lâu, thì mới có thể tương ứng, chẳng thể cuồng! Công đạt được sẽ có thể tự biết, chẳng cần phải nghi! Do bởi lẽ này, nửa sau bộ kinh khi so sánh để hiển thị công năng của kinh, chỉ biểu thị đại lược, chẳng chú trọng như trong phần đầu, do nửa bộ đầu nhằm khiến cho sanh tín, khai giải. Nếu chẳng cực lực hiển bày, sao có thể tin? Sao có thể hiểu? Nửa bộ sâu chính là dạy hướng theo lìa danh tuyệt tướng để tu chứng. Tức là Bồ Đề tâm, Bồ Đề pháp, Bồ Đề quả còn chớ nên chấp, huống hồ công đức! Nếu lại nói rộng, sẽ có trở ngại đối với tu chứng. Nhưng cũng chẳng tuyệt đối không nói, lại dạy “chỉ đừng nên chấp trước”, hoàn toàn chẳng phải là đoạn diệt. Có thể là sẽ có người [chấp trước] như vậy. Rất mong người như vậy chẳng nhiều!

2.2.2.2.2.1.2.5.4.2. Nói rõ chẳng thể nghĩ bàn

(Kinh) Tu Bồ Đề! Đương tri thị kinh nghĩa bất khả tư nghị, quả báo diệc bất khả tư nghị.


(經)須菩提！當知是經義不可思議，果報亦不可思  議。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Hãy nên biết kinh này nghĩa chẳng thể nghĩ bàn, quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn). 


Hãy nên biết hai câu này chính là lời lẽ uốn nắn, răn nhắc kẻ cuồng nghi! Vì sao cuồng? Vì sao nghi? Do chẳng biết nghĩa thú của kinh này, và quả báo đạt được do thọ trì, diễn nói đều là chẳng thể nghĩ bàn. Vì thế, răn rằng “hãy nên biết”. “Quả báo” là ngầm chỉ công đức đạt được. Công đức đạt được chẳng có gì khác, chính là như phần trên đã nói “gánh vác Như Lai” và sẽ đắc Bồ Đề. 


Vì sao nói “kinh nghĩa chẳng thể nghĩ bàn”? Hãy nên biết: Nghĩa thú trong kinh này chuyên giảng lìa hết thảy các tướng. Lìa tướng thì mới có thể chứng tánh. Đó gọi là “lìa danh, tuyệt tướng, chỉ có chứng mới biết”. Vì thế, nói “kinh nghĩa chẳng thể nghĩ bàn”. Thế nào là “quả báo chẳng thể nghĩ bàn”? Hãy nên biết: Thọ trì kinh này vốn để chứng tánh. Muốn chứng tánh “vô tướng, vô bất tướng, tướng, bất tướng đều là Không”, ắt cần phải lìa hết thảy các tướng. Lìa từng phần, liền chứng từng phần. Quả báo chẳng có gì khác, chính là tự chứng tánh đức rốt ráo phô bày trọn vẹn. Vì thế nói “quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn”. Nói chung là bảo rõ: Kinh nghĩa và quả báo đều chẳng thể suy nghĩ, chẳng thể nghĩ bàn, đều nên lìa các tướng danh tự, ngôn thuyết, tâm duyên mà vi mật khế nhập. Nếu có thể biết điều này thì vọng chấp chưa trừ, há nên kiêu căng? Cái tâm cuồng loạn sẽ có thể ngưng dứt! Trừ sạch tướng hư giả, tịnh đức tự hiển, cái tâm hồ nghi có thể cởi gỡ! 


Trong khoa Diệt Tội thuộc phần trước từng bảo: Tột bậc hiển thị công năng của kinh nhằm nêu tỏ nghĩa thú “hết thảy chư Phật và pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật đều từ kinh này mà ra” được nói trong phần Sanh Tín trước đó để khuyến tín. Trong khoa “tổng kết sự hiển thị tột bậc công năng của kinh này”, lại chính là để làm sáng tỏ [ý nghĩa của] phần kinh văn “từ kinh này mà ra” trở đi, tức là nghĩa thú “Phật pháp chẳng phải là Phật pháp” để khai giải. Ý của đức Thế Tôn là: Phần trước nói “pháp tức là phi pháp” là do lẽ nào? Hãy nên biết: Do nghĩa lý trong kinh này chẳng thể nghĩ bàn! Trong phần trước nói “Phật tức chẳng phải là Phật” là vì sao? Hãy nên biết: Do quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn. Bởi lẽ, “tức phi” nói đơn giản chính là nói “lìa tướng”. 

Nói cặn kẽ, tánh thể không tịch, tướng chẳng thể chấp dẫu bằng tơ tóc. Hễ chấp, sẽ chẳng phải là tánh thể không tịch. Vì thế nói “tức phi” (tức chẳng phải). Trước đó, ta đã chia thành năm lần so sánh để hiển thị công năng của kinh, chẳng muốn nói trọn hết, vì khiến cho người nghe thâm tâm lãnh giải: Do lìa tướng cạn hay sâu mà công đức trở thành sai khác! Chẳng đến nỗi miệng bàn Không, tâm chấp Hữu, cuồng vọng, tự loạn, cũng chẳng đến nỗi vừa nghe lìa tướng, liền sợ Thiên Không (chấp lệch về Không), hồ nghi chẳng tin. Nói chung, nghĩa thú của kinh này là “chuyên trừ tình chấp, hòng chứng tánh không tịch”. Nói tới quả báo tức là “chứng đắc tánh chẳng thể duyên niệm”. Đúng là cần phải “ngôn ngữ dứt bặt, tâm hành xứ diệt” thì mới có chút phần tương ứng. Tâm hành xứ diệt, tức chẳng thể nghĩ ngợi. Ngôn ngữ dứt bặt, tức chẳng thể bàn bạc! Đó gọi là “kinh nghĩa chẳng thể nghĩ bàn, quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn”. Đó gọi là “Phật pháp tức chẳng phải là Phật pháp”. Nếu chẳng biết hướng theo “ngôn ngữ dứt bặt, tâm hành xứ diệt, chẳng thể nghĩ bàn” để quán chiếu, khế nhập, sẽ chống trái kinh nghĩa, há có quả báo để chứng, chỉ có cuồng vọng, ngờ vực mà thôi! Người thọ trì, đọc tụng kinh này hãy nên biết như thế. 


“Biết” tức là giải. Dùng điều này để kết thúc, tổng kết cả một khoa lớn Khai Giải, chính là để hiển thị: Đối với cái được gọi là Khai Giải này, hãy nên hiểu sâu xa như thế, cũng chính là hiển thị nghĩa thú trong một khoa lớn Khai Giải này, đều là dần dần khơi gợi, hướng dẫn người học, khiến cho họ đạt được sự thấu hiểu sâu xa như thế. Quả thật là “vẽ rồng điểm mắt”, cũng nhằm nói rõ “tu hành phải lấy khai giải làm gốc”. Nương theo giải để khởi hạnh, mới chắc chắn đạt được quả thù thắng. Nếu không, chẳng cuồng thì sẽ nghi. Lời khai thị này cũng thiết tha thay, lời răn dạy này cũng sâu sắc thay! Nhưng chúng sanh đời Mạt đọc tụng kinh này, phạm phải hai bệnh ấy lại chẳng phải là ít, nguyên do là đối với năm lần so sánh để hiển thị công năng của kinh phần nhiều xem thường! Vì thế, ngay cả đạo lý nói trong khoa tổng kết này cũng chẳng thể sâu xa, thiết thực hiểu rõ. Mơ màng, mờ mịt, há chẳng phải là phụ ơn Phật sâu lắm thay! 


Trong khoa “tột bậc hiển thị công năng của kinh”, đã nêu tỏ nghĩa thú từ “hết thảy chư Phật” cho đến “chẳng phải là Phật pháp” v.v… cho nên trong khoa tổng kết này, không chỉ kết lại nghĩa thú trong khoa Khai Giải, mà cũng kết lại nghĩa thú trong khoa Sanh Tín. Bởi lẽ, chẳng dùng nghĩa sau để tỏ rõ nghĩa trước như thế, nghĩa thú trong nửa bộ trước sẽ chẳng thể nêu tỏ thấu triệt (“hết thảy chư Phật” v.v… là tổng kết của khoa lớn Sanh Tín. Khoa “tột bậc hiển thị công năng của kinh” là tổng kết của khoa lớn Khai Giải. Tổng kết từ đây trở đi chính là tổng kết của phần hiển thị trước đó, tức là nghĩa thú của nửa bộ trước càng được phơi bày rõ rệt gấp đôi, [khiến cho người nghe] nắm được cương lãnh), mà cũng không gì chẳng nhằm sanh khởi nửa bộ sau! Kinh văn trong nửa bộ sau đúng là chuyên nói rõ công phu tu chứng “dứt bặt ngôn ngữ, diệt tâm hạnh” chẳng thể nghĩ bàn. Vì thế, kinh văn trước sau được hai câu “đương tri” (hãy nên biết) này làm cái móc kết nối, kết cấu và nghĩa lý đều kết chặt nhất quán, há có nên nói hạn cuộc “phần trước cạn, phần sau sâu” ư? Hai câu này nhằm chỉ chung toàn thể bản kinh để nói. Hơn nữa, nửa sau tiếp nối sát sao nửa trước, há nên phán định hạn cuộc rằng “hai lượt nói trước sau, mỗi đằng chẳng dính dáng với nhau”. Còn như cho rằng “nửa sau phần nhiều nhắc lại những điều đã nói trong phần trước” tức là chẳng lãnh hội ý chỉ của kinh quá mức, chẳng đáng bàn tới! 


Câu “chẳng thể nghĩ bàn” có ba ý: 


1) Chính là “ngôn ngữ dứt bặt, tâm hành xứ diệt” được nói trong phần trên. Điều được kinh nghĩa minh định chính là chuyện này. Đạt được quả báo tức là đạt được điều này. Đấy là ý nghĩa gốc! 


2) Phản chiếu ý nghĩa trong câu “kinh có công đức chẳng thể nghĩ bàn” lại còn giải thích rõ hơn, do thâu kết khoa “tột bậc hiển thị công năng của kinh”. Phần trước chỉ nói “kinh có công đức như thế”, nay nói rõ: Kinh có [công đức như thế] là vì có giáo nghĩa như thế (phần trước phán định giáo nghĩa thù thắng, chính là căn cứ vào chỗ này mà nói). Vì sao biết giáo nghĩa có công đức như thế? Do người y giáo phụng hành sẽ có thể đạt được quả báo như thế. “Chẳng thể nghĩ bàn” chính là Pháp Thân, là Thể (xem giải thích trong phần trước). Đắc Thể bèn có thể khởi Dụng. Chứng đắc Pháp Thân thì Báo Thân và Hóa Thân tự hiển. Vì thế, chỉ nói “chẳng thể nghĩ bàn” là đủ. Chẳng cần nói “bất khả xưng lượng” v.v… Huống hồ kiêm nói rõ bổn nghĩa “dứt bặt ngôn ngữ, tâm hành xứ diệt” càng chẳng thể xen tạp những lời khác nữa! 


3) Nhằm hiển thị công đức của kinh này và công đức của người trì kinh là vô thượng, không gì sánh bằng, phàm tình chẳng thể nhìn ngó, ngôn ngữ chẳng thể diễn tả. Vì thế, tuy chỉ nói “chẳng thể nghĩ bàn”, đã ngầm gồm thâu các nghĩa “bất khả xưng lượng, vô biên” trong ấy, thiện xảo tột bậc! 


[Phần giải thích kinh văn gồm] hai khoa đàm luận cặn kẽ về bổn phận. Thứ nhất là dựa theo cảnh để nói về Vô Trụ, nhằm tỏ rõ chánh trí Bát Nhã, tức là nửa đầu bộ kinh như đã được giảng trong phần trước. Kế đó, xét theo tâm để nói về Vô Trụ nhằm hiển thị lý thể Bát Nhã, tức là nửa sau bộ kinh sẽ được giảng dưới đây. Đối với chỗ bất đồng giữa nửa trước và nửa sau, trước khi giảng kinh văn, trước hết nên nói rõ nguyên do, thì khi học kinh văn, sẽ dễ lãnh hội. Lại còn nói rõ từ nhiều phương diện để [người nghe] có thể triệt để hiểu rõ! 

1) Trước hết, vì người sẽ phát đại tâm tu hành mà nói, dạy [người ấy] phát tâm như thế nào, độ chúng sanh như thế nào, chế phục Hoặc như thế nào, đoạn Hoặc như thế nào. Sau đó, vì người đã phát đại tâm tu hành mà nói. Bởi lẽ, phát tâm mà nói “ta có thể phát, có thể độ, có thể chế phục Hoặc, đoạn Hoặc” tức là người ấy vẫn còn phân biệt, vẫn chấp ngã, vẫn cần phải trừ khử. Nửa sau [bộ kinh này] chuyên nói về nghĩa ấy. Cần phải biết: Hễ có chấp giữ, sẽ bị bó buộc, chẳng được giải thoát. Phàm phu do có chấp trước “ta, người” (tức chấp sắc thân là ta), cho nên bị sanh tử buộc ràng, chẳng thoát khỏi luân hồi. Hàng Nhị Thừa do có chấp trước Pháp Ngã (tuy chẳng chấp có sắc thân, nhưng chấp có pháp Ngũ Uẩn, vẫn là chưa quên ngã kiến, nên gọi là Pháp Ngã), bèn bị Niết Bàn câu thúc, đến nỗi chìm đắm, vướng mắc trong không tịch. Bồ Tát đại bi, đại trí, chẳng bị hết thảy câu thúc, trói buộc. Do vậy, chẳng vướng mắc, trở ngại, đạt được tự tại. Đấy gọi là “chẳng trụ đạo”. Do vậy, hễ có đôi chút tình chấp, hãy nên gột rửa cho sạch, chẳng có một thứ gì để trụ vào! 

2) Nhân Ngã Chấp và Pháp Ngã Chấp nói đơn giản là Ngã Chấp và Pháp Chấp. Nói thông thường, kinh này trước là phá Ngã Chấp, sau là phá Pháp Chấp, [nhưng nói như thế] chẳng khỏi sơ lược! Nửa trước vừa mở đầu liền nói: “Bồ Tát ư pháp ưng vô sở trụ” (Bồ Tát đối với pháp chớ nên trụ), cũng như “vô pháp tướng, diệc vô phi pháp tướng, bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp, pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp” (chẳng có tướng của pháp, cũng chẳng có tướng của phi pháp, chớ nên giữ lấy pháp, pháp còn nên xả huống hồ phi pháp) v.v… Nói lặp đi lặp lại, há có thể nói [nửa đầu bộ kinh] chỉ là phá Nhân Ngã Chấp ư? Hãy nên biết: 
Hai thứ Ngã Chấp và Pháp Chấp đều có thô và tế:

a) Thô là Phân Biệt Ngã Chấp và Phân Biệt Pháp Chấp. Do đối cảnh, gặp duyên, do phân biệt mà dấy lên [loại chấp trước này]. 

b) Tế là Câu Sanh Ngã Chấp và Câu Sanh Pháp Chấp, tức là chẳng đợi phân biệt mà khởi. Hễ khởi niệm bèn có, [do nó] cùng sanh với niệm, [nên gọi là Câu Sanh]. 

Nửa trước kinh này nhằm trừ khử thô chấp. Chẳng hạn như nói “bất ưng trụ lục trần bố thí, bất ưng trụ lục trần sanh tâm, ưng vô trụ sanh tâm, ưng sanh vô trụ tâm, ưng ly nhất thiết tướng” (chớ nên trụ trong lục trần để bố thí, chớ nên trụ trong lục trần mà sanh tâm, hãy nên vô trụ sanh tâm, hãy nên sanh tâm vô trụ, hãy nên lìa hết thảy các tướng) v.v… đều là trừ khử sanh tâm phân biệt nơi cảnh duyên đến nỗi sanh bệnh chấp giữ. Đó gọi là Ngã Chấp và Pháp Chấp do phân biệt mà khởi, cho nên là Thô. Trừ khử bằng cách nào? Chính là lìa tướng. Nửa sau là trừ khử tế chấp, tức là khi khởi tâm động niệm, chớ nên trụ chấp. Nếu có cái để niệm, chính là tình tưởng của Ngã Chấp và Pháp Chấp chưa hóa trừ, sẽ là gốc bệnh của “giữ tướng, chấp cảnh”. Do trừ khử Ngã Chấp và Pháp Chấp đồng thời sanh với tâm niệm, nên là tế. Làm thế nào để trừ khử? Chính là lìa niệm. 

3) Trước là dạy lìa tướng, tức là trừ khử đối tượng bị chấp (sở chấp). Sau đó, dạy lìa niệm, tức là trừ khử cái có thể chấp (năng chấp). Trong phần trước chẳng nói rồi đó sao? Huyễn tướng là cái bị chấp trước, do vọng kiến chấp trước mà dấy lên. Do vậy thoạt nhìn, nghĩa thú của kinh này trước cạn, sau sâu, nhưng chớ nên nhìn hạn cuộc như vậy. Do khi trừ khử cái bị chấp (sở chấp), cũng âm thầm trừ khử cái có thể chấp (năng chấp). Vì sao vậy? Nếu chẳng lìa niệm, sẽ không cách nào lìa tướng. Vì thế, nửa trước tuy chưa nói rõ “lìa niệm”, thật ra đã chỉ dạy không ít. Như [chánh kinh nói] “năng tác thị niệm phủ? Ngã bất tác thị niệm. Ưng sanh thanh tịnh tâm. Ưng sanh vô trụ tâm. Nhược tâm hữu trụ, tắc vi phi trụ” (có thể nghĩ như thế này hay không? Ta chẳng nghĩ như vậy. Hãy nên sanh tâm thanh tịnh. Hãy nên sanh tâm vô trụ. Nếu tâm có trụ thì chẳng phải là trụ) đều nhằm dạy lìa niệm. Tức là như nói “ưng ly nhất thiết tướng phát Bồ Đề tâm” (hãy nên lìa hết thảy các tướng, phát Bồ Đề tâm), người lợi căn sẽ có thể lãnh hội: Ngay cả đối với cái tâm đã phát, cũng chớ nên trụ! Vì sao vậy? Do nói hễ có trụ, thì là sai. Trong phần trước đã nói “tín tâm bất nghịch, hà đảm Như Lai, đương đắc Bồ Đề” (tín tâm chẳng trái nghịch, gánh vác Như Lai, sẽ đắc Bồ Đề), người ấy ắt đã lãnh hội ly niệm. Nếu không, chẳng đáng để nói là “hà đảm, đương đắc!” Vì thế, xưa kia có người phán định nửa sau nhằm nói với người độn căn chính là ý nghĩa này, tức là đối với người lợi căn, sẽ chẳng cần phải nói thêm nữa. Do trong thế gian, người lợi căn ít ỏi, cho nên chẳng thể không nói nửa bộ sau, khiến cho kẻ độn căn có thể thâm nhập. Đó là ý của người xưa. Đừng nên vì lời ấy, mà hiểu lầm nửa sau nông cạn hơn nửa trước. Tuy vậy, công phu lìa niệm rất sâu, rất vi tế. Nếu chẳng mổ xẻ để thâm nhập theo từng tầng, không chỉ kẻ bình phàm chẳng dễ tiến bộ, ngay như người lợi căn đã biết lìa niệm, nếu chẳng dùi mài tỉ mỉ, công hạnh sao có thể triệt để cho được? Giống như bóc vỏ cây chuối, chẳng bóc rồi lại bóc, sao có thể thấu hiểu [thân cây chuối] vốn rỗng không, trở về chỗ “không có gì để đạt được!” Hãy nên biết: Nửa bộ sau từ phần nói về năm loại mắt trở đi, càng nói càng vi tế, cho tới Chứng Phần, chính là công phu thỏa đáng, nhanh chóng nhất để khế nhập nơi một mảy lông, được gọi là “trực chỉ hướng thượng”. Chẳng hiểu rõ điều này, tuy viên thì viên đấy mà vẫn chưa đốn! Nếu hạn cuộc bảo “nửa sau chuyên vì người độn căn mà nói”, cũng sẽ chẳng hoàn toàn khế hợp ý chỉ của kinh. Chớ nên không biết lý này! 


4) Nửa bộ đầu nói “lìa hết thảy các tướng” thì mới là phát Bồ Đề tâm; mới là Bồ Tát lợi ích hết thảy chúng sanh. Đó là nhằm rỗng không căn bệnh trụ chấp Ngã Pháp. Phần sau nói các lời như “vô hữu pháp phát Bồ Đề, vô hữu pháp danh Bồ Tát” (chẳng có pháp để phát Bồ Đề, chẳng có pháp gọi là Bồ Tát), cùng với “nhất thiết pháp giai thị Phật pháp” (hết thảy các pháp đều là Phật pháp) v.v… nhằm rỗng không căn bệnh trụ chấp Ngã Không và Pháp Không. Do vậy, trước là chẳng chấp hai bên; sau là đối với “hai bên chẳng chấp” cũng không chấp! Trước là phát tâm hãy nên lìa tướng, sau là ngay cả tướng phát tâm cũng lìa. Hãy nên biết: Chỉ cần có ý niệm “có thể lìa”, sẽ thì Ngã và Pháp tồn tại rành rành, đã là phân biệt, giữ lấy tướng. Vì thế lại nói “phi bất dĩ cụ túc tướng đắc Bồ Đề” (chẳng phải là không dùng tướng trọn đủ để đắc Bồ Đề), “ngã kiến tức phi ngã kiến, pháp tướng tức phi pháp tướng” (ngã kiến tức chẳng phải là ngã kiến, pháp tướng tức chẳng phải là pháp tướng) đều là để trừ sạch tình kiến chấp trước vi tế. Đã trừ lại trừ, cho tới Năng và Sở đều lìa, ngay cả “lìa” cũng lìa, thì mới chứng cái sẵn có. Nói “chứng”, chẳng có chi khác, chỉ là hết sạch phàm tình, bản thể tự hiện, chẳng phải là có một cái năng chứng (người có thể chứng) và sở chứng (pháp được chứng) nào khác! Há có phải chỉ là chẳng nên có phàm tình, ngay cả thánh giải cũng chớ nên có. Hễ có năng tu (người tu tập) và sở tu (pháp được tu tập), năng chứng (người chứng) và sở chứng (pháp để chứng); đó là thánh giải, tức là Sở Tri Chướng, chướng ngại giác thể. Vì thế, Kim Cang Kinh Tụng của Di Lặc Bồ Tát có nói: “Ư nội tâm tu hành, tồn ngã vi Bồ Tát. Thử tắc chướng ư tâm, vi ư bất trụ đạo” (Trong nội tâm tu hành, hễ có ý niệm ta là Bồ Tát. Điều ấy sẽ gây chướng cho cái tâm, trái nghịch đạo chẳng trụ). Kinh Viên Giác dạy: “Nhất thiết Bồ Tát cập mạt thế chúng sanh, ưng đương viễn ly nhất thiết huyễn hóa, hư vọng cảnh giới” (Hết thảy các Bồ Tát và chúng sanh đời Mạt hãy nên xa lìa hết thảy các cảnh giới huyễn hóa, hư vọng). Nửa đầu kinh này chẳng ngoài các nghĩa ấy. Kinh Viên Giác còn dạy: “Do kiên chấp trì viễn ly tâm cố, tâm như huyễn giả, diệc phục viễn ly. Viễn ly vi huyễn, diệc phục viễn ly. Ly viễn ly huyễn, diệc phục viễn ly. Đắc vô sở ly, tức trừ chư huyễn” (Do chấp trì vững vàng cái tâm xa lìa, tâm như huyễn cũng lại xa lìa. Xa lìa là huyễn, cũng lại xa lìa. Lìa “viễn ly huyễn”, cũng lại xa lìa. Đạt được không có gì để lìa, liền trừ các huyễn). Nửa sau bộ kinh chẳng ngoài ý này! 


5) Nửa bộ trước nói hết thảy đều “giai phi” (chẳng phải), như nói “phi pháp, phi phi pháp, hữu trụ tắc vi phi trụ” (chẳng phải pháp, chẳng phải không phải pháp, có trụ thì chính là chẳng trụ), coi hiển thị chánh trí Bát Nhã là sự chân thật duy nhất. Đó là do trí ấy vốn chẳng nhiễm mảy trần, nhưng hết thảy các tướng không gì chẳng hư huyễn. Vì thế, hãy nên hết thảy chẳng trụ; sau đó, chánh trí sẽ phô bày trọn vẹn. Nửa bộ sau nhằm nói “nhất thiết giai thị” (hết thảy đều là), như nói “chư pháp Như nghĩa, nhất thiết pháp giai thị Phật pháp, thị pháp bình đẳng, vô hữu cao hạ” (nghĩa Như của các pháp, hết thảy các pháp đều là Phật pháp, là pháp bình đẳng, chẳng có cao thấp) để nói rõ lý thể Bát Nhã như một. Bởi lẽ, cái Thể ấy chính là cốt lõi của muôn pháp. Do vậy, hết thảy các pháp, không gì chẳng phải là Thật Tướng. Bởi lẽ đó, Bồ Đề cũng chớ nên trụ; sau đó, Lý Thể sẽ viên dung! Xem từ đó, điều được tuyên nói trong bộ kinh Kim Cang này chỉ là hai chữ Chân Như đó thôi! Cuối cùng, kinh tổng kết rằng: “Bất thủ ư tướng, như như bất động” (Chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động). Nghĩa thú của toàn bộ bản kinh đều nằm trọn hết trong ấy. Hơn nữa, nửa bộ trước nói “hết thảy đều chẳng phải”, nhằm dạy quán cái Thể bất biến. Cái được gọi là “chánh trí” chính là trí Như Như, tức cái trí nơi Thể. Sau đó nói “hết thảy đều phải”, nhằm dạy quán cái Dụng tùy duyên, đó gọi là Lý Thể. Lý là “điều lý”    (條理,mạch lạc, tầng lớp, hệ thống), nói theo tác dụng của tánh. Dụng chẳng lìa Thể; vì thế gọi là Lý Thể. Chuyện này hoàn toàn khác với Lý Khí như người thời Tống đã nói. Họ (Tống Nho) chỉ coi một cái gốc hồn nhiên (渾然, chẳng phân minh, chẳng thể tách bạch, hồ đồ) là Lý, gọi những thứ khác biệt đang lưu hành là Khí (氣). Những nhà Nho về sau đã biện định Lý nói theo kiểu đó là đúng hay sai rất tường tận. Hơn nữa, trước đó đã nói “hết thảy đều chẳng phải”; do vậy, tuy cùng nêu ra “tắc phi” (tức chẳng phải) và “thị danh” (thì gọi là), nhưng ý chú trọng nơi “tắc phi”. Đó gọi là “tuy tùy duyên mà bất biến”. Sau đó, do “hết thảy đều phải”, cho nên tuy trừ Pháp Chấp cặn kẽ, nhưng nói “ư pháp, bất thuyết đoạn diệt tướng” (nơi pháp, chẳng nói đến tướng đoạn diệt), đó gọi là “tuy bất biến mà tùy duyên”. Tổng hợp năm điều vừa nói trên đây để nhìn toàn bộ bản kinh thì chỉ thú của cả kinh sẽ rành rành nơi tâm mục, chứ không phải chỉ là khi xem kinh văn sẽ dễ lãnh hội mà thôi! 

2.2.2.2.2.2. Dựa theo tâm để giảng vô trụ hòng hiển lộ lý thể Bát Nhã 

Chia làm hai phần: 

1) Quán sâu vô trụ để tấn tu. 

2) Thấu hiểu tột cùng vô trụ để thành tựu, chứng đắc. 

Phần thứ nhất lại chia thành ba đoạn:

1) Chẳng có pháp để phát tâm. 

2) Nêu cái quả để giảng rõ nhân. 

3) Hiển lộ sự thù thắng để kết lại, khuyên lơn. 

2.2.2.2.2.2.1. Quán sâu vô trụ để tấn tu

2.2.2.2.2.2.1.1. Chẳng có pháp để phát tâm 

2.2.2.2.2.2.1.1.1. Lại thỉnh cầu 

(Kinh) Nhĩ thời, Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn: - Thế Tôn! Thiện nam tử, thiện nữ nhân, phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, vân hà ưng trụ? Vân hà hàng phục kỳ tâm?


(經)爾時，須菩提白佛言：世尊！善男子、善女人，發阿耨多羅三藐三菩提心，云何應住？云何降伏其心？

(Kinh: Lúc bấy giờ, Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: - Bạch Thế Tôn! Thiện nam tử, thiện nữ nhân phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, hãy nên trụ như thế nào? Hàng phục cái tâm như thế nào?) 


Khoa này thoạt nhìn dường như phát khởi riêng biệt, nhưng thật ra là nối tiếp ngay phần kinh văn trước đó mà có. “Nhĩ thời” là nói ngay trong lúc đức Phật nói “kinh nghĩa và quả báo đều là chẳng thể nghĩ bàn” vừa mới xong. Ý trưởng lão hỏi: Đã nên lìa danh, tuyệt tướng, nhưng các thiện nam tử, thiện nữ nhân, rõ ràng là ai nấy đều có tướng phát tâm. Lại còn rành rành có danh tự A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, tức là ai nấy tự biết “tôi phải nên phát tâm”, ai nấy đều tự biết A Nậu Bồ Đề là pháp vô thượng, há chẳng phải là danh tướng “ngã, pháp” rành rành tồn tại ư? Phần trước đã nói “hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát Bồ Đề tâm”, nay khi nghĩ phát tâm thì đã lại trụ tướng mất rồi, cớ sao riêng cái tâm này lại nên trụ? Nếu chẳng nên trụ, mà hãy nên hàng phục, há chẳng phải là không phát tâm ư? Vậy thì hàng phục cái tâm như thế nào? Điều này có ý nói: Ngã Chấp và Pháp Chấp đã đồng thời cùng sanh khi phát Bồ Đề tâm. Hàng phục chẳng phải là phát tâm, mà “trụ” thì chấp Ngã, chấp Pháp. Đấy chính là dùi cho lọt tới tận đầu chót lông
, chỉ dạy hành nhân hãy nên dụng công ngay trong lúc khởi tâm động niệm. Trưởng lão đại từ, do vậy, Ngài thay mặt hết thảy chúng sanh, thỉnh Phật khai thị phương tiện căn bản một lần nữa! 


Phần trước nói “ưng vân hà trụ” (hãy nên trụ như thế nào), tức là hỏi nên an trụ trong Bồ Đề tâm như thế nào để khiến cho [cái tâm] chẳng rong ruổi, tán loạn. Nay nói “vân hà ưng trụ” (vì sao nên trụ) là hỏi vì sao chỉ nên trụ trong Bồ Đề tâm? Bởi lẽ, nếu chẳng trụ trong pháp ấy, sao có thể nói là “phát cái tâm ấy?” Trụ đã chẳng thể được, hàng phục lại chẳng được, làm như thế nào đây? Đấy chính là vì nghe nói “ư pháp, ưng vô sở trụ” (đối với pháp, hãy nên chẳng trụ) cho đến “hữu trụ tắc phi” (hễ có trụ liền sai), bèn nghĩ Bồ Đề cũng là pháp, vì sao phải nên trụ [vào đó]? Hơn nữa, phần trước đã nói “ưng ly nhất thiết tướng phát Bồ Đề tâm” (hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát Bồ Đề tâm), “hết thảy các tướng” có phạm vi bao gồm rất rộng, [vậy thì] tướng phát Bồ Đề tâm cũng gộp trong ấy, vì sao nói “hãy nên lìa hết thảy các tướng” rồi lại nói “phát Bồ Đề tâm” vậy? Nếu là cũng nên lìa, vì sao lại nói “phát Bồ Đề tâm”? Kẻ độn căn nghe pháp, thường là chấp trước danh từ và ngôn thuyết, bèn dính chặt chẳng hóa giải. Câu hỏi này của trưởng lão lại chính là rủ lòng vì hết thảy những kẻ dính mắc, chẳng thể hóa giải trong hiện tiền và tương lai mà thỉnh cầu [đức Phật] khai thị vậy! 

2.2.2.2.2.2.1.1.2. Chỉ dạy 


(Kinh) Phật cáo Tu Bồ Đề: - Thiện nam tử, thiện nữ nhân, phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề giả, đương sanh như thị tâm: Ngã ưng diệt độ nhất thiết chúng sanh, diệt độ nhất thiết chúng sanh dĩ, nhi vô hữu nhất chúng sanh thật diệt độ giả. 


(經)佛告須菩提：善男子、善女人，發阿耨多羅三藐三菩提者，當生如是心：我應滅度一切眾生，滅度一切眾生已，而無有一眾生實滅度者。

(Kinh: Đức Phật bảo Tu Bồ Đề: - Thiện nam tử, thiện nữ nhân phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, hãy nên sanh tâm như thế này: Ta hãy nên diệt độ hết thảy chúng sanh. Đã diệt độ hết thảy chúng sanh, mà chẳng có một chúng sanh thật sự diệt độ). 


Đây chính là khai thị, hướng dẫn phương tiện lìa tướng khi khởi tâm động niệm. Xem lời hỏi trong khoa trước, dường như chẳng có cách nào, trong lời đáp thuộc khoa này, lại tột bậc thong dong, viên diệu. Trong bản chép tay của người đời Đường, sau chữ Bồ Đề không có chữ Tâm, hãy nên tuân theo đó. Hãy thử nghĩ: Vừa nói một câu “phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”, liền nói tiếp “đương sanh như thị tâm” (hãy nên sanh tâm như thế), tức là đã quét sạch cái tướng phát Bồ Đề tâm ấy. Vì thế, nguyên bản chẳng dùng chữ Tâm, ngụ ý “diệt tướng”. Đấy chính là dùng văn tự để bàn luận, chẳng cần chữ Tâm thì vẫn nói suông sẻ. Bởi lẽ, phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề chính là phát Vô Thượng Chánh Đẳng Giác, chẳng cần chữ Tâm thừa thãi, có gì là chẳng được? 


Hai chữ Như Thị [trong câu “đương sanh như thị tâm”] chỉ ba câu sau đó. Chữ Ưng trong “ngã ưng” (ta hãy nên) chính là hô ứng với chữ Sanh. Bởi lẽ, hiện thời vốn có thì nói là Sanh; còn hiện thời vốn chẳng có, thì sẽ nói là Phát. Hết thảy chúng sanh vốn sẵn đồng thể. Diệt độ hết thảy chúng sanh, bất quá là hoàn lại tánh phận vốn sẵn có, chính là trọn hết thiên chức phải nên làm, có gì đặc biệt, lạ lùng đâu? Nếu cho rằng “ta sẽ phát cái tâm ấy”, sẽ có ý niệm kiêu căng, sẽ là chấp tướng! Vì thế, chẳng nói là “đương phát” (nên phát) mà nói là “đương sanh” (nên sanh) là vì lẽ này! Bởi lẽ, nói một chữ Ưng chính là trừ chấp trước đối với Bồ Đề, phá Pháp Chấp. Hễ nói “đương sanh”, tức là trừ sự chấp trước đối với phát tâm, phá Ngã Chấp. 


Chữ Ưng xuyên suốt ba câu sau đó. Ba câu ấy có ý nghĩa sâu dần theo thứ tự. Câu đầu tiên nói độ chúng sanh chính là trách nhiệm vốn phải nên trọn hết, hàm ý “có gì đáng để tự khoe khoang đấy là Bồ Đề ư?” Câu kế tiếp nói “phải nên độ chúng sanh cho đến hết sạch”. Chữ Dĩ  (已) [trong câu “diệt độ nhất thiết chúng sanh dĩ”], có nghĩa “hết sạch”, hàm ý: Do chúng sanh vô tận, trách nhiệm ấy lại có bao giờ trọn hết, sao có thể tự nói là “ta có thể độ” ư? Câu thứ ba lại cao hơn một bậc nữa, ý nói: Phải nên biết tuy độ cho hết sạch, nhưng trọn chẳng thật sự có một chúng sanh được diệt độ. Vì sao vậy? Tánh của chúng sanh vốn là Niết Bàn. Hơn nữa, ngay cả Niết Bàn cũng chẳng trụ. Nếu người ấy có trụ, sẽ chẳng phải là diệt độ! Như vậy thì há có một chúng sanh nào thật sự diệt độ ư? Vậy thì sao có thể tự nói là “có người được độ” ư? 


Người phát Vô Thượng Chánh Đẳng Giác cần phải trước hết nhận biết “độ chúng sanh là trách nhiệm phải nên trọn hết”. Hơn nữa, trách nhiệm ấy trọn chẳng thể hết. Dẫu trọn hết, cũng giống như chưa trọn hết. Hãy nên sanh cái tâm như thế. Chẳng có người độ, chẳng có kẻ được độ, chẳng phân biệt, chẳng có gì gọi là Bồ Đề, chẳng có gì gọi là độ, mà cũng chẳng có gì gọi là phát tâm, ngõ hầu tương ứng với giác tâm thanh tịnh vậy! 


Lời đáp trong phần trước nói “thật vô chúng sanh đắc diệt độ”, chú trọng tại chữ Đắc, nghĩa là tuy được diệt độ, nhưng thật sự chẳng có gì để được. Ở đây, chú trọng chữ Diệt Độ, còn chẳng có gì gọi là diệt độ, há có “đắc” và “bất đắc” để có thể nói nữa ư? Có thể biết ý này càng sâu hơn phần trước! Lại nữa, lời đáp trong phần trước tuy cũng là “năng độ” và “sở độ” đều trừ. Sự trừ khử năng độ và sở độ ấy tuy cũng chính là trừ khử chấp trước đối với Bồ Đề tâm, nhưng ngữ khí hàm súc. Nay thì sâu xa, thân thiết nói rõ rằng “đương sanh như thị tâm” (hãy nên sanh cái tâm như thế), đấy chính là Bồ Đề, chính là phát Bồ Đề tâm. Đấy là hình bóng của chúng sanh diệt độ cũng chẳng để tồn tại một mảy tơ tóc! Vì thế, lời lẽ tuy gần giống như trong phần trước, nhưng ý nghĩa thì như đầm sâu muôn trượng, trong trẻo thấu tận đáy! 


Lại có điều phải nên biết: Nghe những điều nói ở đây, phải nên nương theo đó mà khởi tu. Phần trước khi nói khoa Sanh Tín, đã thâu nhiếp trọn hết chỉ thú của cả bộ kinh. Từ đó về sau là phần nói rõ rộng lớn hơn, phát huy chỗ thâm mật. Lũ học nhân chúng ta hãy nên thực hiện từ chỗ thâm mật, thì mới có thể đạt tới rốt ráo. Bởi lẽ, nghe nửa trước bộ kinh, chẳng thể nào không nghe nửa sau bộ kinh. Kinh này tự nhiên chia thành bốn bộ phận là Tín, Giải, Tu, Chứng; chẳng phải là nói trong phần Tín và Giải không có công phu tu tập, mà là nhằm chỉ bày: Đối với các công đức đã tu từ trước tới nay, đều nên nương theo những điều được nói ở đây để tu tập. Trong phần trước, khi nói về tín tâm thanh tịnh, tôi cực lực nêu tỏ Tín, Giải, Hành, Chứng tuy có thứ tự, nhưng chẳng thể hạn cuộc trong thứ tự đó. Tuy chia làm bốn hạng mục, nhưng chớ nên hạn cuộc là bốn! Các vị thiện tri thức hãy nên thấu hiểu ý ấy. 

2.2.2.2.2.2.1.1.3. Gạn hỏi để giải thích

(Kinh) Hà dĩ cố? Nhược Bồ  Tát  hữu  ngã  tướng, nhân  tướng, 
chúng sanh tướng, thọ giả tướng, tắc phi Bồ Tát. 


(經)何以故？若菩薩有我相、人相、眾生相、壽者相，則非菩薩。

(Kinh: Vì sao vậy? Nếu Bồ Tát có tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả, sẽ chẳng phải là Bồ Tát).

Từ “hà dĩ cố” trở đi, bản lưu thông có ba chữ Tu Bồ Đề, nhưng cổ bản chẳng có, nên có thể tỉnh lược [ba chữ ấy]. Vì sao vậy? Đấy chính là tự gạn hỏi nhằm giải thích cho lời hỏi “vì sao nên sanh cái tâm như thế”, những lời lẽ sau đó là nói theo cách tương phản để giải thích ý nghĩa ấy! Ngụ ý: Nếu chẳng sanh cái tâm như thế, thì sẽ có đối đãi, phân biệt. Do chưa thể thoát khỏi các tướng phân biệt chấp trước như ta, người v.v…, thì vẫn là phàm phu y hệt, há có phải là Bồ Tát! Trong phần sau, từ “sở dĩ giả hà” trở đi, lại nhằm giải thích nguyên do “tức chẳng phải là Bồ Tát”. Phần trước nói “nếu giữ lấy pháp tướng” thì chính là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả. Nếu tự cho là phát Bồ Đề tâm, sẽ là chấp pháp Bồ Đề, tức là có đủ cả bốn tướng rành rành! Vì thế nói là “tắc phi Bồ Tát” (tức chẳng phải là Bồ Tát); vì thế nói “đương sanh như thị tâm” (hãy nên sanh tâm như thế). Bốn tướng “ta, người, chúng sanh, thọ giả” tuy giống như phần trên, nhưng ý nghĩa hết sức vi tế. Bởi lẽ, đã chẳng chấp hết thảy, chỉ chấp nơi phân biệt “thượng cầu, hạ hóa” cực vi tế. Chẳng thể lẫn lộn coi [bốn tướng được nói trong đoạn này] giống như bốn tướng thông thường. Đức Thế Tôn nói điều này, nhằm khai thị hành nhân: Nếu chẳng trừ sạch phân biệt vi tế, cái gốc bệnh của ngã tướng vẫn còn đó. Dẫu nói là Bồ Tát, nhưng danh chẳng xứng với thật! Ý cảnh tỉnh sâu đậm lắm thay! 

2.2.2.2.2.2.1.1.4. Kết lại 

(Kinh) Sở dĩ giả hà? Tu Bồ Đề! Thật vô hữu pháp phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề giả. 


(經)所以者何？須菩提！實無有法發阿耨多羅三藐三菩提者。

(Kinh: Vì lẽ nào vậy? Này Tu Bồ Đề! Thật sự chẳng có pháp để phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề). 

Trong cổ bản, sau chữ Bồ Đề, cũng không có  chữ  Tâm. Câu  này 
chính là để dẫn khởi ý “vô pháp đắc Bồ Đề” (chẳng có pháp để đắc Bồ Đề) trong phần sau, chữ Tâm càng chẳng nên có. Câu “sở dĩ giả hà?” (vì lẽ nào vậy?) nối tiếp phần trước, sanh khởi phần sau, nhằm kết lại ý nghĩa của hai khoa trên đây. “Thật vô hữu pháp phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” có hai nghĩa, có thể đọc thành hai cách: 


1) Ngắt câu ở chữ Pháp, ý nói: Phát Chánh Giác thì thật sự chẳng có pháp. Bởi Vô Thượng Chánh Đẳng Giác chính là ý nghĩa thanh tịnh rốt ráo. Trong thanh tịnh giác, chẳng nhiễm mảy trần. Nếu tồn tại mảy may “đây là Bồ Đề” thì sẽ là pháp trần, chẳng phải là tịnh giác. Do vậy, cái được phát khởi, mệnh danh là Bồ Đề, thật ra là cái tâm phân biệt. Vì thế, ắt phải thật sự không có pháp thì mới gọi là “phát Vô Thượng Chánh Đẳng Giác!” 


2) Ngắt câu ở chữ Vô, ý nói: [Nếu quan niệm] “có pháp để phát Vô Thượng Chánh Đẳng Giác”, thật ra, chẳng có lý sự như thế! Do chúng sanh bất giác từ vô thỉ, do Ái mà sanh Thủ (chấp giữ) đến nỗi bị lưu chuyển. Vì thế, bất luận pháp nào, cũng đều chớ nên giữ lấy. Hễ giữ lấy, sẽ là bất giác, sao còn gọi là “giác” được nữa? Vì thế, thật sự chẳng thể có pháp để phát Vô Thượng Chánh Đẳng Giác! 


Đã hiểu rõ hai nghĩa ấy, sẽ có thể hiểu rõ nguyên do “đương sanh như thị tâm” (hãy nên sanh tâm như thế) và “nhược hữu tứ tướng, tắc phi Bồ Tát” (nếu có bốn tướng, sẽ chẳng phải là Bồ Tát) trong đoạn kinh văn trước đó. 


Những điều được nói trên đây chẳng ngoài phát Bồ Đề; hãy nên phát, nhưng đừng tự cho là phát. Chẳng phát mà phát như thế chính là “thật sự phát”, trụ và hàng phục đều ở trong ấy. Bởi trụ và hàng phục như thế nào hoàn toàn phụ thuộc phát tâm như thế nào, chẳng cần cầu điều chi khác, cho nên chẳng đáp riêng! Cần phải biết: “Hãy nên sanh cái tâm như thế” chính là ý nghĩa “vô trụ mà trụ”. Ba câu “ưng diệt độ nhất thiết chúng sanh” (hãy nên diệt độ hết thảy chúng sanh) thuộc vào ý nghĩa “hàng phục cái tâm” vậy! 


Trong lần hỏi thứ nhất, [đức Phật] chỉ đáp về hàng phục và trụ; trong lần hỏi thứ hai, Ngài chỉ giải đáp “phát tâm” để chỉ dạy thứ tự từ cạn đến sâu (nếu chẳng phát tâm, cần gì phải hỏi hàng phục và trụ! Vì thế, phát tâm là gốc, hàng phục và trụ là ngọn. Do đó nói là “thứ tự từ cạn đến sâu”), nhưng phần trước chỉ đáp về hàng phục và trụ mà phát tâm đã được gồm thâu trong ấy. Nay đáp “phát tâm”, nhưng hàng phục và trụ cũng được gồm thâu trong ấy! Hơn nữa, biết hàng phục như thế nào, sẽ biết trụ như thế ấy. Lại dạy ba chuyện chỉ là một chuyện, nhưng phần trước là nói theo phương diện hàng phục và trụ, vốn vì chẳng hàng phục mà hàng phục. Nay nói theo phương diện phát tâm, lại là chẳng phát mà phát! Đấy đều là phương pháp vi diệu để phá ngã, trừ chấp, hãy nên từ các chỗ ấy mà dốc lòng lãnh hội thì mới là khéo dụng công. 

2.2.2.2.2.2.1.2. Nêu ra cái quả để giảng rõ cái nhân 

Chia thành hai phần: 

1) Nói cặn kẽ. 

2) Kết lại lời chỉ dạy. 

Phần thứ nhất lại chia thành hai đoạn: 

1) Nói về cái quả. 

2) Nói về cái nhân. 

Tiểu đoạn thứ nhất lại gồm hai phần: 

1) Nói rõ “vô đắc mà đắc”. 

2) Nói rõ “pháp nào cũng đều Như”. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1. Nói cặn kẽ 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1. Nói về cái quả

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.1. Nói rõ “vô đắc mà đắc” 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.1.1. Nêu ra câu hỏi 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như Lai ư Nhiên Đăng Phật sở, hữu pháp đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề phủ?


(經)須菩提！於意云何？如來於然燈佛所，有法得阿耨多羅三藐三菩提不？

(Kinh: Tu Bồ Đề! Ý ông như thế nào? Như Lai ở nơi Nhiên Đăng Phật, có pháp đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề hay không?)

Đây là dẫn chuyện xưa để làm chứng. Khi ấy, Ngài đã chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn, dự vào địa vị Bát Địa. Sự tích nhân duyên đã được nói tường tận trong phần trước. Trên là so với cực quả thì Bát Địa vẫn là người còn đang tu nhân. Dưới là so với người phát tâm thì Bát Địa là quả vị. Chuyện này thuộc trong vòng nhân quả. Lý nhân nhân quả quả giống hệt như nhau, dễ hiểu rõ! Vì thế, nêu ra để làm chứng. Đức Thế Tôn vì ngăn ngừa kẻ nghe nói như trên, sẽ nghi “nếu chẳng có pháp để phát tâm, đắc quả bằng cách nào?”, cho nên Ngài nêu ra cái quả để chứng minh. Nếu biết “đắc quả” là vô đắc mà đắc, thì phát tâm ắt cũng nên là “chẳng phát mà phát” đã rõ rệt rồi! Tựa đề của khoa này là “cử quả minh nhân” (nêu ra cái quả để giảng rõ cái nhân), chứa đựng hai tầng nhân quả. Bởi lẽ, nêu ra quả pháp nơi Phật địa là để nói rõ nhân tâm (cái tâm tu nhân) nơi Bát Địa, tức là nhờ cái tâm tu nhân nơi cái quả Bát Địa để nói rõ cái hạnh của người sơ tâm mới phát khởi giác ngộ. 


Chuyện này được hai lượt trước sau dẫn ra, nhưng ý nghĩa chánh yếu có khác biệt. Có ba ý nghĩa khác biệt như sau: 


1) Trong phần trước là hỏi “đối với pháp, có sở đắc hay không”? Đáp: Đối với pháp, thật sự chẳng có gì để đạt được! Ý ấy chú trọng nơi chữ Đắc, nhằm nói rõ: Tuy đắc, chẳng trụ nơi tướng Đắc, có ý nghĩa nhất quán với [câu hỏi] “có tướng đắc Tứ Quả hay không” nơi phần trước, dùng đó để dẫn khởi kinh văn trong phần sau: Phát tâm thì hãy nên sanh tâm thanh tịnh, chớ nên trụ trong các tướng lục trần như sắc, thanh v.v… [Tức là] ở đây chú trọng chữ Pháp. Do không có pháp để đắc Bồ Đề, chứng minh ý nghĩa “không có pháp để phát Bồ Đề” trong phần kinh văn trước đó. 


2) Chữ Pháp trong lời hỏi thuộc phần trước là nói tới Vô Sanh Pháp Nhẫn. Chữ Pháp ở đây chỉ A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Khi đó, Ngài vừa mới chứng Bát Địa, chưa đạt được quả pháp rốt ráo. Hãy nên biết: Vô Sanh Pháp Nhẫn được gọi là Bồ Đề Phần Pháp, tức là phần chứng Bồ Đề, chưa chứng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Giác rốt ráo. Vì vậy, ý hỏi ở chỗ này thật sự nhằm chú trọng đến phần “phản chánh thích thành” (反正釋成, dùng cách nói tương phản và trực tiếp để giải thích rồi kết lại) trong kinh văn thuộc phần sau, dụng ý nêu rõ: Khi đó, do Ngài phần chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn, một pháp chẳng sanh, cho nên được [Phật Nhiên Đăng] thọ ký. Tức là có thể biết: Khi ấy, Ngài chẳng trụ pháp. Do khi ấy, tâm Ngài chẳng trụ trong pháp, cho nên ngày nay chứng đắc viên mãn quả pháp rốt ráo mà thành Như Lai, khiến cho mọi người hiểu rõ “nhân như thế nào, quả như thế ấy, chẳng sai sót mảy may”. Tức là đối với nghĩa “phát tâm chớ nên trụ vào pháp Bồ Đề”, sẽ chẳng còn lắng đọng mảy may ngờ vực! 


Nếu hiểu lầm ý nghĩa của câu này, cho rằng “khi đó, Ngài đã đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Giác, nhưng chẳng trụ vào pháp tướng” sẽ là sai lạc quá xa! Xem kinh văn trong phần sau có nói “nhược hữu pháp Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (nếu có pháp để Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề), đủ chứng tỏ chữ Đắc trong câu này chẳng phải là nói tới khi ấy, vì khi ấy, Ngài chưa thành Như Lai. Nói chung, Đắc [trong câu  này  phải  hiểu] là “sẽ  đắc”, chẳng 
phải là “đã đắc”. 

3) Trong lời hỏi “ư pháp hữu sở đắc phủ” (nơi pháp có cái để đạt được hay không) thuộc phần trước, cũng là nêu ra cái quả để nói rõ cái nhân. Nhưng do chữ Pháp đã chỉ Vô Sanh Pháp Nhẫn, nên trong ấy chỉ nêu ra cái quả Bát Địa để nói rõ nghĩa của cái nhân khi phát tâm. Còn chữ Pháp ở đây chỉ Vô Thượng Bồ Đề, cho nên phải dùng hai tầng nhân quả để giải thích thì ý nghĩa mới trọn vẹn. 


“Hữu pháp đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề phủ” (Có pháp để đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề hay không) đọc thành một câu. “Hữu pháp” là trong tâm có pháp ấy, tức là ý nghĩa “trụ pháp”. Ý của lời hỏi như sau: Xưa kia, Như Lai ở chỗ Phật Nhiên Đăng, trong tâm Ngài [lúc đó] có quả pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Giác để cầu chứng đắc hay không? Giống như nói “trong tâm có ý niệm sẽ đắc Vô Thượng Bồ Đề hay không?” Kinh chẳng nói như vậy, mà nói “hữu pháp đắc” v.v… nhằm phối ứng với “hữu pháp phát” trong kinh văn thuộc phần trước, ngõ hầu trừ khử ý niệm chấp pháp vi tế, vừa nhìn vào đã thấy rõ ngay! Nói đến Như Lai, tức là đã có ý nghĩa “bất ưng trụ pháp” (chớ nên trụ vào pháp) trong đó.  
Như Lai là danh xưng của tánh đức. Giác tánh viên minh, há có pháp trần? Khi làm Phật là như thế, thì thuở trước lúc là Bát Địa, được Phật thọ ký, cũng có thể biết: Tâm Ngài chẳng có pháp trần. Khi chứng đắc Bồ Đề Phần Pháp đã là như thế, thì cũng do vậy mà có thể biết: Người mới phát Bồ Đề hãy nên học như thế. Nhân nhân, quả quả, trước sau như nhau. Vì thế nói: “Nêu ra cái quả để giảng rõ cái nhân” ở đây bao gồm hai tầng nghĩa! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.1.2. Giải đáp 

(Kinh) Phất dã, Thế Tôn! Như ngã giải Phật sở thuyết nghĩa, Phật ư Nhiên Đăng Phật sở, vô hữu pháp đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.


(經)不也，世尊！如我解佛所說義，佛於然燈佛所，無有法得阿耨多羅三藐三菩提。

(Kinh: Thưa đức Thế Tôn, không ạ! Như con hiểu nghĩa do đức Phật đã nói, Phật ở chỗ Nhiên Đăng Phật, chẳng có pháp để đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề).

“Phất dã” là một câu linh hoạt, tức “chẳng phải là không có pháp, 
chẳng phải là có pháp”! Khi đó, tức là ngay trong lúc Ngài được thọ ký sẽ thành Phật trong tương lai. “Tác Phật” chính là danh xưng ngụ ý [Phật Nhiên Đăng] chấp thuận [Phật Thích Ca] trong tương lai sẽ được chứng quả. Vì thế, chẳng phải là không có pháp. Nhưng khi ấy, Ngài thật sự chứng Vô Sanh Nhẫn, một pháp chẳng sanh, mà được thọ ký, cho nên chẳng phải là có pháp. “Giải sở thuyết nghĩa” (Hiểu nghĩa đã nói) tức là nói đến ý nghĩa “vô pháp phát Bồ Đề” (chẳng có pháp để phát Bồ Đề) trong đoạn trước đó, ý nói: Do lãnh hội ý nghĩa “không có pháp để phát Bồ Đề”, bèn biết ắt chẳng có pháp để đắc Bồ Đề. Vì sao vậy? Do nhân quả như một! Trưởng lão chưa làm Phật, mà cũng chẳng phải là Bát Địa Bồ Tát, sao có thể biết cảnh giới ấy! Nhưng do lãnh hội ý nghĩa trong lời Phật dạy [mà đáp như vậy]; đấy chính là chỉ bày tầm trọng yếu của giải huệ. Chẳng nói là Như Lai mà nói là Phật, chính là có thâm ý. Bởi trong phần trước nói Giải chính là nghĩa “khi mới phát tâm tu nhân”, bèn hiểu cái tâm của người chứng cái quả Bát Địa. Nay nêu ra Phật để nói, tức là do ngày nay Ngài đã đắc cái quả làm Phật, chứng tỏ xưa kia đã đắc cái nhân làm Phật. Vì sao vậy? “Phật” là danh xưng của bậc đã chứng đắc quả pháp, thành Cứu Cánh Giác. Nêu ra một chữ Phật, nhằm nói rõ “dựa theo chứng quả để nói”, chẳng phải là rốt ráo không có pháp! Nhưng từ ý nghĩa “chẳng có pháp để đắc” như đã giải thích mà suy ra, bèn dùng cái quả hiện thời để đối ứng với cái nhân khi trước, có thể biết là vào thời Nhiên Đăng Phật, ắt [tiền thân của Phật Thích Ca vào thuở ấy] chẳng có mảy may tâm niệm “có pháp để đắc A Nậu Bồ Đề”. Chữ Vô bị lược đi, “có pháp để đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” vốn là từ ngữ để hỏi; nay thêm một chữ Vô để chỉ rõ “xét theo tu nhân để nói”, chẳng phải là rốt ráo có pháp! Nói chung là để chỉ rõ “tâm chẳng có pháp để cầu”, nhưng sau đó, có thể đạt được. Nếu trụ vào pháp để cầu, sẽ chẳng thể đạt được! Tức là ý nghĩa “chớ nên trụ vào pháp để phát tâm” rất rõ ràng! 
2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.1.3. Ấn chứng để kết lại 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.1.3.1. Như Lai ấn chứng, hứa khả 



(Kinh) Phật ngôn: - Như thị, như thị, Tu Bồ Đề! Thật vô hữu pháp Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.

(經)佛言：如是，如是。須菩提！實無有法如來得阿耨多羅三藐三菩提。

(Kinh: Đức Phật nói: - Đúng như vậy, đúng như vậy. Này Tu Bồ Đề! Thật sự chẳng có pháp để Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam 
Bồ Đề).

Nói “như thị” hai lượt để tán thành lời nói “chẳng phải là không có pháp, chẳng phải là có pháp” không sai lầm! Chữ Thật Vô [tạm thời bị] lược đi để đọc liên tiếp với câu “hữu pháp đắc A Nậu Bồ Đề”, [sẽ thấy] “hữu pháp đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” vốn là lời hỏi, nay thêm vào đó hai chữ Như Lai. Như Lai là danh xưng của tánh đức. Giác tánh viên minh thì gọi là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Nếu có pháp trần, sẽ chẳng viên minh, sao có thể gọi là Vô Thượng Bồ Đề cho được? Vì thế, “Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” giống như nói “được thành Như Lai”. “Có pháp để Như Lai đắc” v.v… giống như nói “có pháp để được thành Như Lai”. “Thật vô” (Thật sự chẳng có) có nghĩa là thuở đó, ở nơi Nhiên Đăng Phật, tâm [Phật Thích Ca] thật sự chẳng có mảy may pháp nào để được thành Như Lai. Kinh văn chẳng nói “được thành Như Lai”, mà ắt nói “Như Lai đắc A Nậu Bồ Đề” chính là do đang phá Pháp Chấp, cho nên kèm thêm pháp Vô Thượng Bồ Đề để nói, nhằm chỉ rõ: Quả thật trong cái tâm tu nhân không có quả pháp ấy, thì sau đó sẽ được thành Như Lai. Đấy chính là ấn chứng, xác định trưởng lão hiểu biết chẳng sai. Trưởng lão dùng quả để nói rõ nhân, nên nêu ra “Phật” để nói. Đức Thế Tôn dựa theo tánh đức để giảng rõ giác tánh viên minh, há chấp thuận “có pháp”, nên nêu ra “Như Lai” để nói, dụng ý là khiến cho [người nghe] biết “tuy đắc mà thật sự không có gì để đắc”, thì mới là phô bày trọn vẹn tánh đức của Như Lai, nhằm tạo tiền đề cho “Như Lai giả, chư pháp Như nghĩa” (Như Lai là nghĩa Như của các pháp) được nói trong phần sau. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.1.3.2. Phản chánh thích thành (dùng cách nói tương phản và trực tiếp để giải thích rồi kết lại)
2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.1.3.2.1. Giải thích bằng cách nói tương phản 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược hữu pháp Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, Nhiên Đăng Phật tắc bất dữ ngã thọ ký: “Nhữ ư lai thế, đương đắc tác Phật, hiệu Thích Ca Mâu Ni”.


(經)須菩提！若有法如來得阿耨多羅三藐三菩提，然燈佛則不與我授記：汝於來世，當得作佛，號釋迦牟尼。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu có pháp để Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, Nhiên Đăng Phật sẽ chẳng thọ ký cho ta: “Trong đời tương lai, ông sẽ làm Phật hiệu là Thích Ca Mâu Ni”).

Trong hai khoa “phản chánh, thích thành” (giải thích theo hai phương diện tương phản và trực tiếp, và kết lại), đã nêu ra chỗ đáng nên chú trọng trong khi nêu ra câu hỏi. Trên đây đều là xét theo quả vị của Phật trong hiện thời để nói rõ cái tâm tu nhân khi Ngài còn là Bát Địa. Trong đoạn này, xét theo quả hạnh khi Ngài được thọ ký xưa kia để nói rõ cái tâm tu nhân khi mới phát khởi sự giác ngộ. Vì thế, những điều nói trước đó đều nhằm dẫn khởi những điều ở đây. Bởi lẽ, thành Phật, thành Như Lai là do sự thọ ký xưa kia, nhưng sự thọ ký xưa kia thật sự là do đã chứng pháp Vô Sanh. Hết thảy các vị Bồ Tát mới phát sơ tâm giác ngộ, nếu biết “hễ có pháp, sẽ chẳng được thọ ký; chẳng có pháp mới được thọ ký” thì thọ trì, đọc tụng kinh này, ắt phải nên theo đúng lời dạy, đối với hết thảy các pháp chẳng trụ mà trụ, thì mới là tín tâm chẳng trái nghịch, gánh vác Như Lai, mới có thể sanh phước, diệt tội, sẽ đắc Bồ Đề. Há nghĩa ấy chẳng rành rẽ như được phô bày ư? 


Từ Tam Bồ Đề trở đi, cổ bản không có chữ Vô. Xem cách nói “bất dữ thọ ký” (chẳng thọ ký cho [ta]) có thể biết “nhược hữu pháp Như Lai đắc” (nếu có pháp để Như Lai đắc) v.v… là nói theo lúc còn chưa được thọ ký. Ý nói: Trước khi được thọ ký vào thuở đó, nếu tâm [tiền thân Phật Thích Ca] trụ vào pháp Vô Thượng Bồ Đề, mong mỏi “thành Như Lai, đắc Vô Thượng Bồ Đề”, sẽ chẳng thể chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn. Do đó, ngay cả thọ ký cũng chẳng thể được, há có thể thành Như Lai ư? Ba câu từ “nhữ ư lai thế” (ông trong đời sau) trở đi, chính là lời thọ ký của Nhiên Đăng Phật. Nay sợ [người nghe] chẳng hiểu rõ “thọ ký” là gì, bèn dẫn chuyện như thế để nói, chẳng dùng câu “tác thị ngôn” (nói như thế này), nhằm nêu rõ: [Câu này] chẳng phải do Nhiên Đăng Phật nói, [mà do Phật Thích Ca dẫn lại] như thế. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.1.3.2.2. Giải thích trực tiếp 

(Kinh) Dĩ thật vô hữu pháp đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, thị cố Nhiên Đăng Phật dữ ngã thọ ký, tác thị ngôn: “Nhữ ư lai thế, đương đắc tác Phật, hiệu Thích Ca Mâu Ni”.


(經)以實無有法得阿耨多羅三藐三菩提，是故然燈佛與我授記，作是言：汝於來世，當得作佛，號釋迦牟尼。

(Kinh: Do thật sự chẳng có pháp để đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, cho nên Nhiên Đăng Phật thọ ký cho ta, nói như thế này: “Ông trong tương lai sẽ được làm Phật, hiệu là Thích Ca Mâu Ni”). 

Dùng “thật vô” (thật sự chẳng có) để ngắt câu, ngụ ý: Do cái tâm thật sự chẳng trụ chấp pháp Bồ Đề để cầu đạt được. “Thị cố” (Vì thế, do vậy) là nói rõ nguyên nhân chánh yếu “do tâm chẳng có pháp, bèn chứng Vô Sanh”. Do bởi lẽ ấy mà được thọ ký. Câu “tác thị ngôn” (nói như thế này) nhằm nêu rõ ba câu “nhữ ư lai thế…” (ông trong đời sau) do chính kim khẩu của Nhiên Đăng Phật tuyên thuyết, khác biệt với khoa trước chỉ dẫn chuyện này để giải thích ý nghĩa thọ ký. 

Hoặc có thể hiểu ý nghĩa của Thích Ca (họ) Mâu Ni (tên) là Năng Nhân Tịch Mặc. Do vậy nói: Năng Nhân (能仁, Shakya) là chẳng trụ Niết Bàn, Tịch Mặc (寂默, Muni) thì chẳng trụ trong sanh tử. Do chẳng trụ vào pháp, cho nên dùng danh hiệu ấy để thọ ký. Cách giải thích này chẳng phải là không được, nhưng bất tất phải câu nệ! Vì thọ ký chú trọng nơi ấn chứng, hứa khả [người được thọ ký] trong tương lai sẽ làm Phật, chẳng liên quan tới danh hiệu. Hơn nữa, mỗi vị Phật đều chẳng trụ vào pháp, [vị Bồ Tát trong tương lai sẽ thành Phật] đều được vị đã thành Phật trước thọ ký, đều có danh hiệu, nhưng danh hiệu chưa chắc đều    có ý nghĩa “chẳng trụ”, há có nên câu nệ dùng danh hiệu để giải thích ư? 


Kế đó là nói về ý chỉ trọng yếu “pháp nào cũng đều là Như” trong khoa này. Trong khoa “vô đắc mà đắc” trên đây, đã nêu ra chứng quả về mặt Sự, nhằm chỉ rõ “chớ nên trụ vào Bồ Đề”, còn khoa “pháp nào cũng đều Như” là nói về Lý của quả chứng, nhằm chỉ rõ “chẳng có Bồ Đề để có thể trụ”, chính là nói rõ nguyên do “chớ nên trụ”, tức là tột bậc lìa tướng, mà cũng là [nói về] cái sẵn có nơi pháp tánh vậy. Bởi lẽ, dùng quả để chứng, tướng và bất tướng đều cùng mất, khiến cho biết lúc tu nhân hạnh, phải nên cùng lìa tướng và bất tướng. 


“Pháp nào cũng đều Như” chứa đựng ý nghĩa tinh vi. Nay trước hết nói rõ cùng tận nguyên ủy và thứ tự của ý chỉ trọng yếu, sau đấy mới chia thành khoa để nói rõ chỉ thú, ngõ hầu có lớp lang, sẽ dễ hiểu hơn. Hãy nên biết: Đức Thế Tôn nói nghĩa “các pháp đều Như” này với dụng ý khiến cho người nghe pháp sẽ triệt để liễu giải liễu nghĩa rốt ráo. Bởi lẽ, ắt phải hiểu sâu rồi mới tin sâu, hiểu trọn vẹn rồi sau đó mới tu trọn vẹn, sẽ chứng nhập cũng chẳng khó! Vì sao vậy? Giải dần dần khai, chấp tình ngã kiến sẽ dần dần tiêu. Do vậy, học Phật chú trọng giải huệ là vì lẽ này. Giải huệ được gọi là quán huệ. Do vì lẽ này, ba món Văn, Tư, Tu đều chẳng lìa Huệ. Như vậy thì ý chỉ trọng yếu “pháp nào cũng đều Như” há chẳng được biện định rõ ràng rồi ư? 


Cái được gọi là Vô Thượng Chánh Đẳng Giác chẳng có gì khác, chính là Chân Như bản tánh, mà cũng gọi là tự tánh thanh tịnh tâm. Do nó là cốt lõi của muôn pháp, nên gọi là Vô Thượng. Do hết thảy chúng sanh đều cùng có, nên gọi là Chánh Đẳng. Nhưng chúng sanh do bị vọng niệm phân biệt, chấp trước v.v… ngăn chướng, chẳng tự giác ngộ, chẳng biết tánh ấy chính là Vô Thượng Chánh Đẳng. Nếu đã biết mà có thể khử vọng, trừ chướng, thì gọi là Chánh Giác. Lúc thoạt đầu có thể giác thì gọi là “phát giác sơ tâm” (phát khởi cái tâm giác ngộ ban sơ). Giác tới rốt ráo, sẽ khiến cho tánh đức vô thượng chánh đẳng phô bày toàn vẹn, không có gì để gọi tên được, đành gọi là Vô Thượng Chánh Đẳng Giác. Thật sự là tánh vốn sẵn có, há có gì để gọi là Đắc ư? Do vậy, tuy đắc mà ắt quy vào “vô sở đắc” (không có gì để đạt được) là vì lẽ này! Nhưng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Giác là vì chúng sanh đồng thể, do bổn nguyện từ bi, bèn đối với Lý Thể đã đích thân chứng đắc, dùng đủ loại ngôn từ, mở ra đủ loại phương tiện, khéo léo thí dụ, khiến cho trọn khắp hết thảy chúng sanh đều giác, đều ngộ, đều tu, đều chứng lý ấy. Chẳng có gì để gọi tên, bèn gọi là “pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Giác” đó thôi! Thật sự là tánh sẵn đủ của chúng sanh, há có gì để gọi là “pháp” ư? Hiểu rõ lý này, sẽ biết chớ nên nghĩ có pháp, chớ nên nghĩ có đắc vậy! 


Tự tánh đã gọi là “thanh tịnh”, có thể biết là nó chẳng nhiễm mảy trần! Ví như mặt trời rực rỡ giữa bầu trời quang đãng, có một tí mây, [mặt trời] liền bị che chướng, chẳng có ánh sáng. Vì thế, muốn cho tánh quang chiếu trọn, cần phải tịnh trừ chẳng có mảy trần. Hết thảy chúng sanh vốn chẳng biết tự tánh thanh tịnh như thế, đức Phật đã đích thân chứng, bèn truyền dạy hãy nên phản chiếu như thế, hãy nên tự giác như thế. Nếu [người nghe] chẳng mỗi mỗi đều y giáo phụng hành, sao gọi là “phát giác” cho được? Vì sao vậy? Hễ có một pháp tồn tại, hễ có “đắc” tồn tại, thì vẫn là thói quen phân biệt, chấp trước như cũ, bản tánh vẫn bị ngăn chướng y như cũ. Vì thế, không chỉ chớ nên trụ vào hết thảy các pháp, mà ngay cả pháp Bồ Đề cũng đừng nên trụ là vì lẽ này! 


Vì sao chúng sanh có căn bệnh phân biệt, chấp trước? Chẳng có chi khác, do chẳng liễu đạt Nhất Chân pháp giới, chỉ nhận biết tướng của hết thảy các pháp. Đã là tướng thì mỗi tướng khác nhau. Do mê nơi tướng, sẽ bất tri bất giác thuận theo phân biệt, thuận theo đó mà chấp trước. Chẳng biết: Đã gọi là “tướng”, thì nó sẽ luôn luôn dấy lên biến hóa. Do vậy nói “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” (phàm tất cả các tướng đều là hư vọng). “Hư vọng” là nói nó giả trất, chẳng thật, chẳng phải là nói nó tuyệt đối chẳng có. Nhưng chúng sanh chẳng biết [tướng] là giả, niệm nào cũng phân biệt, chấp trước nơi tướng hư vọng; do vậy gọi là “vọng niệm”, hàm ý “do đuổi theo tướng hư vọng mà dấy niệm”. Hoặc tuy biết là giả, nhưng vẫn niệm niệm chẳng ngừng, khiến cho tướng hư vọng quấy nhiễu rối ren cái tâm. Do vậy gọi là “vọng niệm”, hàm ý “tướng hư vọng thuận theo ý niệm mà dấy lên”. Vì thế, danh xưng “vọng niệm” chứa đựng cả hai ý nghĩa ấy. Phương tiện để đối trị cũng có hai loại: 


1) “Lìa tướng” như đã nói trong nửa đầu bản kinh này. Ắt cần phải triệt để giác ngộ: Hết thảy cảnh tướng nơi căn, thân, khí giới, đều là hoa đốm trên hư không, là bóng trăng trong nước. Mê chấp, so đo, chỉ tăng thêm phiền não. Trọn phải nên trì giới, tu phước, hòng đoạn nhiễm duyên, trừ tham, sân. Quán hạnh như thế rất lâu, tình chấp mỏng dần, vọng tưởng cũng thuận theo đó mà ít dần. Vì sao vậy? Gọi là vọng tưởng thì không gì chẳng là tình chấp khiến thành ra như thế. Do vậy, dùng lìa tướng làm phương tiện để lìa niệm. Đó là một pháp! 


2) “Lìa niệm” như được nói trong nửa sau của kinh này. Do tập khí từ vô thỉ đến nay đã sâu, tuy biết tướng đều là hư vọng, nhưng cứ nắm níu không thôi! Ắt phải dốc sức nơi động niệm, hướng về nguồn tâm để phản quán. Tất cả vạn hạnh trì giới, tu phước lại càng thêm tinh tấn, dùng trải qua sự việc để rèn luyện cái tâm. Nếu đánh chết ý niệm, hết thảy phân biệt, chấp trước sẽ tự chẳng có, mà hữu tướng hay vô tướng đều chẳng quan hệ. Vì sao vậy? Có thể chẳng khởi niệm, hết thảy các tướng chẳng lìa sẽ tự lìa. Đấy là dùng lìa niệm làm cách lìa tướng rốt ráo. Đó lại là một pháp nữa! 


Hai loại pháp ấy có thể cùng hành, chẳng mâu thuẫn. Lìa tướng chính là lìa niệm, lìa niệm thì mới có thể lìa tướng, cho nên nói “chẳng mâu thuẫn”. Nhưng lìa tướng thì chỉ lìa một tầng vọng niệm trước đó, tức là [lìa vọng niệm] do đuổi theo tướng hư vọng mà dấy lên, còn lìa niệm thì là lìa tầng vọng niệm sau đó, tức là tướng hư vọng do thuận theo niệm mà dấy lên. Vì thế, cần phải cùng hành, chẳng phải là câu nệ lìa tướng trước rồi mới lìa niệm sau. Tức là khi lìa tướng, bèn kiêm tu lìa niệm, thì lìa tướng mới có thể đạt đến rốt ráo. Khi lìa niệm bèn kiêm tu lìa tướng, thì lìa niệm mới càng thuận tiện. Hãy nên cùng hành đồng thời! 


Nói chung, chúng sanh đã bị mê bởi tướng của hết thảy các pháp, trọn chẳng biết phản chiếu tự tánh, nào có biết tự tánh và chúng sanh đồng thể; lại nào có biết trong là Ngũ Uẩn, lục căn, ngoài là núi, sông, đại địa v.v… hết thảy các pháp đều chỉ do tâm tạo. Đã chẳng biết điều này, sẽ chẳng biết đức Phật dạy “đừng nên trụ vào hết thảy các pháp” chính là để trừ căn bệnh “phân biệt, chấp trước, giữ lấy tướng”, trọn chẳng liên quan hết thảy các pháp. Nếu bệnh chấp giữ tướng đã trừ, thì trong là Ngũ Uẩn, ngoài là núi, sông v.v… hết thảy các pháp đều như kinh Lăng Nghiêm đã dạy: “Hàm thị diệu tịnh minh tâm, tánh tịnh minh thể” (Đều là cái tâm sáng suốt mầu nhiệm thanh tịnh, là cái Thể sáng suốt, thanh tịnh nơi tánh). Vì sao vậy? Hết các pháp đều chỉ có tướng mà chẳng có tánh. Chẳng phải là vô tánh, tánh của hết thảy các pháp chính là tự tánh. Vì sao vậy? Do là Nhất Chân pháp giới, như vậy thì làm sao có thể trừ khử được! Lại còn vì lẽ nào mà cứ ắt phải trừ khử? Đó là nghĩa chân thật của “các pháp đều là Như”. Do vậy, Khởi Tín Luận nói: “Cái Thể Chân Như ấy không gì có thể trừ được, do hết thảy các pháp đều là chân, mà cũng không gì có thể lập, do hết thảy các pháp đều giống như Như”. Cần phải biết: A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề chính là tên gọi khác của Chân Như. Nếu trụ vào đó, vẫn là giữ lấy tướng! Hễ có cái để giữ lấy, sẽ có cái được lập. Dẫu quý vị trừ khử sạch tướng của hết thảy các pháp, nhưng hễ lập riêng một tướng Bồ Đề, sẽ chẳng phải là “hết thảy các pháp đều Như”. Vì sao vậy? Do có lập, sẽ liền có phế. Bản tánh là cốt lõi của muôn pháp, không gì chẳng bao hàm, không gì chẳng trọn đủ. Lập một điều mà phế các điều khác, sẽ chẳng phải là toàn tánh, há nào phải là Vô Thượng Chánh Đẳng, lại há có phải là Chánh Giác ư? 


Nửa đầu bộ kinh này trừ sạch tướng của hết thảy các pháp để hiển lộ Bồ Đề, nhằm trừ căn bệnh chấp giữ hết thảy các pháp. Do sợ [hành nhân] có thể vẫn còn chấp giữ Bồ Đề, cho nên nửa bộ sau, vừa mở đầu lại liền trừ điều này. Bệnh ấy đã trừ, tánh đức sẽ phô bày trọn vẹn, pháp nào cũng đều là Như! Chẳng thể trừ thì cũng chẳng thể lập. Mục đích tối hậu của hành nhân là ở chỗ này! Các nghĩa đã nói từ lúc mở đầu kinh cho tới đây cũng quy hướng vào chỗ này. Do vậy, khoa “pháp nào cũng đều Như” này chính là nghĩa trọng yếu trong toàn thể bộ kinh, mà cũng là nghĩa trọng yếu trong hết thảy Đại Thừa Phật pháp. Những điều nói sau đó, cũng không gì chẳng nhằm xiển phát nghĩa ấy, chứng minh để thành tựu nghĩa ấy. Những điều được nói trong nửa bộ đầu cũng không gì chẳng quy hướng nghĩa ấy, thâu nhiếp vào nghĩa ấy. Đấy chính là đức Thế Tôn đã giãi bày trọn hết pháp do chính mình chứng đắc, khai thị tường tận, ngõ hầu chúng sanh nhờ vào đó mà ngộ, do điều này mà được nhập vậy! 


Vì thế, pháp nào cũng đều Như, ắt phải trừ sạch hết thảy tình chấp, chỉ có chứng mới biết, chẳng thể nói suông được! Nếu căn bệnh chấp giữ chẳng trừ mảy may, mà bảo người khác “hết thảy đều Như”, thì sẽ là pháp nào cũng đều thành chướng, há có thể pháp nào cũng đều là Như ư? Đấy cũng là dối người đó thôi! Đàm luận Bát Nhã hư vọng, tội sẽ đến mức đọa lạc Vô Gián, vì đã khiến cho chúng sanh ngờ vực, lầm lạc, khiến cho người ta vì đó mà báng Phật, báng pháp, khinh rẻ Tam Bảo! Hãy nên biết: Nếu chứng “pháp nào cũng đều là Như”, ắt sẽ có thể thực hiện các chuyện như rút gọn một kiếp thành sát-na, hoặc kéo dài một sát-na thành vô lượng kiếp, dùng hạt cải chứa núi Tu Di, biến Sa Bà thành cõi tịnh. Đạt đến địa vị Sự Sự vô ngại ấy thì mới có thể nói lời ấy! Hết thảy học nhân chỉ nên hướng theo “pháp nào cũng đều là Như” để quán chiếu, hòng trừ sạch tình chấp ngã kiến và Biến Kế Chấp để mong chứng nhập. Đó là chuyện có thể được. Há có nên sanh khởi đại ngã mạn, dễ dãi dùng “nhất như” để nói thành Khẩu Đầu Thiền ư? 

Hãy thử xem chỗ kết thúc tối hậu của kinh này, cũng chính là phần khởi đầu của Lưu Thông Phần, sau khi nói “như như bất động”, liền nói tiếp rằng: “Hà dĩ cố? Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh, như lộ diệc như điện. Ưng tác như thị thị quán” (Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương, cũng như chớp. Hãy nên quán như thế). Đúng là chỉ bày Như Như bất động. Hãy nên từ quán hết thảy các pháp như mộng, như huyễn để chứng nhập. Quán như mộng, huyễn v.v… nhằm trừ khử tình chấp. Đấy là chỗ then chốt trong kinh, chớ nên coi thường! 
Vì sao nói nghĩa của nửa bộ trước bao gồm trong đây? Nay nói đại lược để khơi mở ngộ môn. Như nói “nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, liền thấy Như Lai). Hãy thử nghĩ: Nếu thấy tướng chính là chẳng phải tướng, há chẳng phải là các pháp đều Như ư? Vì thế nói là “thấy Như Lai”. Phàm nói “mỗ mỗ phi mỗ mỗ” (thứ gì đó chẳng phải là thứ gì đó), đều nhằm chỉ điểm nghĩa này. Lại như “tín tâm thanh tịnh tắc sanh Thật Tướng” (tín tâm thanh tịnh liền sanh Thật Tướng). Cần phải biết: Do chẳng phân biệt, chấp trước, sau đó cái tâm mới tịnh. Tâm tịnh liền sanh Thật Tướng. Thật Tướng là nói “vô tướng, bất tướng”, chính là “các pháp đều Như” vậy. Do vậy bảo “ưng sanh thanh tịnh tâm, ưng vô trụ sanh tâm. Ưng sanh vô trụ tâm, ưng ly nhất thiết tướng phát Bồ Đề, hành Lục Độ. Nhược tâm hữu trụ, tắc vi phi trụ” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh, hãy nên chẳng trụ mà sanh tâm. Hãy nên sanh tâm vô trụ. Hãy nên lìa hết thảy các tướng phát Bồ Đề, hành Lục Độ. Nếu tâm có trụ tức là chẳng phải trụ). Lại như “bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp” (chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp). “Bất thủ pháp” là do hết thảy các pháp đều Như, chẳng thể lập. “Bất thủ phi pháp” là do hết thảy các pháp đều là thật, không gì có thể trừ. Đó chính là “pháp nào cũng đều là Như”. Do các pháp đều là Như, cho nên chẳng có pháp nhất định gọi là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, mà cũng chẳng có pháp nhất định để Như Lai có thể nói. Do vậy, pháp và phi pháp đều chẳng phải, chẳng thể giữ lấy, mà cũng chẳng thể nói. Hết thảy hiền thánh đều do pháp vô vi mà có sai biệt, vì pháp nào cũng đều là Như, nên pháp nào cũng đều là thật (Vì thế, kinh Pháp Hoa bảo “pháp trụ pháp vị, tướng thế gian thường trụ”). Do hết thảy các pháp vốn sẵn thanh tịnh, trọn chẳng phải tạo tác, cho nên nói là “vô vi”. Hết thảy hiền thánh không ai chẳng tu điều này, chứng điều này, chỉ do công hạnh cạn hay sâu mà thành hiền, hay thành thánh sai khác. Thật sự là một pháp như nhau,     có bao giờ sai biệt đâu nhỉ? Những điều khác cứ chuẩn theo đây mà suy ra. 


Tóm lại, nếu lãnh hội “pháp nào cũng đều Như” mà khế nhập, thì cũng chẳng có gì gọi là Không, chẳng có gì gọi là Có, chẳng có gì gọi là Trung, mà cũng chẳng trở ngại Không, chẳng trở ngại Hữu, mà cũng là chẳng Không, chẳng Giả, chẳng Trung. Vì sao vậy? Cái bệnh ngã kiến tình chấp đã đều trừ sạch, thì thấy tướng chính là thấy tánh, pháp nào cũng đều là đạo, không gì chẳng thể được! Do vậy, các kinh [Kim Quang Minh] Tối Thắng Vương, Duy Ma Cật v.v… nói “Ngũ Uẩn chính là Pháp Thân, sanh tử tức là Niết Bàn, phiền não tức là Bồ Đề” đều hiển thị nghĩa “các pháp đều là Như”. Nếu có đôi chút chấp trước, phân biệt chưa phá, sẽ tạo thành vướng mắc, đình trệ, các pháp sẽ chẳng phải là đạo, chẳng có gì để đạt được! Dẫu chẳng chấp hết thảy, nhưng vẫn còn chấp một cái Bồ Đề, thì vẫn là chấp giữ tướng, phân biệt, tự chướng giác thể, cái được gọi là Trung chẳng phải là Trung. Chấp Hữu và Thiên Không khỏi cần bàn tới nữa! Phàm người phát tâm tự độ, độ người khác để mong hiểu rõ tánh, thấy Phật, thì phương cách quan trọng, then chốt hoàn toàn đều nằm ở đây. Phương cách ấy như thế nào? Chính là nương theo kinh giáo này, lìa tướng, lìa niệm mà thôi! Hãy nên biết: Hết thảy chư Phật và pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật đều từ kinh này mà ra, cho nên những điều được nói trong kinh, không gì chẳng phải là nghĩa căn bản, là nghĩa rốt ráo. Ngàn kinh vạn luận khác đều nhằm hiển lộ rạng ngời nghĩa này, giúp đỡ nghĩa này. Vì thế, nay tôi đem nghĩa trọng yếu này tuyên bày cặn kẽ, tường tận, triệt để, các vị thiện tri thức hãy khéo suy nghĩ nhé! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.2. Nói rõ “các pháp đều là Như” 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.2.1. Xét theo danh hiệu để nói nghĩa Như 

(Kinh) Hà dĩ cố? Như Lai giả, tức chư pháp Như nghĩa.


(經)何以故？如來者，即諸法如義。

(Kinh: Vì sao vậy? Như Lai là nghĩa Như của các pháp). 


Câu “hà dĩ cố” là tự đặt ra lời hỏi. Nhằm hỏi những điều được nói trong phần trước “chẳng có pháp Bồ Đề thì mới được thọ ký làm Phật. Chẳng có pháp Bồ Đề thì mới thành Như Lai đắc Bồ Đề” là vì lẽ nào vậy? Từ “Như Lai” trở đi là tự lập ra lời đáp. Nếu nói “Phật xưng là Như Lai, ông cũng biết nghĩa của Như Lai hay chăng?” Nghĩa ấy chẳng có gì khác! Chính vì lìa tướng hư vọng sai biệt của hết thảy các pháp, chứng chân tánh nhất như của hết thảy các pháp đó thôi! Hãy nên biết: Phật chẳng thấy các pháp có tướng sai biệt, đó gọi là Như. Phật cũng chẳng thấy có tướng riêng khác của một pháp; đó gọi là “chư pháp Như”. “Như” có nghĩa là “chẳng sai biệt”, cũng có nghĩa là “chẳng khác”, tức là pháp tánh chẳng có sai khác. Pháp tánh chẳng có sai khác vì nó không tịch. Vì thế, nghĩa Như của các pháp chính là nghĩa “pháp tánh không tịch”. Gọi là Như Lai là do đã chứng tánh không tịch. Nếu tồn tại “có một cái không tịch” sẽ thành sai khác, sẽ chẳng phải là không tịch, há gọi là Như Lai được ư? Vì thế nói: “Như Lai giả, tức chư pháp Như nghĩa” (nhấn mạnh chữ Như). Như vậy thì phát Vô Thượng Chánh Đẳng Giác há có thể tồn tại một cái tâm có tướng phát khởi giác ngộ khiến cho nó chẳng không tịch ư?


Lại còn nói “chư pháp” tức chẳng phải là một, nói Như tức là chẳng khác. Chẳng một, chẳng khác, pháp tánh là như thế. Phật được xưng là Đại Giác, tức là đã giác rốt ráo pháp tánh “chẳng một, chẳng khác” ấy. Vì thế nói: “Như Lai giả, tức chư pháp Như nghĩa” (nhấn mạnh chư pháp và Như). Cần phải biết: Do chẳng phải là một, cho nên “chớ nên giữ lấy pháp chẳng phải là Bồ Đề”. Do chẳng khác, cho nên “pháp Bồ Đề cũng chớ nên giữ lấy” (nói theo phần trước là chuyên xét theo Thể. Nói lần thứ hai là xét theo Thể, Tướng, Dụng). Do vậy mà xét, nói chắc chắn “các pháp là các pháp”, thì trật mất rồi! Vì sao vậy? Tuy là các pháp mà đều là “nhất như” (giống như nhau), nhấn mạnh Nhất Như! Nói chắc chắn “các pháp chẳng phải là các pháp”, cũng sai mất rồi! Vì sao vậy? Do các pháp là Nhất Như (nhấn mạnh “các pháp”).


Điều then chốt là trong đó hoàn toàn tùy thuộc chấp hay chẳng chấp! Chẳng chấp Có, các pháp chẳng trở ngại “nhất như”. Chẳng chấp Không, nhất như chẳng trở ngại các pháp. Chấp vào các pháp, sẽ chẳng phải là Như. Chấp vào Như, sẽ chẳng phải là các pháp Như. Vì thế, đối với các pháp do Như Lai đã nói, đều chẳng thể giữ lấy, chẳng thể nói. “Chẳng thể giữ lấy” là tánh của các pháp. Chân Như duy nhất, vì chẳng phân biệt. Đó là sai biệt nơi bình đẳng. “Chẳng thể nói”: Tánh của Chân Như chẳng lìa các pháp, chỉ chứng mới biết. Trong sai biệt mà thấy bình đẳng. Vì thế, người phát sanh sự giác ngộ hãy nên lìa hết thảy các tướng, tu Lục Độ vạn hạnh. Lìa các tướng là ở nơi Thật Tế lý địa, chẳng nhiễm mảy trần. “Tu vạn hạnh”: Trong các môn thuộc Phật sự, chẳng xả một pháp! Do chư pháp nhất như, hãy nên đừng xả một pháp nào. Do là pháp nhất như, cho nên đừng nhiễm mảy trần! Giác như thế, lìa như thế, tu như thế, thì pháp sẽ tương ứng, tánh tương ứng, sẽ được chứng tương ứng vậy! 


Nói chung, do mê mờ đối với bình đẳng, chấp lấy sai biệt, tâm liền thuận theo pháp mà chuyển, dẫu là phi pháp cũng trở thành chướng ngại. Nơi sai biệt mà thấy bình đẳng, pháp sẽ chuyển theo tâm, tức là chẳng có pháp nào không phải là Chân Như. Cổ đức nói “đón bạn, tiễn khách, gánh nước, vác củi, đi, đứng, ngồi, nằm”, trong mười hai thời, nơi các pháp lấy bất cứ một pháp nào đều được, chẳng phải là một bức tranh “đạo nhân vô sự hành lạc” ư? Hãy nên biết: “Thiên hạ vốn vô sự, kẻ khờ tự quấy nhiễu!” Từ trong “chẳng có Không và Hữu” mà chấp giữ tướng Không Hữu; từ trong “chẳng có thiện, ác”, mà nghĩ thiện, nghĩ ác. Vọng tưởng tơi bời, há chẳng phải là tự quấy nhiễu ư? Chọn lấy pháp nào cũng đều được, tự tại chi bằng! Cổ đức lại nói: Lúc chẳng ngộ, núi là núi, nước là nước. Khi đã ngộ, núi chẳng phải là núi, nước chẳng phải là nước. “Núi là núi, nước là nước”: Chỉ thấy các pháp. “Núi chẳng phải là núi, nước chẳng phải là nước”: Chỉ thấy nhất như. Lại có vị sau khi đã ngộ, ca rằng “thanh sơn hoàn thị cựu thanh sơn” (non xanh vẫn là non xanh cũ), ý nói: Các pháp vẫn y như cũ, nhưng thấy nhất như nơi các pháp, tức tuy non xanh vẫn như cũ, nhưng quang cảnh đã đổi      mới! 


[Giải thích] “Như Lai là nghĩa Như của các pháp”, dường như chỉ giải thích chữ Như, nhưng thật ra chữ Lai cũng được giải thích trong ấy. Vì sao nói vậy? Có đến, có đi là sự tướng sai biệt, tức là một trong các pháp. Các pháp đã Như thì Lai cũng là Như. Hết thảy chúng sanh đều Lai mà chẳng Như; thánh nhân Nhị Thừa thì Như mà chẳng Lai. Quyền vị Bồ Tát
 tuy Như mà chưa tận Như, tuy Lai vẫn chẳng thể tới trọn khắp. Chỉ riêng Phật Như Lai chứng tánh nhất như, nên trọn hết ngằn mé Chân Như là Lai. Chân Như không có ngằn mé, nên Lai cũng chẳng có ngằn mé. Chân Như bất động, nên Lai cũng bất động. Tuy gọi là Lai, thật ra là Lai mà chẳng Lai, chẳng Lai mà Lai. Hãy nên biết: Gọi là Như Lai, nhằm nói rõ cái Lai ấy chẳng có tướng Lai, nên nói là Như. Vì nói rõ cái Như chẳng có tướng Như, nên nói là Lai (ý nghĩa của tiết này là nói theo tướng đến đi, hai chữ “chư pháp” đã gồm thâu. Nói theo tướng “đến mà chẳng đến” thì chữ Như đã gồm thâu. Lại còn nói rõ nghĩa Như của các pháp, tức là dùng các pháp để trừ Như, dùng Như để trừ các pháp, nhằm hiển thị tánh đức giá chiếu đồng thời. Những điều đã nói trong các phần trước đều là nghĩa này. Dẫn các lời cổ đức v.v… chẳng phải là nói thừa thãi, mà là để tham cứu). 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.2.2. Xét theo quả đức để nói rõ Như 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.2.2.1. Nói rõ “không có pháp” 


(Kinh) Nhược hữu nhân ngôn, Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Tu Bồ Đề! Thật vô hữu pháp, Phật đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.


(經)若有人言，如來得阿耨多羅三藐三菩提。須菩提！實無有法，佛得阿耨多羅三藐三菩提。

(Kinh: Nếu có người nói Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Tu Bồ Đề! Thật sự chẳng có pháp để Phật đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề).

“Nhược hữu” có nghĩa là “chắc là có [người nói rằng]”. Vì kinh văn trong phần trước có nói “Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”, sợ có kẻ chẳng hiểu ý, nghe “Như Lai tức là nghĩa Như của các pháp”, do vậy bèn hoài nghi rằng: “Như Lai đã có nghĩa là ‘các pháp như nhau’, vậy thì không có Bồ Đề để đắc đã rõ rồi! Vì sao phần trên lại nói Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề vậy?” Vì ngăn chặn nỗi nghi ấy, nên lập ra [giả dụ] có kẻ nói như vậy, lại gọi trưởng lão để bảo rằng: Chắc là có kẻ nói [như thế], vì nghi là vẫn có pháp, chẳng biết thật sự không có pháp! Chỉ vì nêu rõ: Giác đã đến mức rốt ráo, không có gì để gọi tên, bèn gọi là “Phật đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” đó thôi! Từ chữ “ngôn” trở đi, có ý nói: Nếu nói theo tánh đức, quả thật các pháp nhất như. Do vậy, ở đây chẳng nói Như Lai, mà nói là Phật, chính vì để nói rõ: Được gọi là “đắc Bồ Đề”, ngụ ý đã chứng Vô Thượng Chánh Đẳng Giác, mà cũng chính là cái quả của “các pháp nhất như” vậy, há có nên bảo là “có pháp Bồ Đề để đắc” ư? Có gì để nghi nữa? Phần kinh văn tiếp theo dùng ý nghĩa “vô thật, vô hư” để giảng rõ: [Tuy nói là] đắc, nhưng thật sự không có gì để đắc; tuy chẳng có gì để đạt được, nhưng cũng chẳng ngại gọi là “đắc”, càng rõ rệt   hơn! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.2.2.2. Giảng rõ nhất như 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Như Lai sở đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, ư thị trung vô thật vô hư.


(經)須菩提！如來所得阿耨多羅三藐三菩提，於是中無實無虛。

(Kinh: Tu Bồ Đề! A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề do Như Lai đã đắc, trong ấy chẳng thật, chẳng hư). 


“Ư thị trung” tức là trong cái sở đắc đó. Ý nói: Dẫu như có kẻ nói “Như Lai đắc Bồ Đề”, trọn chẳng biết cái mà Như Lai đạt được chỉ là một cái “chẳng thật, chẳng hư”. “Chẳng thật, chẳng hư” chính là nghĩa “các pháp đều Như”. Nghĩa này sẽ được diễn nói rộng rãi để tiện lãnh hội.


1) Điều này gần giống như trong phần trên đã nói “pháp do Như Lai đạt được, pháp ấy chẳng thật, chẳng hư”, nhưng ý nghĩa hết sức khác biệt. Bởi phần trước là nói đến pháp chân thật, tức pháp do Như Lai đạt được chính là Thật Tướng. Thật Tướng là vô tướng, vô bất tướng. Vô tướng là chẳng thật. Vô bất tướng là chẳng hư. Nếu nói rốt ráo, Thật Tướng là tướng và bất tướng đều chẳng có. Vì thế nói là “vô thật, vô hư”. Nói là “hư” hay “thật” thì cũng đều chẳng có. Đấy là pháp chân thật dùng để chứng tỏ và kết lại ý “chân thật” được nói trong đoạn kinh văn trước đó. 


Ở đây là nói “thật sự chẳng có pháp”. Đã chẳng có pháp, còn bàn luận chi nữa? Đành phải như kẻ đó nói, bảo là “Như Lai đắc”, nhưng xét ra trong ấy, hoàn toàn là chẳng có gì để đắc. Vì sao vậy? Do thật sự chẳng có pháp. Đó là đặc biệt giả gọi là Đắc, chẳng thật; nhưng cũng chẳng ngại gì nói là “Như Lai đắc”. Vì sao vậy? Do cái đạt được chỉ là Như. Do “đạt được” điều đó, bèn gọi là Như Lai, do vô hư vậy (đấy là nói đối ứng với nghĩa được thuyết minh trên đây). 


2) A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tức là tên gọi khác của Chân Như giác tánh. Như vậy thì Như Lai chính là “nghĩa Như của các pháp”, giống như nói “xưng là Như Lai” là vì vị ấy đã chứng Chân Như giác tánh, đủ chứng tỏ pháp do Như Lai đã đắc chỉ là Như mà thôi. Vì thế, tuy gọi là “sở đắc” (pháp đạt được), nhưng trong cái “sở đắc” ấy, chẳng thật. Vì sao? Do giác tánh không tịch, mà nó cũng vô hư, vì sao vậy? Do giác tánh tỏ lộ toàn vẹn. Vì thế, bảo là “ư thị trung, vô thật, vô hư” (trong ấy chẳng thật, chẳng hư). Nói chung, chẳng phải cái Đắc vì có cái để đắc, cho nên là chẳng thật. Chẳng phải là cái Đắc vì không có đắc, cho nên là vô hư. Điều này chính là như Trung Biên Luận đã nói: “Chẳng có cái có thể chấp giữ (năng thủ) và cái bị chấp giữ (sở thủ) thì là Hữu. Có cái có thể chấp giữ và cái bị chấp giữ thì là Vô”. Cũng như Phật Tánh Luận giảng: “Do khách trần
 là Không, tách lìa pháp giới. Do vô thượng pháp bất không, nên thuận theo pháp giới”. Do khách trần là Không, nên vô thật. Do vô thượng pháp bất không, nên vô hư. Cần phải biết: Đức Phật nói lời này nhằm giảng rõ, chẳng thể do nghe nói Đắc, bèn nghi là có pháp. Chớ nên do nghe nói “vô pháp”, bèn nghi rốt cuộc chẳng có chứng! (đây là xét theo A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề để giảng rõ nghĩa).


3) Hễ nói “vô thật”, tức là nói Chiếu mà thường Tịch. Nói “vô hư”, tức là nói Tịch mà thường Chiếu. “Vô thật, vô hư” chính là song giá, song chiếu, Tịch Chiếu đồng thời. Trong ấy, một pháp chẳng sanh, đó là Tịch. Lại chẳng pháp nào không hiện, đó là Chiếu. Một pháp chẳng sanh, thật sự chẳng có pháp, nên là vô thật. Chẳng pháp nào không hiện, các pháp đều Như, nên là vô hư. Đấy là nói A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Như Lai đắc chính là đắc pháp ấy (Đấy là xét theo “Tịch Chiếu đồng thời” để giảng nghĩa).


4) “Vô thật, vô hư” chính là nghĩa Như Thật Không và Như Thật Bất Không được nói trong Khởi Tín Luận. Như Thật tức là Chân Như, do Chân Như là tánh thể của chân thật, nên nói là Như Thật. Nói rõ các pháp nhất như, tức là “chân thật”. Luận giảng về nghĩa Như Thật Không như sau: “Nói là Không vì vốn sẵn trước nay chẳng tương ứng với hết thảy các nhiễm pháp, tức là lìa tướng sai biệt của hết thảy các pháp, do tâm niệm chẳng hư vọng”. Đó là nói tuy trong tâm của hết thảy chúng sanh có ý niệm hư vọng, và hết thảy các tướng sai biệt năng sở đối đãi ô nhiễm, bất tịnh, nhưng tánh thể Như Thật ấy vẫn thường hằng, bất biến. Do vốn sẵn “một tịnh, một nhiễm” chẳng tương ứng. “Chẳng tương ứng” nghĩa là tách lìa. Tách lìa như thế nào? Cái Thể như thật vốn sẵn chẳng phải là tâm niệm hư vọng. Lại nói: “Hãy nên biết Chân Như tự tánh, chẳng phải là hữu tướng, chẳng phải là vô tướng, cho đến chẳng phải là tướng vừa một, vừa khác. Nói chung là do có vọng tâm, phân biệt trong mỗi niệm, nên đều chẳng tương ứng. Vì thế nói là Không. Nếu lìa vọng tâm, thật sự chẳng có gì để có thể là Không”. Đó là nói: Được gọi là Không, tức là rỗng không ý niệm hư vọng và tướng sai biệt. Do vậy nói “chẳng phải là có tướng, chẳng phải là không có tướng, cho đến chẳng phải là tướng vừa một, vừa khác”. Đó có nghĩa là nói “lìa tướng”. Nếu lìa hết các tướng thuộc bốn câu đối đãi như “có, không, một, khác”, sẽ lìa tâm niệm hư vọng. Lìa các thứ ấy thì Chân Như tự tánh hiện tiền. Do đó nói “nếu lìa tâm hư vọng, thật sự chẳng có gì để có thể Không”, cho thấy: Nói là Không, chẳng phải là nói “không có Chân Như tự tánh”! Như vậy thì làm thế nào để có thể lìa tâm niệm hư vọng để rỗng không chúng? Do vọng tâm phân biệt trong tất cả mỗi niệm, vốn chẳng tương ứng với Chân Như tự tánh, rõ ràng là tự tánh vốn không, cho nên có thể rỗng không. Nhưng nhiễm tướng vọng niệm đã là Không, Chân Như bèn hiển hiện, cho thấy nó tuy là không mà bất không vậy! 


[Luận] giảng về ý nghĩa của Như Thật Bất Không như thế này: “Nói Bất Không do đã hiển lộ pháp thể là Không, chẳng vọng, tức là chân tâm thường hằng bất biến, tịnh pháp trọn đủ, nên gọi là Bất Không”. Đó là nói pháp thể rỗng không các vọng niệm; đó là chân tâm thường hằng bất biến, trọn đủ vô lượng pháp công đức thanh tịnh; vì thế là Bất Không. Pháp thể là nói tới chân tánh nhất như, được gọi là Chân Như. Chân Như là cái Thể của hết thảy các pháp, cho nên gọi là “pháp thể”. Luận lại viết: “Cũng chẳng có tướng để có thể giữ lấy. Do lìa niệm đối với cảnh giới, do chỉ có chứng là tương ứng”. Đấy là nói chân tánh của các pháp nhất như chính là cái Thể của hết thảy các pháp, thật sự không có pháp, cũng chẳng nên trụ. Do lìa niệm đối với cảnh giới, chỉ có chứng mới biết; vì vậy bảo là “cũng chẳng có tướng để có thể giữ lấy” ý nói: Bất Không mà không vậy! 


Gộp chung những nghĩa trên đây từ trong luận để xem, [sẽ biết] Như Thật Không là vô thật, Như Thật Bất Không là vô hư. Không mà Bất Không là vô thật, lại còn vô hư. Bất Không mà Không là đã vô hư, mà lại còn vô thật. Đấy chính là chân thể Như Như bất động của hết thảy các pháp. Vì vậy, ở đây, đức Phật nói “Như Lai đạt được A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”, nhưng trong đó, “chẳng thật, chẳng hư” chính là để giải thích “Như Lai tức chư pháp Như nghĩa” (Như Lai chính là nghĩa Như của các pháp) trong phần kinh văn trước đó. Hơn nữa, đọc kỹ lời luận, sẽ hiểu Bất Không là do Không mà có, có thể biết vô hư là do vô thật mà có. Các pháp nhất như là do “thật sự chẳng có pháp” mà có. Dùng luận để chứng kinh, nghĩa thú rành rành. Lại còn có thể thấy hai đoạn luận được trích dẫn chẳng khác dung hội ý chỉ chánh yếu của kinh này để nói vậy! Vì thế, muốn hiểu rõ kinh này, chẳng thể không đọc Khởi Tín Luận (đây là dựa theo Khởi Tín Luận để nói rõ ý nghĩa). 


5) “Vô thật” có thể hiểu là nói về các pháp. Các pháp do duyên sanh, cho nên vô thật. Có thể hiểu “vô hư” là nói tới Như. Chân Như bất không, nên là vô hư. Tướng của các pháp tuy là duyên sanh mà vô thật. Tánh của các pháp giống như Chân Như mà vô hư. Vì thế nói “ư thị trung, vô thật vô hư”, tức là nói Như Lai đạt được A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, thật sự chẳng có pháp, mà cũng chẳng có gì để đạt được, chỉ là chứng nghĩa “các pháp đều Như” đó thôi (đây là xét theo nghĩa “các pháp đều Như” để nêu rõ ý nghĩa). 


6) “Vô thật, vô hư” là Không và Hữu như một, tánh đức vốn sẵn như thế. Như Lai chứng điều này. Do vậy, Ngài nói khoa này, khiến cho chúng sanh giác ngộ rồi tu tập pháp này. Cần phải biết: Bốn chữ ấy (vô thật vô hư) bình đẳng, chẳng thể coi thành hai chuyện, chẳng thể hạn cuộc chia thành trước sau. Nếu quán hết thảy các pháp chỉ là thật; đó là phàm phu. Nếu quán hết thảy các pháp chỉ là hư, đó là Nhị Thừa. Nếu quán hết thảy các pháp trong thật có hư, trong hư có thật, vẫn là Bồ Tát thuộc Quyền vị. Chỉ có Phật chẳng vậy, quán hết thảy các pháp vô thật vô hư, là một chỉnh thể. Đã vô thật lại còn vô hư, vô hư lại còn vô thật, đó gọi là “các pháp đều Như”, cũng chính là Không Hữu đồng thời. Hãy nên giác như thế, hãy nên tu như thế. Tu như thế nào? Chính là hãy sanh tâm chẳng trụ vào đâu, lìa hết thảy các tướng để hành bố thí Lục Độ, hòng lợi ích hết thảy chúng sanh. Phải chú trọng sao cho khi lìa tướng thì chính là lúc tạo lợi ích, khi tạo lợi ích chính là lúc lìa tướng. Đấy chính là sanh tâm vô trụ; đấy chính là phát Vô Thượng Bồ Đề. Tuy nói là “phát”, nhưng thật ra chẳng có pháp Bồ Đề! Như thế thì mới mong tương ứng với giác tánh “các pháp đều Như, vô thật, vô hư”. Ngay cả các danh tướng như “vô thật, vô hư, các pháp đều Như” v.v… cũng lại lìa bỏ, thì mới là “chẳng có pháp”, mới có thể tương ứng. Nếu chẳng phải vậy, tuy nói là “phát Bồ Đề”, nhưng thật ra đã quên mất Bồ Đề. Hễ quên mất Bồ Đề, liền thành ma sự. Chúng ta phải nên luôn luôn nhắc nhở điều này. Hãy nên biết: Đức Thế Tôn nói ra pháp tự chứng, chẳng có gì khác, chỉ vì muốn cho người đọc kinh, nghe pháp, sẽ y giáo phụng hành đó thôi (đây là xét theo sự sách tấn tu tập để giải thích ý nghĩa). 

Tổng hợp các ý nghĩa đã nói trên đây để xét, có thể biết đức Phật nói khoa này với dụng ý nêu rõ “Bồ Đề vô tướng” mà thôi! Do vô tướng, nên chẳng có pháp để phát Bồ Đề, chẳng có pháp để đắc Bồ Đề. Vì thế nói là “vô thật”. Do vô tướng, cho nên chẳng phải chỉ một pháp là Bồ Đề, mà pháp nào cũng đều là Bồ Đề; đấy là “vô hư”. Do vậy, lại nói khoa sau để kết lại nghĩa này (đấy là xét theo sự khởi phát phần sau để giải thích ý nghĩa). 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.2.3. Dựa theo các pháp để giảng Như 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.2.3.1. Nói rõ “chính là hết thảy các pháp” 

(Kinh) Thị cố, Như Lai thuyết nhất thiết pháp giai thị Phật pháp. 


(經)是故，如來說一切法皆是佛法。


(Kinh: Vì thế, Như Lai nói hết thảy các pháp đều là Phật pháp). 


Đối với ý nghĩa “các pháp đều Như” vừa nói trên đây, vì sao thấy các pháp đều nhất như? Tới đây, bèn kết luận rằng: Do hết thảy các pháp đều là Phật pháp. Hai chữ “thị cố” (vì thế), bàn theo mạch văn gần thì chính là tiếp nối ý “vô thật, vô hư”. Nếu truy ngược lại nguồn gốc, sẽ là thừa tiếp ý “chư pháp Như nghĩa” (nghĩa Như của các pháp), có nghĩa là: Do các pháp là duyên sanh nên chẳng thật; do cùng là như thật nên vô hư. Bởi lẽ ấy, Như Lai nói “hết thảy các pháp đều là Phật pháp”. Do “nghĩa Như của các pháp”, mở rộng thành “vô thật, vô hư”, tức là dùng “vô thật, vô hư” để tỏ rõ “hết thảy đều phải”. Lại dùng “hết thảy đều phải” để chứng minh và kết lại “các pháp nhất như”. Lần lượt sanh ra nhau, lần lượt giải thích lẫn nhau, thật sự đều nhằm nói rõ một nghĩa. Nghĩa như thế nào vậy? Hãy nên chẳng trụ vào đâu! Đấy chính là lý do Phật pháp không gì chẳng viên, chính là lý do Phật pháp không gì chẳng diệu vậy! 


Ba chữ “Như Lai thuyết” trọng yếu nhất, nói rõ: Đây là nói theo tánh. Nếu nói theo tướng, hết thảy các pháp sẽ chỉ là hết thảy các pháp, há có phải là Phật pháp? Nói chung, do nói rõ “lìa tướng để quán tánh”, thì pháp nào cũng đều là đạo. Do vậy, kinh Lăng Nghiêm dạy: “Ngũ Uẩn, lục nhập, nãi chí thập bát giới, giai Như Lai Tạng diệu Chân Như tánh” (Năm uẩn, sáu nhập, cho đến mười tám giới, đều là tánh Chân Như mầu nhiệm nơi Như Lai Tạng). Do đó, cổ đức nói: “Song ngoại hoàng hoa mạc phi Bát Nhã, đình tiền thúy trúc, tận thị Chân Như” (Hoa vàng ngoài cửa sổ không gì chẳng phải là Bát Nhã. Trúc biếc trước sân toàn là Chân Như). Đó chính là nói “hết thảy các pháp đều là Phật pháp”. Nói chung, pháp thế gian hay xuất thế gian đều là duyên sanh. Biết là duyên sanh, quán tánh của các pháp chẳng khác, cái Thể bất biến, vậy thì hết thảy các pháp đều là [Phật pháp], các pháp đều là nhất như. Nếu không, cứ trụ vào pháp để phát tâm, cứ trụ vào pháp để tu hành, thì Phật pháp cũng chẳng phải là Phật pháp, huống hồ hết thảy các pháp! Phật pháp được nói ở đây chẳng thể hạn cuộc trong pháp do đức Phật đã nói! 

Phật nghĩa là giác. Hết thảy các pháp đều là giác pháp, tức pháp nào cũng đều là Bồ Đề, nhằm nói rõ: Bồ Đề chẳng phải là riêng có một pháp! Bởi lẽ, “lìa tướng quán tánh” thì từ hết thảy các pháp mà giác chiếu tánh Nhất Chân. Vì thế, pháp nào cũng đều là Bồ Đề. Đấy là xét theo nghĩa Như để nói. Nếu nói suy rộng ra, hễ lúc hành các pháp thế gian, [đều dùng] từ bi làm gốc, đều vì lợi ích người khác, chẳng giữ ý niệm lợi lạc chính mình, mỗi mỗi đều chẳng trái nghịch Phật pháp, thì cũng có thể nói “pháp thế gian chính là Phật pháp”. Nếu bảo là hành Phật pháp, mà có cái tâm danh lợi, cầu cung kính, thì Phật pháp cũng trở thành pháp thế gian. Khoa này chính là dùng ngay hết thảy các pháp để giảng rõ Như, tức là nói các pháp và Phật pháp như một. Chính vì trừ khử tướng của pháp Bồ Đề mà “hết thảy các pháp đều là [Phật pháp]”. Nhưng tướng của một pháp đã trừ, thì tướng của hết thảy các  pháp  cũng 
đều nên trừ. Vì thế, khoa sau lại trừ khử hết thảy các pháp. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.2.3.2. Nói rõ “lìa hết thảy các tướng” 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Sở ngôn nhất thiết pháp giả, tức phi nhất thiết pháp, thị cố danh nhất thiết pháp. 


(經)須菩提！所言一切法者，即非一切法，是故名一切法。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Hết thảy các pháp như đã nói tức chẳng phải hết thảy các pháp, cho nên gọi là hết thảy các pháp).

Khoa này là “trừ khử hết thảy các pháp”, tức là dùng đó để chứng minh, kết luận “đều là Phật pháp”. Vì sao nói “hết thảy các pháp đều là Phật pháp”? Do chúng chẳng phải là hết thảy các pháp! “Chẳng phải” là nói theo tánh. Nói theo tánh là nói đừng nên chấp tướng, cho nên nói “tức phi”. Biết “tức phi” mà chẳng chấp tướng, sẽ là Phật pháp, mà chẳng phải là hết thảy các pháp. Do vậy nói “đều là Phật pháp”. Đã đều là Phật pháp, vì sao lại gọi là “hết thảy các pháp”? Do không gì chẳng phải là giả danh “hết thảy các pháp”. “Thị danh” (Thì gọi là) là nói theo tướng. Nói theo tướng với dụng ý quy vào tánh, nên nói là “thị danh”. Biết là giả danh, bèn quy vào tánh. Tuy gọi “hết thảy các pháp” mà đều là Phật pháp. Vì thế nói “hết thảy các pháp đều là Phật pháp”. Do lãnh hội hết thảy các pháp đều chẳng phải, liền biết chúng chỉ là giả danh. Do lãnh hội hết thảy các pháp “thị danh”, liền biết chúng chẳng phải chân thật! Đó là đã chẳng hiểu “đấy là hết thảy các pháp”, mà hiểu “đấy chính là Phật pháp”. Đó là nguyên do vì sao “hết thảy các pháp đều là Phật pháp”. Hãy nên biết “tức phi” và “thị danh”, nói gộp lại, đều là để nêu rõ ý nghĩa “vô thật, vô hư, Không Hữu đồng thời”. Đức Thế Tôn nói điều này nhằm dạy hành nhân trong mười hai thời đi, đứng, nằm, ngồi, đối cảnh tùy duyên, hãy đều nên quán như thế, thì nơi đâu cũng đều là đạo tràng, mọi chuyện đều tăng trưởng Bồ Đề; đó gọi là “vô lượng ấn pháp môn”. Hơn nữa, khoa này dùng “lìa hết thảy các tướng” để giảng Như, tức là để nói rõ các pháp và [cũng nhằm nêu rõ] “các pháp đều là nhất như”. Do hết thảy các pháp đều Như, cho nên hết thảy các pháp đều là Phật pháp.


Trên đây đã nói “nghĩa Như của các pháp vô thật, vô hư, hết thảy đều là phải, hết thảy chẳng phải, hết thảy được gọi là”, đều nhằm xiển minh “giác tánh thanh tịnh” đó thôi! Giác tánh thanh tịnh trọn chẳng có sắc tướng. Vì thế, đắc Bồ Đề, thật sự chẳng có pháp, mà khi sắc tướng rỗng không chính là lúc giác tánh hiển lộ. Do vậy, đắc Bồ Đề cũng thuộc “chẳng hư”. Đã chẳng hư, mà lại chẳng có thật pháp, đúng là giống như mượn hết thảy các pháp để trải qua sự việc hòng rèn luyện cái tâm. Rỗng không hết sạch các tướng, lại cần gì phải tìm Bồ Đề ở riêng ngoài hết thảy các pháp? Vì sao vậy? Tâm Kinh dạy: “Thị chư pháp Không tướng, bất sanh, bất diệt, bất cấu, bất tịnh, bất tăng, bất giảm” (tướng Không của các pháp ấy chẳng sanh, chẳng diệt, chẳng nhơ, chẳng sạch, chẳng tăng, chẳng giảm), há chẳng phải là rành rành đối ứng với Vô Thượng Bồ Đề ư? Nói chung, tự tánh như ma-ni châu, tùy theo phương mà hiện sắc
 (ví như tự tánh vốn có của các pháp hiển hiện), nhưng trong châu trọn chẳng có mảy may sắc tướng nào (ví như chẳng phải là hết thảy các pháp). Phật pháp như cơm thường ăn trong nhà, tự phải nên ăn no, nhưng người ăn phải chú trọng tiêu hóa (ví như Bồ Đề cũng đừng nên trụ). Tức là bản thân người ấy phải nên thường tỉnh giác, chẳng “chính là”, chẳng lìa, tùy chốn, tùy thời, đều có thể chân thật thọ dụng. 


Pháp do đức Phật nói, hễ bàn về Lý đều bao gồm Sự, nói về tánh liền bao gồm tu. Khoa lớn “pháp nào cũng đều Như” này đều nói về thánh trí tự giác, khiến cho người học nương theo đó mà khởi quán chiếu. Ắt phải lìa tướng, lìa niệm, thì mới có thể khế nhập, sao có thể nói được? Hễ nói, liền rớt vào danh tướng, nhưng lại chẳng thể không nói! Vì thế, nói đến công phu tu tập, đành phải dùng phương pháp nói quanh quẩn, gián tiếp để diễn nói, người nghe cần phải lãnh hội nơi không có câu chữ! Sau này, những điều cần nói sẽ đều như thế, xin hãy chú ý! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.1.2.4. Dựa theo Báo Thân để giải thích Như 

(Kinh) “Tu Bồ Đề! Thí như nhân thân trưởng đại”. Tu Bồ Đề ngôn: “Thế Tôn! Như Lai thuyết nhân thân trưởng đại, tắc vi phi đại thân, thị danh đại thân”. 


(經)須菩提！譬如人身長大。須菩提言：世尊！如來說，人身長大，則為非大身，是名大身。

(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ví như thân người to lớn”. Tu Bồ Đề thưa: “Bạch Thế Tôn! Như Lai nói thân người to lớn, tức chẳng phải là thân lớn, bèn gọi là thân lớn”). 


“Thí như nhân thân trưởng đại” (Ví như thân người to lớn), tức là như trong phần giải thích trước đó đã nói “thí như hữu nhân, thân như Tu Di sơn vương” (ví như có người, thân như núi chúa Tu Di). Thân như núi Tu Di, nên nói là “trưởng đại”, đó là nói Báo Thân của Phật. Do trong phần trước đã nói, trưởng lão biết nghĩa ấy sâu xa; vì thế, chẳng đợi nói xong, liền giải thích nghĩa ấy như sau: “Tắc phi vi đại thân, thị danh đại thân” (Tức chẳng phải là thân lớn, nên gọi là thân lớn). “Thị danh” (Thì gọi là) nói rõ: Không gì chẳng phải là thân tướng to lớn. “Tắc phi” (Thì chẳng phải): Đã nói là “trưởng đại” thì vẫn rơi vào số lượng. Hãy nên lìa tướng để quán thì Pháp Thân vô biên chính là to lớn tuyệt đối. Sở dĩ trưởng lão chẳng đợi nói xong, khiến cho người khác hiểu rõ, là vì trước đó [chánh kinh] đã từng nói “thân như núi chúa Tu Di”. Nói “Như Lai thuyết” chính là để chỉ rõ: Pháp Thân và Báo Thân như một. Thoạt nhìn thì khoa này dường như chẳng liên quan với ba khoa trước đó, nhưng thật ra, ý nghĩa trong ba khoa trước đó do có khoa này mà được triệt để hiển lộ. Bởi lẽ, trước đó là xét theo danh hiệu, quả đức, và các pháp để giảng Như, đều là “pháp thuyết” (法說, dùng pháp để nói). Khoa này dựa theo Báo Thân để giảng Như, tức là “dụ thuyết”  (喻說, dùng thí dụ để nói), vì thế nói “thí như”. Sợ người nghe phần “pháp thuyết” chẳng hiểu rõ ràng, bèn dùng “dụ thuyết” để [người nghe] được hiểu rành rẽ. Hãy nên biết: Phần pháp thuyết trên đây chỉ nhằm giảng rõ lý này. Dụ thuyết trong phần này căn cứ trên sự thật. Do dùng sự thật để chứng minh, Lý ấy càng được tin tưởng, vi tế hơn. Đấy là lý do vì sao lập ra khoa này. Muốn biết rốt ráo, trước hết, cần phải hiểu nghĩa của Pháp Thân và Báo Thân. 


Pháp Thân có hai nghĩa:


1) Cái gọi là Pháp Thân chính là tự tánh thanh tịnh, còn gọi là tự tánh Pháp Thân. Phật và chúng sanh cùng có điều này; đó gọi là tánh đồng thể, là Chân Như mà hết thảy các pháp đều chẳng vượt ra ngoài được! Chỉ vì chúng sanh đang bị ngăn chướng, nên [Pháp Thân] chẳng thể hiển lộ trọn vẹn. Do vậy, nói theo phía chúng sanh, còn gọi là “tại chướng Pháp Thân”, hoặc “tại triền Pháp Thân” (在纏法身, Pháp Thân bị trói buộc trong phiền não). 


2) Hết thảy chư Phật trải qua vô lượng kiếp siêng tu vạn hạnh, phước huệ trang nghiêm, khiến cho quang minh trí huệ nơi tự tánh hiển hiện viên mãn. Điều này gọi là “xuất chướng Pháp Thân”, hoặc gọi là “xuất chướng Chân Như”, lại còn gọi là “báo đắc Pháp Thân”, tức là Pháp Thân thoát khỏi chướng, là quả báo do siêng tu vạn hạnh mà đạt được, tức là Quả Báo Thân. Xét theo tướng để nói, thì gọi là Báo Thân. Vì thế, ở đây gọi là “đại thân”. Nói “trưởng đại” là nói theo danh tướng. Nếu nói theo tánh, chính là “xuất chướng Pháp Thân”. Pháp Thân chẳng phải là tướng, chẳng rơi vào số lượng dài, ngắn, lớn, nhỏ. Vì vậy ở đây nói là “phi đại thân” (chẳng phải là thân lớn). 

Đủ thấy Báo Thân và Pháp Thân chẳng một, chẳng khác (một đằng là nói theo tướng, một đằng là nói theo tánh. Do vậy, chẳng phải là một. Nhưng thật sự là một thân, cho nên chẳng khác). Do bởi lẽ này, Báo Thân cũng có hai nghĩa:

1) Xét theo phương diện lìa hết thảy các chướng, tịnh đức viên mãn để nói, thì gọi là Tự Báo Thân, tức Xuất Chướng Pháp Thân, hoặc Báo Đắc Pháp Thân. Ý nói: Tu nhân, chứng quả, tự độ đã xong, cho nên gọi là Tự Báo Thân.

2) Nếu nói theo khía cạnh “trọn khắp hết thảy các cảnh, quang minh chiếu trọn khắp”, thì gọi là Tha Báo Thân. Do Pháp Thân hiện tướng báo đắc (tướng đạt được do quả báo), vốn là để lợi lạc người khác, nên gọi là Tha Báo Thân. Có thể thấy Tự Báo và Tha Báo cũng là chẳng một, chẳng khác (một đằng nói theo Tự Thọ Dụng, đằng kia nói theo Tha Thọ Dụng, cho nên chẳng một. Nhưng vẫn là một thân, cho nên chẳng khác). Do vậy, đủ thấy danh xưng đều là giả lập, mà cũng đủ thấy tánh và tướng chẳng hề lìa nhau! 

Nêu ra những điều này để nói, chẳng ngoài hai ý nghĩa là giải trừ ngờ vực và chứng nghĩa, tức là giải trừ mối nghi do chẳng hiểu ý, chính là dùng sự chứng đắc để kết lại các nghĩa được nói trước đó. Đấy là vì ngăn ngừa kẻ nghe nói ba khoa trước đó mà chẳng thể dung hội, sẽ có thể dấy lòng nghi rằng: “Đã rõ ràng là hết thảy các pháp, sao lại đều là Phật pháp? Đã là như một, cớ sao lại có các pháp? Vô thật vô hư rốt cuộc là nói điều gì? Hơn nữa, nhiều lượt nói “thật sự chẳng có pháp”, nhưng Báo Thân, quang minh, và tướng hảo của Phật vốn do vô lượng pháp công đức tạo thành, chẳng phải rõ ràng là có pháp tướng đó ư? Đã chẳng thật sự có pháp để có thể đắc, mà đắc Báo Thân này, đấy chẳng phải là thật pháp ư?”


Trọn chẳng biết: Hết thảy các pháp vốn do Chân Như tự tánh tùy duyên mà hiện. Nếu chẳng chấp tướng của các pháp, khi thấy các pháp, sẽ thấy tánh của các pháp. Ví như Báo Thân, đó cũng là tướng hiển hiện của Xuất Chướng Pháp Thân. Sở dĩ hiển lộ tướng là để lợi tha, nhưng chẳng chấp tướng của Báo Thân, liền thấy tánh của Pháp Thân, hai đằng chẳng ngăn ngại nhau. Vì thế, tuy có các pháp, nhưng chúng thật sự là như một. Tuy là như một, nhưng chẳng ngăn ngại có các pháp. Cần phải biết: Như Lai đạt được “vô thật, vô hư” chỉ là do chứng giác tánh thanh tịnh Tịch Chiếu đồng thời. Ví như Báo Thân tuy có tướng hảo và quang minh, nhưng chẳng trở ngại tự tánh thanh tịnh. Lại còn do tự tánh thanh tịnh, mà có tướng hảo và quang minh. Đấy chẳng phải là giác tánh Tịch Chiếu đồng thời, vô thật, vô hư ư?


Suy ra hết thảy các pháp vốn chẳng phải chân thật, đều là giả danh. Nhưng biết chúng là giả danh, sẽ biết đó là tướng Chân Như. Biết chúng “tắc phi”, sẽ biết chúng đều là tánh Chân Như vậy. Ví như Báo Thân cũng giả gọi là “trưởng đại” (to lớn), bất quá là hình bóng của Chân Như Pháp Thân đó thôi! Do vậy, nó chẳng phải là to lớn, hãy nên quán tự tánh của Chân Như thanh tịnh. Do chẳng quán tướng mà quán tánh, Báo Thân sẽ chính là Pháp Thân. Do vậy, hết thảy các pháp đều là Phật pháp. Tóm lại, nói “chẳng có pháp”, nói “lìa tướng” là để trừ khử căn bệnh trụ pháp, trụ tướng, chẳng phải là tuyệt đối chẳng có pháp, chẳng có tướng! Nói “chẳng có pháp để có thể đắc” là nói “tuy đắc mà chẳng có ý tưởng là đắc”, chẳng phải là rốt ráo “chẳng đắc”. Cần phải biết: Chẳng nên trụ chấp là vì các pháp như một, do chúng vô hư mà vô thật, chẳng phải là rốt ráo chẳng có pháp, vô tướng, vô đắc! Chính vì các pháp như một, cho nên vô thật mà vô hư. Hiểu được nghĩa ấy thì hết thảy các pháp đều là Phật pháp. Chẳng hiểu rõ nghĩa này, Phật pháp cũng chẳng phải là Phật pháp. Do vậy, chớ nên không hiểu rõ lý “Pháp Thân và Báo Thân chẳng một, chẳng khác!” 


Hiểu rõ “chẳng một, chẳng khác”, sẽ biết chẳng phải là có pháp, chẳng phải là không có pháp, chẳng phải là có tướng, chẳng phải là không có tướng, chẳng phải là có đắc, chẳng phải là không đắc, sẽ triệt để hiểu rõ các nghĩa như “nghĩa Như của các pháp, vô thật, vô hư, hết thảy đều là” v.v… Vì sao vậy? Do chúng chẳng một, nên thành các pháp mà vô thật. Vì thế nói là “tức phi”. Do chúng chẳng khác, nên là như một mà vô hư, cho nên nói “giai thị” (đều chính là). Biết từ trong “chẳng khác” mà thấy “chẳng một”, nên tuy là “như một”, mà chẳng chẳng ngăn ngại là “các pháp”. Biết từ trong “chẳng một” mà thấy “chẳng khác”, thì tuy là các pháp mà chẳng trở ngại “như một!” Hơn nữa, chẳng phải chỉ là “chẳng khác” trong một lúc, mà là khi chẳng khác thì chính là lúc “chẳng một”, nên nói là “vô thật, vô hư”. Hiểu rõ hư và thật đều chẳng thể nói, cho nên đều nói là Vô. Hơn nữa, do chẳng một, nên tuy “chính là” mà nói là “danh” (gọi là). Do chẳng khác, nên tuy là “danh” mà nói là “chính là”. Tuy chẳng một mà thật sự chẳng khác, nên đã nói “thị danh”, lại nói “giai thị” (đều là). Tuy chẳng khác mà thật sự chẳng một, nên đã nói là “giai thị”, lại nói “thị danh”. Nói chung, tướng tuy chẳng một, tánh thì chẳng khác. Do vậy, hết thảy các pháp đều là Phật pháp. Tánh cố nhiên chẳng khác, tướng vẫn chẳng một! Vì thế, “tức phi” hết thảy các pháp, “thị danh” hết thảy các pháp! Đức Thế Tôn dùng “Báo Thân và Pháp Thân chẳng một, chẳng khác” để chỉ rõ, nhưng lý “chẳng một, chẳng khác” có thể dung thông để áp dụng vào các nghĩa thuộc ba khoa trước đó. Đó là nguyên do tại sao cuối cùng Ngài lại nêu ra Báo Thân để bảo rõ, khiến cho nghĩa “pháp nào cũng đều Như” được triệt để phô bày trọn vẹn vậy! 


Trong phần giải thích trước đó, đã nêu ra Báo Thân để nói, nhằm chứng minh “đừng nên trụ vào đâu để sanh tâm”. Bởi lẽ, đối với cái quả Báo Thân này, vẫn nói là “phi thân, thị danh” (chẳng phải thân, thì gọi là) vì Phật chẳng trụ vào thân ấy. Vì thế, khi Bồ Tát tu nhân, chớ nên trụ vào đâu, nhưng chẳng phải là không có thân to lớn thù thắng mầu nhiệm ấy! Thân ấy được trang nghiêm bởi phước huệ của Lục Độ vạn hạnh, cho nên khi tu nhân, hãy nên vô trụ mà sanh tâm Lục Độ. Ở đây, dùng Báo Thân và Pháp Thân “chẳng một, chẳng khác” để hiển lộ nghĩa “pháp nào cũng đều Như”. Do vậy, tuy nói là đồng, nhưng ý chỉ chủ yếu bất đồng! 


Khoa lớn “các pháp đều Như” này hiển lộ tột cùng quả đức. Hiển lộ quả đức nhằm nêu rõ nhân hạnh. Vì thế, khoa tiếp theo đây bèn nói về cái nhân. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2. Nói về cái nhân 


Chia thành hai phần: 

1) Trực tiếp trừ khử pháp chấp. 

2) Khiến cho đạt được vô ngã. 

Phần thứ nhất lại gồm hai đoạn: 

1) Xét theo độ sanh để trừ khử. 

2) Xét theo trang nghiêm cõi nước để trừ khử. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.1. Trực tiếp trừ khử pháp chấp 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.1. Xét theo độ sanh để trừ khử 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.1.1. Nêu ra sự trừ khử 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Bồ Tát diệc như thị. Nhược tác thị  ngôn, ngã 
đương diệt độ vô lượng chúng sanh, tắc bất danh Bồ Tát.


(經)須菩提！菩薩亦如是。若作是言，我當滅度無量眾生，則不名菩薩。


(Kinh: Tu Bồ Đề! Bồ Tát cũng như thế. Nếu nói như thế này “ta sẽ diệt độ vô lượng chúng sanh” thì chẳng gọi là Bồ Tát). 

“Như thị” là nói về khoa lớn “các pháp đều Như” trên đây, tức là nói Phật là chuẩn mực của Bồ Tát. Đừng nói “các pháp đều Như” là sở chứng của Phật, ta chẳng thể bén mảng được! Hãy nên biết: Phật có thể chứng như thế là do từ nhân địa mà tu như thế. Vì vậy, hết thảy các Bồ Tát vừa mới phát khởi tâm giác ngộ cũng nên thấu hiểu nghĩa “các pháp đều Như” như thế để chẳng trụ vào pháp. 


Hai chữ Như Thị chỉ chung các khoa trước đó, tức là có thể hiểu chữ Như là “các pháp như một”, hiểu chữ Thị là “hết thảy đều là”. Gộp lại để xem, sẽ là vô thật, vô hư. Hết thảy chư pháp là vô thật, “đều là như một” là vô hư, tức là nói Bồ Tát tu nhân nhằm quyết đạt được cái quả thù thắng. Quả Báo Thân Như cũng phải do tâm Như nơi nhân địa. Ắt phải tương ứng với với hết thảy các pháp vô thật, nhưng chẳng chấp một pháp nào, lại còn tương ứng với vô hư “đều là như một”, nhưng chẳng phế một pháp nào. Lại còn khi chẳng chấp liền chẳng phế, khi chẳng phế liền chẳng chấp. Như Thị như vậy thì hư lẫn thật đều chẳng có, tức là cái nhân như thế, ắt cái quả cũng như thế! 


Câu “Bồ Tát diệc như thị” (Bồ Tát cũng như thế) là nêu chung cả hai khoa “độ sanh” và “trang nghiêm cõi nước” đều phải nên như thế. Độ sanh như thế nào? Chính là lìa tướng để hành Lục Độ. Trang nghiêm cõi nước như thế nào? Cũng chính là lìa tướng mà hành Lục Độ, được gọi là “phước huệ trang nghiêm”. Vì thế, phải nên rộng hành Lục Độ, chẳng phế một pháp nào! Lại phải nên chẳng chấp tướng Lục Độ, nhưng chẳng chấp một pháp nào. “Chẳng phế, chẳng chấp” thì mới có tư cách là Bồ Tát. Vì thế, đều phải nên như thế. Từ “nhược tác thị ngôn” (nếu nói như thế này) trở đi là nói tương phản để giảng rõ, [ngụ ý]: Nếu chẳng phải là như vậy, sẽ đánh mất tư cách Bồ Tát! 


“Ngã đương diệt độ vô lượng chúng sanh” (Ta sẽ diệt độ vô lượng chúng sanh) lại còn tương ứng khít khao với “ngã ưng diệt độ nhất thiết chúng sanh” (ta phải nên diệt độ hết thảy chúng sanh) như đã nói trong phần kinh văn trước đó. Phần trước nói “đương sanh như thị tâm” (hãy nên sanh cái tâm như thế) rõ ràng là đức Thế Tôn truyền dạy hãy nên [sanh tâm độ hết thảy chúng sanh] như thế, nay bèn nói “bất danh Bồ Tát” (chẳng gọi là Bồ Tát) là vì sao? Trong ấy, chứa đựng nghĩa sâu xa, vi tế, đại lược chia thành ba tầng để nói rõ: 

1) Cần phải biết: Phần trước nhằm dạy hãy nên tận hết trách nhiệm, bổn phận như thế, trừ khử cái tâm tự cho là Bồ Đề, nhưng [nếu hành nhân đã làm như thế, tuy] chẳng chấp Bồ Đề, lại tự cho là [chính mình] đã tận hết trách nhiệm. [Như thế thì] tuy thay đổi diện mạo, vẫn là giữ lấy pháp y hệt, vẫn trụ tướng giống hệt! Phân biệt, chấp trước y hệt như cũ, phải nên làm như thế nào? Do vậy, bèn chê trách là “bất danh Bồ Tát”. Chữ Tắc [trong câu “tắc bất danh Bồ Tát”] khẩn thiết lắm! Nếu có chút ý niệm ấy trong tâm (tức ý niệm “sẽ diệt độ vô lượng chúng sanh”), sẽ đánh mất tư cách Bồ Tát! Ắt phải quán chiếu vi tế, miên mật, khám nghiệm vi tế, miên mật, thâm nhập từng tầng vi tế hơn, đã trừ khử rồi lại trừ khử, sao cho cái tâm chẳng sanh một niệm, thanh tịnh trọn chẳng có mảy trần, diệt độ vô lượng mà dường như chẳng có chuyện ấy, ngõ hầu tương ứng với nghĩa “như một”. Hễ có chút niệm, là đã chấp tướng, là đã giữ lấy pháp, là phân biệt, vẫn là ngã kiến vậy! 

2) Khai thị trong phần trước không chỉ nhằm dạy “phải nên trọn hết trách nhiệm độ sanh, hòng trừ khử chấp trước đối với Bồ Đề”, mà còn nhằm dạy phải nên biết: Trách nhiệm ấy trọn chẳng thể cùng tận, tuy nói “đã độ hết thảy chúng sanh”, nhưng do chúng sanh chẳng cùng tận, trách nhiệm có bao giờ cùng tận? Đấy lại là trừ khử kiến chấp “có thể độ”. Lại dạy “hãy nên biết độ cũng giống như chưa độ”, bảo là “chẳng có một chúng sanh thật sự diệt độ”, nhằm lại trừ khử kiến chấp “có người được độ”! Lời khai thị ấy triệt để, viên mãn. Nay đối với lời khai thị ấy, quên bẵng hai câu, chỉ ôm chặt câu đầu tiên, há chẳng phải là nghiễm nhiên tự cho rằng “có thể tận hết trách nhiệm ấy”, lại còn “có rất nhiều kẻ được độ” đấy ư? [Hễ nghĩ] “ta sẽ diệt độ vô lượng” thì là hạng người kiêu căng, tự phụ, có thái độ chẳng để hết thảy vào mắt, rành rành là như thế, há có phải là Bồ Tát ư? Ắt phải đau đáu trừ khử căn bệnh ấy; do vậy, [đức Phật] thẳng thừng quở trách “chẳng gọi là Bồ Tát”. Đức Thế Tôn nói như thế, lại có ý chỉ sâu xa, nhằm dạy người đọc kinh, nghe pháp, ắt phải thấu suốt triệt để, chớ nên chấp một mà bỏ sót cả vạn, chớ nên thiên chấp rồi coi toàn thể nhất loạt giống hệt như nhau, chớ nên cắt xén câu văn để chọn lấy ý nghĩa. 

3) Người ấy lại mắc bệnh lớn, bệnh ở chỗ “tác thị ngôn” (nói như thế này). Chẳng bàn tới kẻ ăn nói lớn lối chẳng hổ thẹn, đương nhiên là chẳng nên! Dẫu cho nói đúng với thực chất, nhưng hễ cứ tự phô phang, thì có thể biết [kẻ đó] đã vướng vào danh vọng, tâm chẳng thanh tịnh! Lại còn nói về tâm thanh (心聲, âm thanh ở trong tâm, do khởi lên ý niệm ấy), “tác như thị ngôn” là do tâm nghĩ như thế. Niệm còn chưa dứt, sao có thể liễu sanh tử mà bảo là Bồ Tát như thế ư? Đức Thế Tôn nói lời này, nhằm dạy người phát tâm đại bi hãy nên càng gắng công lìa niệm. Vọng niệm chẳng dứt, chân tâm sẽ vĩnh viễn bị ngăn chướng. Có bi mà chẳng có trí, há có thể độ người khác ư? Hơn nữa, niệm dấy lên như thế nào? Dấy lên là do kiến chấp phân biệt “ta, người” hãy còn, cũng chẳng gọi là Bồ Tát vậy! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.1.2. Gạn hỏi để giải thích

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.1.2.1. Giải thích chẳng có pháp 


(Kinh) Hà dĩ cố? Tu Bồ Đề! Vô hữu pháp danh vi Bồ Tát. 


(經)何以故？須菩提！無有法名為菩薩。


(Kinh: Vì sao vậy? Tu Bồ Đề! Chẳng có pháp gọi là Bồ Tát).


Bản lưu thông ghi là “thật vô hữu pháp danh vi Bồ Tát” (thật sự chẳng có pháp gọi là Bồ Tát), bản chép của người đời Đường và các bản chú giải của ngài Tăng Triệu và Huệ Tịnh đều không có chữ Thật (實), hãy nên tuân theo đó. Khi chưa thấy cổ bản, đối với ý nghĩa của câu này, tôi cũng bộp chộp lướt qua. Tới khi thấy cổ bản, vẫn cho rằng “thật vô hữu pháp danh vi Bồ Tát” (thật sự chẳng có pháp gọi là Bồ Tát) có cú pháp giống như “thật vô hữu pháp danh vi A La Hán” (thật sự chẳng có pháp gọi là A La Hán) trong phần trước, [tức là tưởng rằng] có một chữ Thật cũng chẳng phải là không thể, nhưng lắng lòng suy gẫm ý nghĩa của kinh trước và sau, mới biết trọn chẳng giống nhau, mới biết cái hay của nguyên bản. Bởi vô niệm được nói trong đoạn Tứ Quả thuộc phần trước, đều là thông qua một tầng ý nghĩa dựa theo cái Thấy! Do lời hỏi [trong phần đó], đều nói là “năng tác thị niệm ngã đắc quả phủ?” (có thể nghĩ là ta đắc quả hay không?) Vì thế, [trưởng lão Tu Bồ Đề] đáp “Tu Đà Hoàn gọi là Nhập Lưu, nhưng không có cái để nhập”, vì tuy gọi là Nhập Lưu, nhưng trong tâm còn không có gì gọi là Nhập, há có cái được gọi là Lưu? Có thể biết là trọn chẳng ý niệm “ta đắc Nhập Lưu”. Đối với Tư Đà Hàm và A Na Hàm, cách nói giống nhau. Vì thế, sau mỗi [phần gạn hỏi], đều nói là “thị danh mỗ mỗ” (bèn gọi là X…, tức “bèn gọi là Tu Đà Hoàn”, hoặc “gọi là Tư Đà Hàm” v.v…), nhằm chỉ rõ: Nói là Nhập Lưu, Nhất Vãng Lai, hay Bất Lai, đều là giả danh, chứ chẳng  có 
ý niệm ấy. 

A La Hán có nghĩa là Vô Sanh, ý nói Ngài đã chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn. Đã là một pháp chẳng sanh, cho nên nói “thật vô hữu pháp” (thật sự chẳng có pháp), tức là cái tâm và pháp cũng chẳng có, há có cái để gọi là Vô Sanh? Như thế thì gọi là Vô Sanh chỉ là giả danh, há có ý niệm ấy hay chăng? Vì thế gọi là A La Hán. Ở đây là nói rõ nguyên do chẳng gọi là Bồ Tát là do trong tâm đã thấy có năng độ (người hóa độ) và sở độ (đối tượng được hóa độ). Đó là giữ lấy pháp. Hễ giữ lấy pháp bèn chấp các tướng ta, người v.v…, bèn là phàm phu. Vì thế, chắc chắn chẳng có pháp gọi là Bồ Tát. Chẳng cần thông qua một tầng mới hiển lộ được ý này, cho nên cú pháp chẳng giống như phần trước. Câu “vô hữu pháp danh vi Bồ Tát” (chẳng có pháp gọi là Bồ Tát) có hai cách đọc: 


1) Tạm lướt qua chữ Vô, đọc sáu chữ sau đó một hơi. Kinh có ý nói: Vì sao chẳng gọi là Bồ Tát? Do vậy, nói tương phản để giải thích rằng: [Nếu bảo là] “có pháp gọi là Bồ Tát”, thì đức Phật chẳng nói như vậy. Do vậy, tiếp ngay sau đó bèn nói: Vì thế, đức Phật nói hết thảy các pháp chẳng có “ta, người, chúng sanh, thọ giả”, hòng nói rõ: Hễ có pháp, liền chấp trước, phân biệt ta, người, tức là trái nghịch lời Phật; đó là phàm phu. Vì thế, [chánh kinh nói] “chẳng có”, tức là chẳng có pháp gọi là Bồ Tát. Dùng “chẳng có pháp gọi là Bồ Tát” trong khoa này để giải thích, kết lại khoa “chẳng gọi là Bồ Tát” trước đó. Lại nữa, “pháp vô ngã” trong khoa sau nhằm giải thích và kết lại “chẳng có pháp gọi là Bồ Tát” trong khoa này. Đó gọi là “lần lượt giải thích lẫn nhau”. 


2) Đọc bảy chữ thành một câu. Như lời Sớ của pháp sư Khuê Phong đời Đường đã viết: “Chẳng có pháp để gọi là Bồ Tát, há có ta độ chúng sanh?” Đó là nói: Còn chẳng có cái để gọi là “pháp Bồ Tát”, há có tướng “ta độ chúng sanh” ư? Dụng ý nhằm nói rõ: Trong phần trước, nói “ngã đương độ chúng sanh” (ta sẽ độ chúng sanh) chính là đã chấp giữ “độ chúng sanh” là pháp để thành Bồ Tát! Thời Tấn, ngài Tăng Triệu chú giải rằng: “Bồ Tát tự chẳng có, há có chúng sanh”. “Tự chẳng có” là còn chẳng có, ý nói: Bồ Tát và chúng sanh đều là giả danh, còn chẳng có Bồ Tát có thể hóa độ, sao có chúng sanh được hóa độ ư? Vậy thì “chẳng nên chấp giữ chuyện độ chúng sanh” cũng đã rõ lắm thay! Xem ý nghĩa của lời chú giải này, sẽ thấy chữ Pháp rất linh hoạt, giống như nói “chẳng có cách nào để gọi là Bồ Tát!” Nói chung, các bản chú giải thời cổ phần nhiều giảng nghĩa tổng quát, chẳng tỉ mỉ phân tích từ ngữ, mạch văn trước sau, trên dưới. Vì thế, khi đọc các bản chú giải thời cổ, cũng nên đừng chấp vào hình tướng, hãy lãnh hội tinh thần trong  ấy, 
khéo lãnh hội vậy! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.1.2.2. Giải thích vô ngã 
(Kinh) Thị cố, Phật thuyết nhất thiết pháp vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả.


(經)是故，佛說一切法無我、無人、無眾生、無壽  者。

(Kinh: Do vậy, đức Phật nói hết thảy các pháp vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả).


Chữ “thị cố” nhằm tiếp nối phần trước, sanh khởi phần sau. Vì muốn giải thích, kết lại nguyên do “chẳng có pháp gọi là Bồ Tát”, bèn nói rõ lý “Phật nói hết thảy các pháp vô ngã”. Đức Phật nói hết thảy các pháp chẳng có ta, người, chúng sanh, thọ giả, hãy nên biết: Trong cái nhìn của chúng sanh, không gì chẳng phải là phân biệt. Hễ phân biệt, liền có năng, sở đối đãi. Nói theo năng kiến (chủ thể có thể thấy) thì là ta, nói theo sở kiến (đối tượng bị thấy) thì là người. Cái thấy năng sở sai biệt theo đó mà tưng bừng nẩy sanh; đó là chúng sanh. Đó là nói theo chiều ngang. Cái thấy năng sở tiếp nối không ngừng, đó là thọ giả. Đấy là nói theo chiều dọc. 


Vọng tâm phân biệt nhiều chẳng thể tính kể! Dùng “năng, sở, ngang, dọc” để thâu tóm, không gì chẳng trọn hết! Do vậy, trong đủ loại kiến, đủ loại tướng, kinh này riêng nêu lên bốn thứ ấy để nói. Nhưng phân biệt là do chấp ngã dấy lên, cho nên tách ra thì thành bốn, gộp lại thì chỉ là một ngã kiến đó thôi! Trọn chẳng biết hết thảy các pháp vốn vô ngã, vô sai biệt. 


Đức Phật nói câu này, chứa đựng rất nhiều ý nghĩa. Hãy nên đọc thành hai cách để hiểu rõ: 


1) Ngắt câu ở chữ Thuyết, sẽ là lý “hết thảy các pháp vô ngã” do đức Phật nói. Phàm hết thảy các pháp, đều là duyên hội tụ bèn sanh, mà sanh chính là vô sanh. Được gọi là Sanh, chẳng qua là huyễn tướng do duyên hội tụ, há có thật pháp? Vì thế nói “sanh chính là vô sanh”. Đó là điều đức Phật thường tuyên nói. Sanh tức vô sanh, há có ta, người sai biệt hay chăng? Hãy nên biết: Hễ có ta, người sai biệt, gốc bệnh là do phàm phu chấp giữ. Trong hết thảy các pháp, há có chuyện này? Vì thế, trong phần trước có nói “nhược tâm thủ tướng, tắc vi chấp ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả” (nếu tâm giữ lấy tướng, tức là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả). Nếu chẳng giữ lấy, sẽ chẳng có năng, chẳng có sở, một tướng chẳng sanh. Vậy thì Bồ Tát nói “ta sẽ diệt độ chúng sanh”, chính là chấp giữ pháp Lục Độ, sẽ là ta, người đối đãi, bốn tướng rành rành! Đó là phàm phu, há đáng gọi là Bồ Tát? Vì thế, [nếu bảo] “có pháp để gọi là Bồ Tát”, quyết chẳng có lẽ ấy! 


2) Ngắt câu nơi chữ Pháp, tức là đức Phật nói hết thảy các pháp, vốn chẳng có ta, người sai biệt. Ở đây, lại tách ra thành hai nghĩa để   nói: 

a) Phàm những gì đức Phật nói đều là nói về những pháp Ngài đã chứng, mà đức Phật đã chứng chỉ là “các pháp như một”. Do vậy, đức Phật nói hết thảy các pháp, không gì chẳng nhằm khiến cho mọi người diệt tướng phân biệt đối đãi của các pháp, ngộ pháp tánh bình đẳng nhất như. Giác ngộ giác tánh ấy, có thể gọi là Bồ Tát. Nếu có tướng của pháp, đó là ngã chấp, liền trở thành đối đãi, đó là phân biệt, sao có thể gọi là Giác? Vì thế, hễ “có pháp để gọi là Bồ Tát” sẽ trái nghịch lời Phật, trọn chẳng có nghĩa ấy! 

b) Đức Phật nói hết thảy các pháp, đều nhằm khiến cho người nghe chẳng có nhân ngã, chẳng có pháp ngã, trừ cái tâm phân biệt. Do Nhất Chân pháp giới vốn chẳng có phân biệt ta, người v.v… Hễ có sự phân biệt ấy, liền thành chúng sanh. Phật vì độ chúng sanh mà thuyết pháp. Do vậy, hết thảy các pháp không gì chẳng nói nghĩa Nhất Chân pháp giới, khiến cho [người nghe] trừ ngã chấp. Vì thế, chớ nên giữ lấy một pháp. Hễ giữ lấy, chính là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả. Bồ Tát là người học Phật. Nếu chấp giữ các pháp như Lục Độ v.v…, sao gọi là “học Phật” cho được? Vì sao vậy? “Có pháp gọi là Bồ Tát”, đức Phật chẳng nói điều ấy (ở đây chẳng nói “Như Lai nói”, mà bảo là “Phật nói”, chính vì chỉ rõ lý nhân quả như một. Phật là quả nhân (người đã chứng quả). Bồ Tát là nhân nhân (người còn đang tu nhân). Quả nhân đã nói như thế, nhân nhân hãy nên học như thế). Nói chung, hết thảy chúng sanh tánh vốn đồng thể, vốn chẳng có “ta, người” đối đãi phân cách. Do vậy, nói chúng sanh thì Bồ Tát cũng là chúng sanh. Nói Bồ Tát thì chúng sanh cũng là Bồ Tát. Chúng sanh vốn là Phật, huống Bồ Tát ư?


Hơn nữa, sanh vốn vô sanh, có gì gọi là Độ? Độ cũng là tự độ, có gì gọi là độ sanh? Ví như đầu bị cháy, tay ắt cứu chữa! Dẫu là kẻ chí ngu, cũng chẳng có lẽ nào không cứu! Nhưng quyết chớ nên phân biệt người có thể cứu và kẻ được cứu, biết người có thể cứu chính là người được cứu, người được cứu chính là người có thể cứu. Bồ Tát và hết thảy chúng sanh cũng giống như thế. Vì vậy, đức Phật nói “hết thảy các pháp chẳng có ta, người, chúng sanh, thọ giả”, khiến cho người nghe sẽ quán tánh đồng thể. Nếu nói như thế này “ta sẽ diệt độ vô lượng chúng sanh”, há chẳng phải là dấy khởi ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến ư? Kiến ấy chẳng trừ một ngày nào, đó chẳng phải là thọ giả kiến ư? Phân biệt như thế, chấp trước như thế, chính là hoàn toàn ngăn cách tánh vốn đồng thể và ý nghĩa “các pháp như một”, rõ ràng trái nghịch lời Phật dạy, còn tự cho mình là Bồ Tát nữa sao? Vậy thì nói “sẽ độ vô lượng”, chỉ sợ dăm ba chúng sanh cũng chẳng thể độ! Vì sao vậy? Do ta đã là ta, chúng sanh là chúng sanh, ắt gặp người tiếp nhận sự cứu độ ấy, sẽ tự khoe khoang, tự vui mừng. Đối với kẻ chẳng thể độ, ắt sẽ coi thường, ghét bỏ. Gặp người khác hành Lục Độ, ắt sẽ ganh đua, nghi kỵ. Lần lượt tình chấp, tự ràng, tự buộc, tự quý vị tiến vào rừng rậm ác kiến, phiền não, há còn nói là “độ chúng sanh” nữa ư? Còn gọi là Bồ Tát nữa ư? Do vậy, [hễ nói] “có pháp gọi là Bồ Tát”, trọn chẳng có sự lý ấy. Phàm là người phát Chánh Giác, ắt phải nên thiết thực thấu hiểu đạo lý “hết thảy các pháp chẳng có ta, người, chúng sanh, thọ giả, tức là các pháp nhất như” do đức Phật đã nói. Dẫu rộng tu Lục Độ, nhưng chẳng chấp một pháp, ngõ hầu tâm không vọng niệm mà vô thật, công chẳng luống uổng mà vô hư vậy! 


Khoa vô ngã này đã kết lại phần kinh văn trên đây, mà cũng sanh khởi phần kinh văn tiếp theo, vì khoa sau chính là “chẳng phải trang nghiêm thì gọi là trang nghiêm”, cũng nhằm nói về ý nghĩa “pháp tánh vô sai biệt”, quán thông với ý nghĩa được nói trong khoa này! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.2. Xét theo sự trang nghiêm cõi nước để trừ khử

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.2.1. Nêu ra sự trừ khử 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược Bồ Tát tác thị ngôn “ngã đương trang nghiêm Phật độ”, thị bất danh Bồ Tát.


(經)須菩提！若菩薩作是言：我當莊嚴佛土。是不名菩薩。


(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu Bồ Tát nói như thế này “ta sẽ trang nghiêm cõi Phật” thì chẳng gọi là Bồ Tát).


Bồ Tát tu hành Lục Độ, không gì chẳng phải là thượng cầu hạ hóa. Trên đây đã nói theo phương diện độ sanh để giảng rõ chuyện hạ hóa (dưới là hóa độ chúng sanh). Do vậy, khoa này lại dựa theo phương diện trang nghiêm cõi nước để nói về chuyện thượng cầu. “Thượng cầu” tức là trên thì cầu giác đạo, mà cũng là hạ hóa chúng sanh. Bởi lẽ, Bồ Tát phát tâm chỉ nhằm lợi ích chúng sanh mà thôi! Căn bệnh được nói ở đây cũng giống như trong phần độ sanh. Bệnh ở chỗ nói “ta sẽ”. Phàm các thứ lầm lỗi đã nói trong khoa trước đều áp dụng cho khoa này, chẳng cần phải rườm lời nữa! Nói chung, hễ thốt ra lời liền là động niệm. “Ta sẽ” chính là kiến giải chấp trước. Khởi niệm, chấp kiến như thế, toàn là phàm tình, sao gọi là Bồ Tát cho được? Vì thế, chẳng gọi là Bồ Tát.

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.1.2.2. Gạn hỏi để giải thích


(Kinh) Hà dĩ cố? Như Lai thuyết trang nghiêm Phật độ giả, tức phi trang nghiêm, thị danh trang nghiêm. 


(經)何以故？如來說：莊嚴佛土者，即非莊嚴，是名莊嚴。

(Kinh: Vì sao vậy? Như Lai nói trang nghiêm cõi Phật chính là chẳng phải trang nghiêm, bèn gọi là trang nghiêm). 

“Hà dĩ cố” là hỏi nguyên do vì sao chẳng gọi là Bồ Tát! “Tức phi, thị danh” vẫn giống như đã nói trong các phần trước. Đó gọi là “chẳng chấp tướng, hội quy tánh”. Tức hai câu ấy chính là nguyên do chẳng gọi là Bồ Tát, đã rất rõ ràng! Do kẻ ấy chấp tướng, mê muội tánh, cho nên chẳng gọi là Bồ Tát! 


Trang nghiêm cõi Phật thì như trước đó đã từng nói, nhưng nghĩa được nói ở đây chẳng giống phần trước. Bất đồng ở ba chữ “Như Lai thuyết”. “Như Lai thuyết” tức là dựa theo tánh để nói, thì các pháp như một, chớ nên có chút tình kiến phân biệt, chấp trước. Trong phần trước đã nêu ra điều này để nói, nhằm hiển thị nghĩa “hãy nên vô trụ sanh tâm”, khiến cho [người nghe] biết khi chẳng chấp trước bèn chẳng phế. Nay nêu lên điều này để nói, nhằm nói rõ nghĩa “hãy nên sanh tâm mà vô trụ” (phần trước nói “đương sanh như thị tâm” (hãy nên sanh cái tâm như thế). Nay hai khoa “độ sanh” và “trang nghiêm cõi nước” này dạy hãy nên sanh tâm như thế, nhưng cũng chớ nên trụ), khiến cho [người nghe] biết khi chẳng phế bèn chẳng chấp. Bởi lẽ, phần trước nhằm dạy phát Bồ Tát tâm, lìa tướng để tu phước huệ. Nay thì dạy hành Bồ Tát đạo, khi tu phước huệ, chẳng tồn tại cái thấy có phước huệ. Trước sau, sâu cạn tách biệt rất khác. Cần phải biết: Phật chính là tâm (thường nói “tâm này là Phật”), “độ” tức là đất. “Phật độ” (佛土, cõi Phật) giống như nói “tâm địa”. Nói “trang nghiêm” là do chúng sanh từ vô thỉ đến nay, cái tâm này thanh tịnh, nhưng bị hết thảy các nhiễm pháp ngang ngược nẩy sanh chướng ngại. [Tâm ấy] vốn sẵn không tịch, [nay thì] hoàn toàn bị rối ren, hỗn loạn. Vốn sẵn quang minh [mà nay] hoàn toàn tối tăm. Vì thế, dạy [hành nhân] hãy phát nguyện rộng lớn để mở rộng tâm lượng, tu hạnh Lục Độ để trừ khử những thứ riêng tư. Lìa tướng, lìa niệm, đem tất cả phàm tình tục kiến phân biệt, chấp trước v.v… thống thiết quét sạch, gột tẩy tỉ mỉ. Ví như trên mặt đất, các vật chướng ngại, các thứ dơ bẩn uế nhiễm, đều nhất loạt quét sạch trơn để khôi phục quang cảnh không tịch, quang minh như cũ. Do không có gì để gọi tên, bèn gọi là “trang nghiêm”, chứ thật ra, chẳng có gì để gọi là “trang nghiêm”. Nay nói rằng “ta sẽ trang nghiêm”, ngang ngược áp đặt cái nhìn ấy vào trong tâm địa, [tâm địa] sẽ chẳng không tịch, sẽ chướng quang minh, còn có thể gọi là “trang nghiêm” nữa ư? Nơi tánh thể trọn chẳng lãnh hội, trái nghịch điều Như Lai đã nói, cho nên bảo “chẳng gọi là Bồ Tát”. Ắt phải hiểu sâu xa ý chỉ “tức phi, thị danh”, lìa tướng, hội quy vào tánh, nhất như bất động. Tuy hăm hở trang nghiêm, nhưng quên bẵng sự trang nghiêm ấy, ngõ hầu tương ứng với tánh không tịch. Đã Không lại còn Tịch, quang minh tự hiển lộ. Trang nghiêm Phật độ là như thế đó, Bồ Tát phải biết điều này! 


Rộng độ chúng sanh (phần trước nói là “diệt độ vô lượng” chính là ý nghĩa “rộng độ”), tức là đại bi. Tâm địa thanh tịnh (“trang nghiêm Phật độ” nói triệt để thì chính là thanh tịnh tâm địa) là đại trí. Đại bi, đại trí thì gọi là Vô Thượng Bồ Đề. Gộp chung các ý nghĩa được nói trong hai khoa “độ sanh” và “trang nghiêm cõi nước” chính là nói rõ: Phát Bồ Đề thì chẳng thể tồn tại một niệm đại bi, đại trí ấy! Nếu tồn tại đôi chút niệm ấy, sẽ là pháp chấp, sẽ chẳng phải là Bồ Đề. Hai lượt nói “chẳng gọi là Bồ Tát”, chính là để kết lại nghĩa đã nói trong phần mở đầu “thật sự chẳng có pháp để phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Văn pháp tột bậc nghiêm mật, ý nghĩa tột bậc viên mãn. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2. Khiến cho thấu đạt vô ngã 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.1. Nêu bày sự thông đạt 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược Bồ Tát thông đạt vô ngã pháp giả, Như Lai thuyết danh chân thị Bồ Tát.

(經)須菩提！若菩薩通達無我法者，如來說名真是菩薩。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu Bồ Tát thông đạt pháp vô ngã, Như Lai nói [vị ấy] thật sự là Bồ Tát). 

Kinh văn trong khoa này, trước nay phần nhiều được hiểu là để kết lại phần trên, nhưng tỉ mỉ tìm tòi theo mạch văn, phần trước nói “Phật thuyết nhất thiết pháp vô ngã” (đức Phật nói hết thảy các pháp vô ngã) nhằm hiển thị ý nghĩa “pháp tánh vô sai biệt”. Do vậy, kết lại chuyện “độ sanh, chớ nên giữ lấy pháp”. Phần trước nói “tức phi trang nghiêm, thị danh trang nghiêm” (tức chẳng phải là trang nghiêm bèn gọi là trang nghiêm) cũng nhằm hiển thị ý nghĩa “pháp tánh vô sai biệt”, cho nên kết lại là “trang nghiêm cõi nước thì chớ nên giữ lấy pháp”. Pháp tánh đã là chẳng sai biệt, cho nên bất cứ pháp nào cũng đều chớ nên trụ, tức là ngay cả ý nghĩa “thật sự chẳng có pháp để phát Bồ Đề” cũng được kết lại, chẳng cần phải kết lại lần nữa! Lại nghiền ngẫm kỹ càng phần kinh văn sau đó, sẽ biết: Trước hết, nêu ra “Phật thuyết nhất thiết pháp vô ngã” (đức Phật nói hết thảy các pháp vô ngã) là dùng khoa này để dẫn khởi chuyện thông đạt pháp vô ngã. Cho tới phần sau, trong khoa lớn thứ tư là Chứng Phần, bèn nói “nhất thiết pháp vô ngã đắc thành ư Nhẫn” (hết thảy các pháp vô ngã được thành tựu bởi Nhẫn), nhằm kết lại khoa này. Nay tôi sẽ khai thị về tri kiến của Phật, khiến cho [người đọc] thông đạt. Vì thế, trước hết đặt ra khoa này “nhược Bồ Tát thông đạt vô ngã pháp” (nếu Bồ Tát thông đạt pháp vô ngã) v.v… để nêu bày. Cú pháp rạch ròi, một mực thông suốt. Vì thế, phán định khoa này là “lời lẽ nhằm nêu bày” thì trước sau sẽ dung hợp. Nếu chỉ thấy đây là phần kết lại của phần trên, mạch văn ngữ ý sẽ chẳng liền mạch, tinh thần chẳng tụ tập được!

“Vô ngã pháp” tức là pháp vô ngã, nhưng không gì chẳng khu biệt (區別), chứng đắc hết thảy các pháp nhất như, tức là nói pháp vô ngã. Thông đạt các pháp như một, tức là nói vô ngã pháp chính là như “đức Phật nói hết thảy các pháp vô ngã” trong phần trên, do đức Phật đã chứng đắc lý vô ngã, trọn đủ trí vô ngã, có thể vô ngã trong hết thảy các pháp, nên nói là “vô ngã pháp”. Trong phần sau, kết luận rằng “tri nhất thiết pháp vô ngã, đắc thành ư Nhẫn” là nói: Không chỉ có thể biết vô ngã nơi hết thảy các pháp, mà còn an nhẫn trong vô ngã. Vì thế cũng nói là “pháp vô ngã”. Ở đây là khiến cho [người nghe] thông đạt hết thảy các pháp vốn sẵn vô ngã, cho nên nói là “vô ngã pháp”. 


Hãy nên biết đối với căn bệnh pháp chấp, gốc bệnh là do ngã kiến gây chướng. Trong hết thảy các pháp, há từng có ngã? Nay dạy thông đạt, chính là dạy trừ chướng. Ngã kiến chướng đã trừ, bèn chứng pháp tánh vô ngã vốn sẵn có. Vì thế, nói “thông đạt pháp vô ngã” giống như nói “trừ khử vọng tâm phân biệt, thấy chân tánh vốn vô phân biệt” vậy! Nói chung, hết thảy các pháp đều vô ngã, nên hết thảy đều là vô ngã pháp. Do vậy, từ đắp y, cầm bát, vào thành khất thực, cho tới trở về chỗ mình, trải tọa cụ mà ngồi, đều là biểu thị pháp vô ngã. Vì sao vậy? Đức Thế Tôn vốn chẳng cần cơm áo, vì chúng sanh mà một năm ba trăm sáu mươi ngày, cho đến suốt bốn mươi chín năm, hòa mình trong trần lao, nếu chẳng vô ngã rỗng rang, quên bẵng [chính mình] là Phật, sao có thể làm như thế được chăng? Đấy chính là khí tượng “các pháp nhất như, hết thảy các pháp đều là Phật pháp”, mà cũng chính là bằng chứng chân thật của Như Lai đạt được A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, trong ấy là vô thật, vô hư. Đấy chính là lý do trưởng lão Tu Bồ Đề từ trong đại chúng, từ chỗ ngồi đứng lên, đảnh lễ, tán thán “đức Thế Tôn hy hữu, Như Lai khéo hộ niệm, khéo phó chúc các Bồ Tát”. Do Như Lai hằng ngày hòa lẫn trong trần lao, chẳng lìa chúng sanh, nên nói là “khéo hộ niệm”. Lại còn do Ngài tùy duyên qua ngày, quên bẵng ngã pháp, hằng ngày dạy bảo vô ngôn như thế, nên nói là “khéo phó chúc”. Tiếc là chỉ có mình trưởng lão có thể khéo thông đạt, các đại chúng khác đều mờ mịt, chẳng hiểu biết. Vì thế, trưởng lão bất đắc dĩ thỉnh cầu [đức Phật] khai thị cặn kẽ, [đức Phật bèn] từ “chư Bồ Tát hãy nên hàng phục cái tâm” mà nói theo từng tầng cho tới khoa trên đây, đều nhằm dạy phá Ngã Chấp, tức những điều Ngài đã nói không gì chẳng phải là pháp vô ngã, [người học] đều phải nên thông đạt vậy! 


Nhưng nay nói “thông đạt pháp vô ngã”, tức là nói đến những điều vừa nói trên đây ư? Hay là còn có pháp vô ngã nào khác? Cần phải biết: Chẳng phải là có pháp nào khác, mà cũng chẳng phải là không có pháp nào khác. Vì sao vậy? Do hết thảy các pháp đều vô ngã! Chẳng thể nói: Chỉ riêng những điều trên đây là pháp vô ngã, còn ngoài ra đều chẳng phải! Nếu có thể khéo thông đạt, sẽ chẳng cần phải đợi đức Thế Tôn mở miệng, đã sớm triệt để thông đạt nơi hành vi tùy duyên hằng ngày đắp y, dùng cơm [của đức Phật] rồi! Do [chúng sanh] chẳng thể [giác ngộ những điều ấy], cho nên mới phải nói các pháp như trên. Nhưng đức Thế Tôn đại từ, đại bi, nghĩ thương xót hết thảy chúng sanh, sợ họ tuy nghe các pháp mà vẫn chẳng thể thông đạt, nay bèn nói phương tiện căn bản khiến cho họ thông đạt. Vì thế, ở chỗ này, nương vào nghĩa “hết thảy các pháp vô ngã” do đức Phật đã nói trên đây, đặc biệt chỉ bày rằng “nếu Bồ Tát thông đạt pháp vô ngã, Như Lai nói vị ấy thật sự là Bồ Tát”, khiến cho đại chúng tinh thần hăng hái, lắng nghe phần kinh văn sau đó, chẳng đến nỗi coi đó là lời nói thông thường, xem nhẹ rồi bỏ qua vậy! 


Thế nào là phương tiện căn bản? Chính là khai Phật tri kiến trong đoạn sau. Phàm là người học Phật, tuy biết cái hại của ngã kiến, nhưng vì gốc bệnh quá sâu, chẳng thể trừ được. Rõ ràng là học pháp vô ngã, mà vẫn giậm chân tại chỗ, chỗ nào cũng đều chấp ngã, như vậy thì làm sao được nữa? Chỉ đành cực lực khơi thông Phật tri kiến, hòng chuyển hóa phàm tình tục kiến lâu ngày, ngõ hầu họ đều được thông đạt pháp vô ngã đã nói trước sau vậy. Vì thế, bảo: “Khai Phật tri kiến càng là diệu pháp để vô ngã vậy” (Có thể thấy ý nghĩa được nói trong phần Khai Phật Tri Kiến càng chiếm vị trí trọng yếu trong cả bộ kinh này. Trước hết, ắt phải triệt để thông đạt ý nghĩa này). Tuy vậy, pháp chính là phi pháp. Nếu nghe khai Phật tri kiến mà có một cái tri kiến tồn tại, sẽ lại trở thành pháp chấp, lại là ngã kiến, há có phải là Phật tri, Phật kiến ư? Hãy nên suy nghĩ sâu xa lý này. “Thông đạt” nghĩa là thông hiểu, thấu suốt, chẳng có chướng ngại! (“thông đạt” được gọi là “khai”). Trong hết thảy các pháp, chúng sanh nẩy sanh chướng ngại, chẳng thể thông đạt là do thiên chấp. Thiên chấp (偏執, chấp lệch về một khía cạnh nào đó) tức là ngã kiến. Nay khiến cho [hành nhân] mở mang viên kiến của Phật, hễ viên bèn chẳng chấp. Khai chánh tri của Phật, hễ chánh thì chẳng lệch lạc. Vì thế, muốn khơi mở trí huệ vô ngã, đạt tới lý thể vô ngã, ắt trước hết phải thông đạt tri kiến ấy, ngõ hầu cách nhìn không gì chẳng viên, sự hiểu biết không gì chẳng chánh, đó chẳng phải là phương tiện căn bản ư? Nói chung là chỉ rõ phương cách tấn tu, trước hết phải nên khai giải, trừ khử thiên chấp đó thôi! 


“Như Lai nói [người ấy] thật sự gọi là Bồ Tát”, là nói nếu thông đạt pháp vô ngã, sẽ thông đạt hết thảy các pháp như một. Vì thế bảo là “Như Lai nói”, nên bảo “thật sự là”. Nhưng tánh thể không tịch, há có danh tướng Bồ Tát, nên nói là “thuyết danh”, khiến cho [người nghe] sẽ biết: Nói “thật sự là Bồ Tát” cũng là ngôn thuyết giả danh, cũng chớ nên chấp. Hễ chấp, sẽ chẳng không tịch, chẳng phải là như một vậy! 


Vô ngã pháp cũng có thể chia ra thành vô ngã và vô pháp, nhưng bất luận là nhân ngã hay pháp ngã, nói chung là một ngã chấp, nhưng pháp ngã vi tế hơn nhân ngã. Hễ chẳng có pháp ngã, nhân ngã sẽ tự chẳng có. Vì thế, chẳng cần hạn cuộc chia thành hai chuyện để nói! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2. Khai Phật tri kiến 


Chia thành hai đoạn: 

1) Giảng rõ viên kiến. 

2) Giảng rõ chánh tri. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.1. Giảng rõ viên kiến 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.1.1. Nói về chẳng chấp nhất 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như Lai hữu nhục nhãn phủ? Như thị, Thế Tôn! Như Lai hữu nhục nhãn. Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như Lai hữu thiên nhãn phủ? Như thị, Thế Tôn! Như Lai hữu thiên nhãn. Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như Lai hữu huệ nhãn phủ? Như thị, Thế Tôn! Như Lai hữu huệ nhãn. Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như Lai hữu pháp nhãn phủ? Như thị, Thế Tôn! Như Lai hữu pháp nhãn. Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như Lai hữu Phật nhãn phủ? Như thị, Thế Tôn! Như Lai hữu Phật nhãn.


(經)須菩提！於意云何？如來有肉眼不？如是，世尊！如來有肉眼。須菩提！於意云何？如來有天眼不？如是，世尊！如來有天眼。須菩提！於意云何？如來有慧眼不？如是，世尊！如來有慧眼。須菩提！於意云何？如來有法眼不？如是，世尊！如來有法眼。須菩提！於意云何？如來有佛眼不？如是，世尊！如來有佛眼。


(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Như Lai có nhục nhãn hay không?” “Đúng như vậy, bạch Thế Tôn! Như Lai có nhục nhãn”. “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Như Lai có thiên nhãn hay không?” “Đúng như vậy, bạch Thế Tôn! Như Lai có thiên nhãn”. “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Như Lai có huệ nhãn hay không?” “Đúng như vậy, bạch Thế Tôn! Như Lai có huệ nhãn”. “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Như Lai có pháp nhãn hay không?” “Đúng như vậy, bạch Thế Tôn! Như Lai có pháp nhãn”. “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Như Lai có Phật nhãn hay không? Đúng như vậy, bạch Thế Tôn! Như Lai có Phật nhãn”).


“Kiến” (見) ở đây không chỉ hạn cuộc nơi mắt thấy, giống như nói “kiến địa” vậy. Tri kiến đều từ lý trí mà ra, vốn chẳng phải là khác Thể (Lý là lý thể, tức bản tánh. Lý trí là trí sẵn có trong tánh, nói rõ nó chẳng từ bên ngoài mà đến), chỉ là dựa theo biểu hiện để nói, nên bảo là Kiến. Ước theo sự hiểu rõ rệt bên trong mà nói là Tri. Vì thế, chẳng thể cưỡng chia làm hai, nhưng cũng chẳng thể nói nhất định là một. Hơn nữa, Tri và Kiến giúp đỡ lẫn nhau, Tri mà sâu thì kiến địa sẽ tự chẳng cạn. Nhưng nếu chẳng phá cựu kiến, sẽ chẳng thể khơi mở tân tri! Vì thế, kinh văn trước hết nói Kiến rồi mới nói đến Tri. 


Nay trước hết nói danh tướng của năm loại mắt, lại nói rõ chỉ thú của năm loại mắt do đức Phật đã nói. 


1) Nhục nhãn chính là con mắt sẵn có nơi tấm thân máu thịt. Do thắng nghĩa tịnh căn
 nương vào nhục thể (thân xác) mà có sự chiếu soi, nên gọi là Nhục Nhãn. Con mắt này thấy hữu hạn, chỉ có thể thấy “chướng nội chi sắc”
 (đối ứng với chướng ngoại mà nói). Thắng nghĩa tịnh căn là tên gọi khác của thanh tịnh kiến tánh (tánh Thấy thanh tịnh). “Trông thấy hữu hạn” là do bị phiền não ngăn chướng. 


2) Thiên nhãn là do nghiệp lực mà đạt được, như chư thiên trong Dục Giới do phước nghiệp mà có [thiên nhãn], hoặc có vị do định lực mà đạt được, như chư thiên trong Sắc Giới và Vô Sắc Giới đều do định lực [mà có thiên nhãn]. Định lực là nói quán tưởng để tưởng chướng ngoại cảnh (“chướng ngoại” là nói đối ứng với “chướng nội” do nhục nhãn trông thấy). Do quán tưởng thành, nên thấy chướng ngoại sự (tức là các sự mà nhục nhãn chẳng thể thấy), nên gọi là Thiên Nhãn, không nhất định phải là sanh thiên. Dẫu ở trong nhân gian, hễ đạt được định lực ấy, sẽ có thể có [thiên nhãn]. Đó là nói theo người chuyên tu môn Định ấy. Nếu muốn sanh thiên nhãn thuộc Dục Giới Thiên, phải do tu phước nghiệp để đạt được. Sanh thiên nhãn thuộc  Sắc  Giới  Thiên  trở  lên  thì 
hoặc là do tu các loại Định khác mà đạt được, đều là do quả báo mà đạt được. Phàm phu có thể đạt được hai loại mắt này. Nếu là huệ nhãn trở lên, chẳng tu pháp xuất thế gian, sẽ chẳng thể có được! 


3) Huệ nhãn dùng Căn Bản Trí để chiếu soi lý Chân Không (còn gọi là Chân Đế), Trí chính là Huệ, nên gọi là huệ nhãn. Căn Bản Trí có rất nhiều tên gọi khác nhau, như Thật Trí, Chân Trí, Chánh Thể Trí, Như Lý Trí v.v… Do nó có thể sanh khởi Hậu Đắc Trí, nên gọi là Căn Bản Trí. Sở kiến của thánh hiền Nhị Thừa đạt tới loại mắt này. Đạt được loại mắt này thì cũng đạt được thiên nhãn, nhưng vượt xa thiên nhãn, có thể thấy những thứ mà thiên nhãn chẳng thể thấy, nhưng nó cũng có giới hạn: Chẳng sánh bằng huệ nhãn của Phật được! 


4) Pháp nhãn là dùng Hậu Đắc Trí để chiếu kiến các sự sai biệt (tức là Tục Đế), cũng có đủ thứ tên gọi khác, như Quyền Trí, Tục Trí, Biến Trí, Như Lượng Trí v.v… Do sau khi đã đắc Căn Bản Trí thì mới có thể đắc, nên gọi là Hậu Đắc Trí. Đạt được trí này, không chỉ chứng lý Chân Không, thông suốt hết thảy Phật pháp, mà còn thông suốt hết thảy các pháp thế tục, và các sự tướng sai biệt như nhân nhân quả quả, khởi tâm động niệm v.v… của hết thảy chúng sanh. Do vậy, gọi là pháp nhãn, nhưng vẫn chẳng sánh bằng pháp nhãn của Phật. Sở kiến của Bồ Tát đạt tới loại mắt này. Ba loại mắt trước đó, Bồ Tát đều có, chẳng cần phải nói nữa, chỉ là chẳng có Phật nhãn! 


5) Phật nhãn là không trí nào chẳng cùng tột, không chiếu nào chẳng viên, chỉ riêng Phật có, nên gọi là Phật nhãn. Cổ đức có bài tụng như sau: “Thiên nhãn thông phi ngại, nhục nhãn ngại phi thông, pháp nhãn năng quán tục, huệ nhãn liễu chân không, Phật nhãn như thiên nhật, chiếu dị thể hoàn đồng” (Thiên nhãn thông vô ngại, nhục nhãn ngại, chẳng thông, pháp nhãn thấy Tục Đế, huệ nhãn rõ chân không. Phật nhãn: ngàn mặt trời, chiếu dị thể đều đồng). “Chiếu dị thể hoàn đồng” (Chiếu kiến các Thể khác biệt vẫn là đồng nhất) nghĩa là chiếu kiến thù thắng, nên gọi là Phật nhãn. Thật ra, bản thể của nó chẳng ngoài bốn loại trước mà riêng có. Vì thế, bốn loại trước nếu nói theo phía Phật thì tuy gọi là nhục nhãn, nhưng thấy vô số thế giới, chẳng giống như phàm phu có giới hạn, chỉ thấy chướng nội. Lấy thiên nhãn để nói thì thiên nhãn của phàm phu chỉ thấy những gì nhục nhãn chẳng trông thấy. Thiên nhãn của Nhị Thừa chỉ thấy một tam thiên đại thiên thế giới. Thiên nhãn của Bồ Tát tuy vượt trội Nhị Thừa, nhưng chẳng bằng Phật. Chỉ có thiên nhãn của Phật thấy hằng hà sa số cõi Phật. Lấy huệ nhãn để nói, huệ nhãn của Nhị Thừa chỉ có thể chiếu kiến Ngã Không. Huệ nhãn của Địa Thượng Bồ Tát
 cũng phần chứng Pháp Không. Huệ nhãn của Phật viên chiếu Tam Không, thấy thấu suốt chân tánh. Lấy pháp nhãn để nói, pháp nhãn của Bồ Tát thì Sở Tri Chướng chưa tận, trong mỗi địa vị đều có phần hạn. Chỉ có pháp nhãn của Phật đã hết sạch Sở Tri Chướng, không pháp nào chẳng biết, cho nên chẳng có chúng sanh nào chẳng độ! Do vậy, có thể biết: Hễ nói theo phía Phật, bất quá gọi là tứ nhãn, là do biểu thị tùy theo cảm mà ứng; thật ra, chỉ có một Phật nhãn mà thôi! Vì thế, cổ đức nói “tiền tứ tại Phật, tổng danh Phật nhãn” (bốn loại mắt trước đó nơi Phật thì được gọi chung là Phật nhãn).  

Phật nhãn không trí nào chẳng cùng tột, không chiếu nào chẳng viên. Nói theo Tục Đế, số các giọt mưa trong trọn khắp các thế giới nhiều như cát sông Hằng, [Phật nhãn] đều thấy biết hết. Những thứ khác có thể suy ra. Vì thế, từ vô thỉ đến tột cùng bờ mé vị lai, khắp hư không, tận pháp giới, hết thảy chúng sanh cho đến [những loài] chúng sanh cực vi tế, chết đây, sanh kia, căn tánh, tộc loại, cũng như khởi tâm động niệm, nhân trước, quả sau, các sự tướng cực vi tế muôn ngàn sai khác, không gì chẳng biết trọn, không gì chẳng thấy trọn. Lấy Chân Đế để nói, Thanh Văn Định nhiều, Huệ ít, cho nên chỉ chiếu Ngã Không, chẳng thấy Phật tánh. Bồ Tát Huệ nhiều, Định ít, tuy thấy Phật tánh, mà vẫn chưa hiểu trọn hết. Bởi lẽ, chứng Phật tánh dùng Huệ làm nhân, dùng Định làm duyên. Do thân duyên thưa thớt, nên [Bồ Tát] Định chẳng nhiều bằng Huệ. Do Định và Huệ chưa cân bằng, cho nên Bồ Tát chỉ phần chứng Pháp Không, thấy Phật tánh một phần. Chỉ có Phật và Phật là Định Huệ cân bằng, kiến tánh rành rẽ như nhìn trái Am Ma Lặc trong lòng bàn tay. Trên đây đã giải thích danh tướng xong. 


Đức Phật nói ngũ nhãn nhằm chỉ điều gì? Chính là nhờ vào ngũ nhãn để nói rõ Phật kiến viên dung. Văn tướng của khoa này lạ lùng nhất, đột nhiên sanh khởi rồi đột nhiên chấm dứt. Trần thuật đơn giản năm loại mắt, ngoài ra chẳng nhắc tới một chữ, ý nghĩa rất khó lãnh hội, ắt phải đọc ghép chung với khoa trước đó, mới biết [đức Phật nói ra khoa ngũ nhãn này nhằm] khiến cho [người nghe] thông đạt Phật kiến. Chữ Tri trong phần kinh văn tiếp theo chính là khiến cho người đọc khai Phật tri. Do vậy, cần phải phán định khoa trước đó là Tổng Tiêu (nêu chung). 


Nêu ra một loại Phật nhãn, liền bao gồm bốn loại nhãn. Nay đối với lời hỏi dành cho mỗi loại trong khắp bốn loại nhãn, đều đáp là có, chính là để chỉ rõ: Đừng chấp vào một loại thấy nào! Nếu đối với bốn loại mắt mà đều đáp là “không có”, chỉ riêng đối với Phật nhãn bèn đáp có, tức là riêng chấp Phật nhãn, há có phải là viên kiến của Phật ư? Há có phải là pháp vô ngã ư? Trưởng lão hiểu sâu xa nghĩa thú, thông đạt vô ngã pháp; do vậy, chẳng đáp như thế. Nói theo phía Phật, nhục nhãn, thiên nhãn, huệ nhãn, pháp nhãn, mỗi mỗi đều thù thắng. Gộp chung bốn loại nhãn ấy, thì chính là Phật nhãn. Lại nêu ra Phật nhãn để hỏi, cũng đáp là có, chính là để chỉ rõ: Chẳng phải là bốn loại nhãn mà riêng có Phật nhãn; chẳng phải là ngoài Phật nhãn mà riêng có bốn loại nhãn. Chẳng phải là ngoài mỗi loại nhãn, lại riêng có một loại nhãn. Chỉ là thuận theo cảm mà ứng, cũng chẳng ngại gì có từng loại nhãn! Do vậy, nêu trọn đủ ngũ nhãn, với dụng ý hiển thị “chẳng một mà là một, tuy là một mà chẳng một”. Cái Thấy nào cũng đều viên, không có gì gọi là một loại thấy, hay chẳng phải một loại thấy. Như vậy thì nói là “thấy mà chẳng thấy” cũng được, mà nói là “chẳng thấy mà thấy”, cũng chẳng phải là không được, cũng tức là nói “chẳng có mà có, có mà chẳng có” đều được cả! Đấy là chẳng chấp nhất đến tột cùng. Do vậy, trong lời   đáp đều nói là “như thị”. Sau đó nói là Có, nhằm chỉ rõ “do thấy đã là như một, nên hễ có kiến thì được cả”. Vì sao vậy? Kiến nào cũng đều Như. 


Lời hỏi và lời đáp đều nói “Như Lai có [loại nhãn ấy]”, nói chung là để nêu rõ “kiến tánh viên minh” giống như tấm gương tròn, Hồ đến, Hồ hiện, Hán đến, Hán hiện, [gương] chẳng có tâm [phân biệt]. Đó gọi là “chẳng có mà có, có mà chẳng có”. Ví như tách một cái ao thành năm cái ao, mỗi ao đều hiện bóng trăng. Trăng theo ao mà thành năm, trăng chẳng hề dụng tâm, đó là một mà chẳng một. Nếu thông năm ao thành một ao, bèn hiện một vầng trăng. Trăng theo ao mà thành một, trăng cũng chẳng dụng tâm, [tức là] tuy chẳng một mà là một. Phật nhãn, ngũ nhãn là như thế đó. Điều này chính là hiển thị ý nghĩa “hết thảy các pháp vô ngã”. Bồ Tát hãy nên mở mang cái Thấy như thế, thông đạt pháp vô ngã như thế. Thế nào là thông đạt? Chỉ cốt sao chẳng chấp vào cái Thấy của chính mình, chẳng chấp vào bất cứ cái Thấy nào mà thôi! Làm thế nào để có thể chẳng chấp? Trước hết, hãy nên đại khai viên giải, khiến cho kiến địa triệt để thì tình chấp tự mỏng. Lại còn cực lực trừ khử tập khí, lìa tướng, lìa niệm, chứng đắc các pháp như một, thì mới là rốt ráo vậy! 


“Ư ý vân hà?” (Ý ông nghĩ sao?) chính là [câu hỏi] nhằm thăm dò kiến địa như thế nào! Nhất nhất đáp “đúng như vậy, Như Lai có [loại nhãn] ấy”, đủ chứng tỏ trưởng lão đã thông đạt vô ngại lý “nhất như”. Hễ kinh nói “ư ý vân hà” (ý ông nghĩ sao) đều là từ ngữ để thăm dò kiến địa. Hễ nói “nhược tác thị niệm” (nghĩ như thế này), “năng tác thị niệm phủ” (có thể nghĩ như thế này hay không), “nhữ vật vị tác thị niệm” (ông đừng nghĩ như thế này) v.v… đều nhằm phá chấp kiến, khiến cho mở mang viên kiến vậy! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.1.2. Nói rõ “chẳng chấp khác” 

(Kinh) Tu Bồ Đề, ư ý vân hà? Hằng hà trung sở hữu sa, Phật thuyết thị sa phủ? Như thị, Thế Tôn! Như Lai thuyết thị sa. 


(經)須菩提，於意云何？恆河中所有沙，佛說是沙不？如是，世尊！如來說是沙。

(Kinh: “Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao? Tất cả cát trong sông Hằng, đức Phật là nói là cát hay chăng?” “Đúng như vậy, bạch Thế Tôn! Như Lai nói là cát”). 

Trước chữ “Hằng hà”, trong bản lưu thông có chữ Như, nhưng cổ bản không có, hãy nên vâng theo cổ bản. Do có chữ Như thì nhiều người tưởng đó là nói thí dụ, bất quá là nói dẫn khởi phần kinh văn tiếp theo, chẳng biết đấy là nói lời thật. Trọn chẳng biết đức Phật nói khoa này, nhằm gộp chung các khoa trên đây để nói rõ nghĩa khẩn yếu trong Đại Thừa Phật pháp, [nghĩa khẩn yếu ấy] chính là viên kiến của đức Phật. Nói “khai Phật kiến” chính là mở mang điều này. Do hiểu lầm, đến nỗi nhất loạt gạt phăng. Sai khác một chữ, chênh lệch vời vợi, thật đáng than thở vậy! 


Hai câu “như thị, Thế Tôn!” là lời đáp của trưởng lão. Cát sông Hằng vi tế nhiều như vi trần. Phần trước đã nói: “Chư vi trần, Như Lai thuyết phi vi trần, thị danh vi trần” (Đối với các vi trần, Như Lai nói chẳng phải là vi trần, thì gọi là vi trần). Như vậy thì đối với cát sông Hằng, ắt Như Lai cũng nói chẳng phải là cát, bèn gọi là cát. Vì sao vậy? Kinh này trừ khử tướng, còn nói “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã”, huống hồ là cát! Nay nói “chẳng phải vậy”, Như Lai nói là cát, nếu chẳng chấp tướng, thì thấy tướng sẽ thấy tánh, lại cần gì phải nói “chẳng phải là cát” ư? Đó là một nghĩa. Hơn nữa, nửa bộ sau đều nhằm thuyết minh “hết thảy đều là”, hòng trừ khử vi tế chấp (tức câu sanh ngã chấp và câu sanh pháp chấp). Vì thế, tuy cát lụn vụn, vẫn chẳng nói “chẳng phải”, mà chỉ nói “chính là”. Đấy lại là một nghĩa nữa. Nhưng đức Phật nói khoa này, chính là gộp chung với khoa ngũ nhãn trên đây để nói rõ nghĩa trọng yếu trong Đại Thừa vẫn chẳng thuộc nơi đây vậy. 


Cần phải biết: Ý nghĩa trong khoa này nhằm hiển thị “Phật nhãn thấy thấu suốt sự tướng sai biệt của hết thảy các pháp, chẳng hoại Tục Đế”. Do thế tục đã nói là cát, Như Lai cũng thuận theo thói tục mà nói là cát, nhằm nêu rõ: Như Lai chẳng chấp dị kiến. Trưởng lão và đức Phật tâm tâm tương ấn, cho nên đáp là “như thị”. Đã chứng các pháp như một, lẽ nào nói “chẳng phải”. Do vậy thưa: “Như Lai nói là cát”. 


“Như Lai nói là cát” nhằm chỉ rõ “nói là cát” thì chính là do Như Lai nói, tức là dựa theo nghĩa Như để nói, há có giống như phàm phu nói ư? Vì sao vậy? Phàm phu nói là cát, bèn chấp đó là thật. Như Lai nói là cát, chính là chẳng phải cát, [hàm nghĩa] “tuy chẳng phải mà là phải”. Do chẳng chấp dị kiến mà nói là cát đó thôi! (Kinh hễ nói “như thị” đều bao hàm nghĩa này, hãy nên lắng lòng lãnh hội). 


Hai khoa “chẳng chấp một” và “chẳng chấp khác” này hàm nghĩa uyên thâm, vi tế, cần phải bóc tách theo từng tầng một, vì nếu chẳng mở mang cái Thấy ấy, sẽ khó trừ khử chấp tình. Hãy gấp nên tham cứu, khiến cho thông đạt, muôn phần chớ nên coi lướt qua! 


Hãy nên biết nghĩa lý “chẳng một, chẳng khác” chính là “pháp nào cũng đều Như”; đấy chính là sở chứng, sở đắc của Phật. Trong phần trước, khi nói “pháp nào cũng đều Như” cũng đã rộng nói. Đã do đức Phật đích thân chứng, đó tức là viên kiến của Phật. Nhưng đức Phật đã chứng đắc như thế, là do khi tu nhân, Ngài đã có thể khai sự viên kiến ấy. Khai viên kiến ấy thì có thể tuy thấy mà chẳng lập ra cái Thấy, có thể do chẳng chấp hết thảy các pháp mà vô ngã, bèn có thể rốt ráo chứng đắc như thế đó. Do vậy, hết thảy các vị Bồ Tát khi tu nhân, cũng nên khai như thế. Vì sao vậy? Chẳng chấp “một, khác” chính là huệ kiếm để phá trừ ngã kiến. 


Hãy nên biết: Ngã kiến khó trừ, chẳng ngoài hai loại lý do: 

1) Thấy lý chẳng rõ ràng. 

2) Tự cho là đúng. 

Thứ nhất, do chẳng thấy lý rõ ràng mà tự cậy là đúng. Kế đó, do tự cậy là đúng, càng thấy lý chẳng rõ! Thứ hai là hai lý do ấy bổ sung cho nhau, tăng trưởng lẫn nhau; nhưng cái gốc bệnh duy nhất là thấy lý chẳng rõ đó thôi! Tự cậy là đúng do chẳng rõ hiểu rõ mà sanh. Chúng giúp lẫn nhau, tăng trưởng lẫn nhau, che phủ tình trạng hậu khởi. Vì thế, muốn phá ngã, trước hết phải hiểu lý. Khai viên kiến của Phật chính là hiểu thấu triệt lý ấy. Trước là nói ngũ nhãn để nêu rõ “chẳng chấp vào một cái Thấy nào”, tức là vì kẻ chẳng thấy rõ lý mà thuyết pháp. Kế đó, nói cát sông Hằng để nêu rõ “chẳng chấp dị kiến”, nhằm nói với kẻ tự cho mình là đúng. 


“Thấy lý chẳng rõ” chẳng phải là nói kẻ đó chẳng thấy gì hết, mà chỉ là coi trọng một cách nhìn nào đó là cao, bèn bị cách nhìn ấy ngăn chướng, vậy là cao mà chẳng cao! Chẳng hạn như đối với ngũ nhãn, tự cho Phật nhãn cao nhất, chẳng biết chính vì bốn loại nhãn kia, mỗi mỗi đều thù thắng, cho nên gọi là Phật nhãn. Đấy là lý do Như Lai chẳng chấp vào một cách nhìn mà trọn đủ năm loại nhãn. Kẻ chấp vào một cách hiểu biết, tự cho là đúng, chẳng phải là kẻ ấy tuyệt đối chẳng đúng, chỉ là vì kẻ đó cứ muốn phô trương riêng mình là đúng, chẳng chịu hòa đồng với các ý kiến khác, cho nên tuy là đúng mà chẳng đúng! Như cát sông Hằng, nói theo tánh cố nhiên là chẳng phải [rất nhiều], nhưng nói theo tướng, có bao giờ chẳng đúng là như vậy! Tướng chính là tướng của tánh, cần gì phải phế tướng để nêu rõ tánh? Đó là lý do Như Lai chẳng chấp dị kiến, mà nói là cát để người chấp dị kiến biết. Nói chung, hễ thấy có cái chấp trước, sẽ có cái được lập; do vậy, bèn là một, hoặc khác, chẳng lệch vào bên này, sẽ lệch sang bên kia! Đó là do chấp ngã xui khiến nên! Nay dạy “đối với một hoặc khác, đều chớ nên chấp”, kiến sẽ từ đâu mà lập được? Tức là ngã cũng bị tiêu mất. Đó chẳng phải là huệ kiếm để trừ ngã ư? 


Nghĩa “chẳng một, chẳng khác” là cương tông của Bát Nhã, là yếu lãnh của Phật pháp, có thể xuyên suốt hết thảy các pháp. Vì vậy, kinh dạy người thông đạt vô ngã pháp thì trước hết phải thông đạt điều này. Câu này tách ra sẽ là Bát Bất, Thập Bất, Thập Nhị Bất, Thập Tứ Bất. Như Đại Trí Độ Luận viết: “Chẳng sanh, chẳng diệt, chẳng đoạn, chẳng thường, chẳng một, chẳng khác, chẳng đi, chẳng đến, pháp sanh bởi nhân duyên, diệt các hý luận”. Pháp sanh bởi nhân duyên giống như nói “chư pháp duyên sanh”, cũng giống như nói nhân quả. Bởi lẽ, “nhân duyên sanh pháp” chính là các pháp được sanh bởi nhân duyên. Pháp tức là cái quả được sanh bởi nhân. Vì thế, nhân duyên sanh pháp nói đơn giản thì chính là nhân quả! Đó là nói “hết thảy các pháp đều là nhân quả”. Do đó, hết thảy các pháp bất sanh, bất diệt, chẳng đoạn, chẳng thường, chẳng một, chẳng khác, chẳng đi, chẳng đến. Đó còn gọi là Bát Bất. Nếu chẳng hiểu nghĩa Bát Bất, sẽ chẳng hiểu nhân quả, nói năng đều thành hý luận. Đấy chính là nêu rõ nghĩa “Bát Bất nhân quả chính là chánh luận, chánh kiến”. Pháp duyên sanh chính là sanh diệt, sao lại nói là bất sanh, bất diệt? Chẳng biết “duyên tụ bèn sanh, duyên tán bèn diệt” là nói theo tướng trạng của các pháp. Đã thấy sự sanh diệt nơi tướng của các pháp, đủ chứng tỏ pháp tánh vốn chẳng sanh diệt. “Chẳng đi, chẳng đến” cũng là nói theo pháp tánh. Nhân nhân quả quả, vĩnh viễn chẳng ngưng, cho nên chẳng đoạn. Nhân mà thành quả, quả lại làm nhân, cho nên chẳng thường! Hết thảy các pháp mỗi mỗi đều có nhân quả; do vậy chẳng một. Hết thảy các pháp chẳng ra ngoài nhân quả, cho nên chẳng khác. Nếu chuyên dựa theo nhân quả để nêu tỏ nghĩa Bát Bất, sẽ có thể tạo thành một quyển sách chuyên biệt; ở đây bất quá nói đại lược mà thôi! 


Trí Độ Luận lại nói: “Quán hết thảy các pháp chẳng sanh, chẳng diệt, chẳng tăng, chẳng giảm, chẳng cấu, chẳng tịnh, chẳng đến, chẳng đi, chẳng một, chẳng khác, chẳng thường, chẳng đoạn, chẳng có, chẳng không”. Lời ấy bao gồm mười bốn món bất. Nếu dùng câu “chẳng có, chẳng không” để giải thích ý nghĩa của sáu câu “bất sanh, bất diệt”, sẽ thành mười hai món Bất. Trung Luận cũng nói đến Bát Bất như sau: “Chẳng sanh cũng chẳng diệt, chẳng thường cũng chẳng đoạn, chẳng một cũng chẳng khác, chẳng tới cũng chẳng xuất, hay nói nhân duyên ấy, khéo diệt các hý luận”. “Chẳng ra” có nghĩa là “chẳng đi”. Hai bộ luận ấy (Đại Trí Độ Luận và Trung Luận) đều do Long Thọ Bồ Tát soạn để giảng giải Bát Nhã. Sách Đại Thừa Huyền Luận của Gia Tường đại sư viết: “Bát Bất là trung tâm của chư Phật, là hành xứ của chư thánh. Theo chiều dọc xuyên suốt các kinh, theo chiều ngang thông khắp các luận”. Trung Luận Sớ lại viết: “Đó là chỉ quy của chánh quán, là tâm cốt của Phương Đẳng, xác định thế nào là lệch lạc hay chánh đáng trong Phật pháp, chỉ bày cội nguồn được mất. Hễ mê thì tám vạn pháp tạng tối om như đi trong đêm. Hễ ngộ, mười hai bộ kinh như đối trước ban ngày”. Đúng là do câu nghĩa như thế, mở mang Phật tri, Phật kiến cho mọi người, dùng đó để trừ vọng tưởng, so đo hư vọng do chấp trước từ trước tới nay! Phàm những lời Phật dạy đều nhằm nói rõ nghĩa này, được gọi là Đệ Nhất Nghĩa, Thắng Nghĩa, hoặc Trung Đạo. Nếu chưa thông đạt nghĩa này, sẽ chẳng hiểu rõ tông chỉ của Phật pháp, sao có thể viên tu, viên chứng? Vì thế bảo là trung tâm của chư Phật, là hành xứ của chư thánh, mê thì như đi trong đêm, ngộ thì như thấy ban ngày    vậy! 


Thật ra, ngài Long Thọ vốn dựa theo các kinh như Chư Bổn Nghiệp, Anh Lạc v.v… [để lập ra các món Bất], nhưng thứ tự khác biệt đôi chút. Kinh [Bổn Nghiệp Anh Lạc] dạy: “Nhị Đế nghĩa giả, bất nhất diệc bất nhị, bất thường diệc bất đoạn, bất lai diệc bất khứ, bất sanh diệc bất diệt” (Nghĩa Nhị Đế là chẳng một cũng chẳng hai. Chẳng thường cũng chẳng đoạn, chẳng đến cũng chẳng đi, chẳng sanh cũng chẳng diệt). “Bất nhị” là chẳng khác! Nhị Đế: Chân Đế là pháp tánh, Tục Đế là pháp tướng. Kinh dùng Bát Bất để giảng rõ Nhị Đế, Luận dùng Bát Bất để giảng duyên sanh. Vì vậy, nghĩa này bao trùm hết thảy các pháp. Kinh Đại Niết Bàn nói mười thứ Bất như sau: “Thập nhị nhân duyên, bất xuất, bất diệt, bất thường, bất đoạn, phi nhất, phi nhị, bất lai, bất khứ, phi nhân, phi quả” (Mười hai nhân duyên chẳng xuất, chẳng diệt, chẳng thường, chẳng đoạn, chẳng một, chẳng hai, chẳng đến, chẳng đi, chẳng nhân, chẳng quả). “Bất xuất, bất diệt” tức là bất sanh, bất diệt. “Chẳng một, chẳng hai” tức là chẳng một, chẳng khác.


“Chẳng nhân, chẳng quả” chẳng phải là nói không có nhân quả. Câu đầu tiên nói “mười hai nhân duyên”, tức là thập nhị nhân duyên sanh pháp, chẳng ngoài nghĩa của mười thứ bất ấy. Nhân duyên sanh pháp chính là nói về nhân quả. Tức là nói theo nhân quả, hễ nói là nhân thì đó là cái quả của cái nhân trước đó. Nói là quả thì đó cũng là cái nhân của cái quả sau. Điều này cho thấy nhân quả vô cùng, chớ nên chấp chặt bảo “nhân nhất định là nhân, quả nhất định là quả”. Vì thế nói “chẳng nhân, chẳng quả”. Lại gộp chung tánh và tướng để nói, dựa theo nhân quả pháp tánh để nói thì ngầm là cùng một vị, chẳng thể nói cái nào là nhân, cái nào là quả. Nhưng nói theo pháp tướng của nhân quả, thì sự tướng phân minh, nhân là nhân, quả là quả, có nhân ắt có quả, có quả ắt có nhân! Ngay trong khi rạch ròi, thì chúng lại ngầm có cùng một vị. Vì sao vậy? Do tướng chẳng lìa tánh. Ngay trong khi ngầm có cùng một vị, thì lại rành rành phân minh. Vì sao vậy? Do tánh chẳng lìa tướng. Đó gọi là “chẳng phải nhân, chẳng phải quả”. Do vậy, gộp chung với câu đầu để giảng rõ nghĩa. Đấy là lý do kinh này nói “tức phi”, lại nói “thị danh”. Do vậy, chớ nên giữ lấy pháp, mà cũng chớ nên giữ lấy phi pháp, Không lẫn Hữu đều chớ nên chấp. Đó là lý do Trung Luận nói: “Pháp được sanh bởi nhân duyên, ta nói chính là Không, cũng gọi là giả danh, cũng gọi là Trung Đạo”. Tức là nói muốn biết “hết thảy các pháp chẳng ra ngoài nhân quả”, hãy nên hiểu nghĩa “Không chính là Giả, Giả chính là Không”. Nếu chẳng hiểu “Không chính là Giả”, ắt đọa vào Đoạn Kiến, muôn sự đều quy vào đoạn diệt, liền thành bài bác “chẳng có nhân quả”. Nếu chẳng hiểu rõ “Giả chính là Không”, lại đọa vào Thường Kiến, muôn sự đều coi như cố định, cũng trở thành “bài bác chẳng có nhân quả”. Cần phải biết: Tuy nói Không, nói Giả, thật sự Không và Giả chẳng một, chẳng khác. Hiểu được nghĩa này, sẽ là Trung Đạo. Chẳng phải là ngoài Không và Giả mà riêng có Trung Đạo. Không chính là pháp tánh, tức Chân Đế. Giả chính là pháp tướng, tức Tục Đế. Khoa ngũ nhãn này chính là để nói về pháp tánh nơi Chân Đế. Pháp tánh vốn sẵn như như mà “đều là”, sao lại chấp một? Khoa “cát sông Hằng” nói về pháp tướng nơi Tục Đế. Pháp tướng vốn sẵn tùy duyên mà vô định, sao lại chấp là khác? Bát Bất, Thập Bất, Thập Nhị Bất v.v… chỉ là tách ra hay gộp vào khác nhau. Nếu tách ra cặn kẽ, có thể đến vô lượng câu! Nếu càng giản ước hơn trong những cách giản ước thì “chẳng một, chẳng khác” đã thâu nhiếp hết thảy. Vì vậy, khai Phật viên kiến ở đây chỉ dựa theo “chẳng một, chẳng khác” để giải thích ý nghĩa. 


Nay lại nói đại lược nghĩa Bát Bất, vì nó xuyên suốt lý trong hết thảy các kinh luận. Hãy nên biết: Pháp do đức Phật đã nói, không gì chẳng ngoài Chân Tục Nhị Đế. Pháp tướng thuộc Tục Đế, tuy biến hóa vô thường, nhưng do thế tục đều cùng trông thấy, nên gọi là Tục. Pháp tánh Chân Đế thường hằng, bất biến, nhưng là bản thể của các pháp, nên gọi là Chân. Đức Phật nói Nhị Đế, đều dùng nghĩa Bát Bất để giảng rõ. Gọi là Đế (諦), nhằm nói rõ sự lý ấy xác thực chẳng hư dối. Sở dĩ hết thảy chúng sanh luân hồi sanh tử trong nẻo khổ vô biên, chẳng có gì khác, do mê nơi nghĩa Bát Bất trong Tục Đế. Hết thảy Thanh Văn cho tới Quyền vị Bồ Tát, sở dĩ có Biến Dịch sanh tử, vô minh chưa tận, chẳng có chi khác, do mê nơi nghĩa Bát Bất thuộc Chân Đế. Nói chung, chỉ do đối với Bát Bất Nghĩa Đế ấy, mê có cạn hay sâu, ngộ có cao hay thấp; vì thế, có lục đạo lăng xăng, tam thừa sai khác. Đức Phật vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời, chính là vì khiến cho chúng sanh hiểu rõ hai thứ sanh tử. Vì thế, Ngài nói đủ loại pháp để khai thị, khiến cho họ ngộ nhập mà thôi! Nhưng đủ loại pháp, chẳng ngoài nghĩa Bát Bất thuộc Chân Tục Nhị Đế. Vì vậy, ý nghĩa này xuyên suốt hết thảy kinh luận. 


Chữ Bất có hai nghĩa: 

1) Nghĩa Phá, tức phá chấp đối với hết thảy các tướng. 

2) Nghĩa Diệt Mất, tức diệt tướng để hiển tánh. 

Nhưng Phá có hai nghĩa, không chỉ phá chấp Hữu, mà còn phá chấp Không. Diệt Mất cũng có hai nghĩa: Không chỉ diệt mất tướng để hiển tánh, mà lại còn diệt tánh để hiển tướng khiến cho viên dung.


Nay thử nêu lên câu “bất sanh, bất diệt” để nói cương yếu, lại còn do câu “chẳng một, chẳng khác” xuyên suốt. Trước là xét theo Tục Đế để nói, người trong thế tục, chẳng ai không chấp rằng “thật sanh, thật diệt”. Đức Phật bảo “đều là chẳng thật, chỉ do nhân duyên tụ hợp, giả hiện tướng sanh. Khi nhân duyên lìa tan, giả hiện tướng diệt mà thôi! Tánh của ông có bao giờ sanh diệt? Chỉ do chấp tướng mà mê muội tánh, cho nên ông có nỗi khổ sanh tử luân hồi!” Đấy là xét theo Tục Đế để hiển thị Trung Đạo. Trung Đạo đã được hiển lộ, sẽ chẳng phải là Tục Đế, mà là Chân Đế. Do vậy, đối trị bệnh chấp Hữu. 


Lại nói theo Chân Đế. Thánh hiền Nhị Thừa, Quyền vị Bồ Tát lại chấp chẳng sanh, chẳng diệt. Đức Phật bảo “chẳng sanh, chẳng diệt” để đối trị chấp trước tướng sanh diệt của phàm phu, há có nên trừ khử một chấp, lại nẩy sanh một chấp khác? Cần phải biết: Tánh, tướng chẳng hai, Không Hữu đồng thời. Có chính là Không, cho nên sanh diệt trong Tục Đế là giả sanh, giả diệt. Không tức là Có; do vậy, bất sanh bất diệt trong Chân Đế cũng là giả bất sanh, giả bất diệt. Ông đã thấy tánh, vừa khéo khi hiện tướng bèn tùy duyên độ sanh. Hơn nữa, tánh vốn chẳng lìa tướng, chỉ vì chấp tánh mà chán ghét tướng; do vậy, ông có nỗi khổ Biến Dịch sanh tử. Đó là xét theo Chân Đế để hiển thị Trung Đạo. Trung Đạo hiển lộ, chính là tối thượng thừa, là nhất Phật thừa. Đó là đối trị bệnh chấp Không. 


Do “chẳng một, chẳng khác” xuyên suốt, nên Tục Đế chấp sanh diệt, tức là sanh và diệt chẳng một. Chẳng chấp mà bất sanh bất diệt, thì sanh và diệt chẳng khác. Chân Đế chấp bất sanh bất diệt thì bất sanh bất diệt và sanh diệt sẽ chẳng phải là một. Không chấp mà tánh tướng chẳng hai, Không Hữu đồng thời, thì sanh diệt và bất sanh bất diệt chẳng khác. Đã là Không Hữu đồng thời, khi bất sanh bất diệt, sẽ chẳng ngại hiện sanh diệt. Tuy hiện sanh diệt, vẫn là bất sanh, bất diệt. Đó gọi là “chẳng trụ sanh tử, chẳng trụ Niết Bàn”, tức là một và khác đều chẳng thể nói! Ngay cả danh xưng “chẳng một, chẳng khác” đều diệt mất. Do vậy mà xem, có thể biết: Hết thảy đều chẳng thể chấp, mà cũng chớ nên chấp. Vì thế, các câu Bát Bất là diệu nghĩa để tiêu trừ chấp kiến, mà nghĩa “chẳng một, chẳng khác” có thể xuyên suốt các câu! 


Ý nghĩa của các câu này đều nhằm hiển thị “pháp nào cũng đều là Như”. “Pháp nào cũng đều là Như” chính Trung Đạo viên dung Đệ Nhất Nghĩa. Vì thế, các câu Bát Bất cũng là Trung Đạo viên dung Đệ Nhất Nghĩa, nhưng pháp vị bất đồng! Vì sao nói vậy? “Pháp nào cũng đều là Như” là viên hiển, được gọi là “biểu thuyên” (表詮, cách nói biểu thị). Hai tông Thiên Thai và Hoa Nghiêm do nương theo nghĩa này mà kiến lập. Nghĩa lý của các câu Bát Bất là cương tông của Bát Nhã, nhằm hiển lộ sự trừ khử. Đó là gọi Giá Thuyên (遮詮, nói theo cách ngăn chặn, hoặc phủ định). Tam Luận Tông nương theo nghĩa này mà kiến lập. Thiền Tông cũng đề cao sự “trừ sạch” của Bát Nhã, nhưng chẳng nói đến giáo nghĩa. Cần phải biết: Ắt là trước hết phải trừ sạch thì mới hiển lộ viên dung. Như trong kinh này, ắt phải là sau khi đã lìa tướng, lìa niệm, thì mới nói “pháp nào cũng đều Như”, mới có thể thấy ý chỉ của Phật. Vì sao vậy? Chấp kiến chưa trừ khử, há có thể viên dung ư? Lại còn chấp vào viên dung, cũng chẳng phải là viên dung. Do vậy, Khởi Tín Luận nói “Bất Không cần phải từ Không mà ra”. Kiến lập viên tông mà nói viên nghĩa, hoàn toàn chẳng phải là không nói nghĩa “trừ sạch”, nhưng nói “trừ sạch”, cũng kèm thêm ý vị viên dung. Đề cao sự “trừ sạch” như Tam Luận Tông v.v… cũng chẳng phải là không nói nghĩa viên dung, nhưng nói viên dung cũng kèm thêm ý vị trừ sạch. Vì thế, cách nói này như đao bén, búa sắc, chẳng cứng chắc nào không đập tan! Đọc [câu này] như nước lạnh giội vào lưng, khiến người ta tỉnh ngộ sâu xa, cảm khái giáo nghĩa Bát Nhã chẳng được tỏ rõ trong cõi đời! Ngay như Trí Độ Luận, các sách của Tam Luận Tông, trước nay hiếm ai hỏi đến! Vì thế, từ thời Tùy - Đường đến nay, chỉ có Thiền môn xuất hiện nhiều người nhất. Do đó, điều này đáng nên suy nghĩ sâu xa. Cần phải biết: Người học nếu chẳng gắng sức dụng công nơi “trừ sạch”, chỉ ghi nhớ, tụng làu làu vô số viên nghĩa, sao có thể phá tình chấp ấy? Chẳng trừ khử tình chấp, sao có thể đạt tới viên dung? Kinh này nói: “Hết thảy chư Phật và pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật đều từ kinh này mà ra”, chính vì chỉ bày Bát Nhã là môn trọng yếu để nhập Phật, là bậc thang để thành thánh. Chuyện này liên quan đến sự thịnh suy của pháp môn, quan hệ với sự thành bại của người học, tột bậc trọng đại! Vì thế, Bất Giác tôi một lần nữa thống thiết thưa bày! 


Tam Luận Tông đã đề cao Bát Nhã; do đó, người học Bát Nhã chẳng thể không có tâm nghiên cứu sách vở của Tam Luận. Dẫu chẳng thể đọc trọn hết, phải đọc một, hai loại để nếm pháp vị, ngõ hầu dễ lãnh hội ý chỉ chánh yếu trong Bát Nhã. Như các bộ Đại Trí Độ Luận, Đại Thừa Huyền Luận
, Trung Luận Sớ
 v.v… đủ để phá sự cố chấp của con người tốt nhất, mở mang cửa ngộ cho con người. Những nghĩa đã sâu thẳm, văn lại uyên áo, chỉ có cách đọc kỹ, lắng lòng lãnh hội để tham cứu. Tuy vậy, nếu bảo “do tham cứu các sách được nêu trên đây, sẽ đối với nghĩa thú Bát Nhã không gì chẳng hiểu rõ”, lại sai mất rồi! Hãy nên biết: Các nghĩa thuộc Bát Bất bất quá là cương tông của Bát Nhã. Đối với chỗ khúc chiết, sâu xa, vi tế tột cùng của Bát Nhã, nếu chẳng dốc sức nơi “lìa tướng, lìa niệm, chân thật tham cứu”, sao có thể hiểu rõ cho được? Lý này lại chẳng thể không biết! Bởi lẽ, đại cương thì chẳng khác, nhưng vi tế chẳng một! Không chỉ là như vậy, ngay như Bát Nhã được nói trong tám hội trước và bảy hội sau, đem so với kinh này, cũng lại giống như thế. Cương tông đại chỉ thì đây kia không khác, nhưng nghĩa vị vi diệu đôi đằng chẳng phải là một! Do vậy, mỗi bộ kinh có tông chỉ, có cách nói riêng của bộ kinh ấy, há có thể một thông liền thông toàn  bộ! 

Hãy nên biết: Đức Phật nói ra cảnh giới của Phật, tức là Thật Tướng của các pháp, chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu hiểu rốt ráo, chư đại Bồ Tát còn chưa hiểu rốt ráo, huống hồ phàm phu! Do đó, trong hội Hoa Nghiêm, Thiện Tài tham học với năm mươi ba vị thiện tri thức, đều nói “con chỉ biết pháp môn này, các pháp khác chẳng biết”, chính là lời thật, trọn chẳng phải là lời lẽ khiêm cung! Vì vậy, cổ đức như các vị Trí Giả, Gia Tường, Hiền Thủ bình sanh chỉ hoằng dương mấy loại kinh luận, vì học lực chỉ có thể làm như thế. Đấy chính là chỗ cao sâu, chân thật của cổ đức, hậu học hãy nên noi bước theo. Không chỉ các cú nghĩa Bát Bất trong Tam Luận chỉ có thể nói rõ cương yếu của Bát Nhã; chỉ thú vi tế vẫn phải do người học tự lãnh hội! Dẫu cho nay có một người đem nghĩa thú của kinh này viết sách, lập thuyết, mỗi mỗi đều tuyên nói, trần thuật, nhưng có được sách ấy, bất quá có thêm một trợ lực mà thôi, vẫn phải là do học nhân tự lãnh hội! Vì sao vậy? Dẫu người ấy đã thành Bồ Tát, nhưng đối với cảnh giới của Phật, trọn chẳng thể [thấu hiểu] rốt ráo. Dẫu đốn ngộ giống như Phật, có thể triệt để tuyên dương, nhưng người đọc sách nếu vẫn chưa trừ chướng, vẫn chẳng thể triệt để lãnh hội! Vẫn cần phải hướng theo chỗ “lìa tướng, lìa niệm” để chân tham thật cứu, sau đó mới có thể khế nhập. Ngay như hai khoa “chẳng chấp một, chấp khác” này, sau khi đã nghe, ắt phải dùng pháp ấn này hướng về hết thảy các pháp để vi mật ấn chứng, lại còn phải dùng pháp ấn này để ấn chứng nơi tự tâm, ấn chứng ngay lúc chưa khởi tâm động niệm. Như thế thì mới mong có thể thông đạt! Nếu chỉ nghe nghĩa lý trong hai khoa này rồi hiểu rõ, thì chỉ có thể nói là “đã hiểu rõ”, chẳng thể nói là thông đạt được! Càng chẳng thể không biết lý này! “Thông đạt” là thông hiểu, thấu suốt, chẳng có mảy may chướng ngại! Vì thế, nếu trong tự tâm, đối với các pháp mà hành có chút chướng ngại, sẽ chẳng phải là thông đạt! Phần sau nói đến chánh tri, chính là nêu ra một khuôn mẫu để người học tuân theo, hòng đối với kiến địa “chẳng một, chẳng khác”, hướng tới chỗ tâm hành và các pháp, sẽ hiểu rõ nguyên do, hòng cầu thông đạt vô ngã vậy! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2. Nói về chánh tri 


Chia làm hai phần: 

1) Nêu rõ tâm hạnh chẳng thể được.

2) Các pháp duyên sanh.

Tâm hạnh là hành động trong tâm, tức là khởi tâm động niệm. “Chư pháp” tức là ngoại cảnh. Xét theo nội tâm và ngoại cảnh để nói rõ chánh tri, với dụng ý khiến cho [người học] biết nghĩa “chẳng có cảnh, chỉ là thức; ngoài tâm chẳng có pháp”. Do ngoài tâm chẳng có pháp, nên pháp nào cũng chẳng ngoài một Chân Như. Nhưng chúng sanh ngoài thì bị cảnh tướng làm mê, trong thì bị tâm niệm quấy nhiễu, không thể chứng đắc. Do vậy, Bát Nhã dạy lìa tướng, lìa niệm. “Phả đắc” (叵得) là chẳng thể được! Tánh thể không tịch, vốn chẳng có niệm, cho nên nói là “chẳng thể được”. Các pháp không gì chẳng phải là duyên hội tụ bèn giả hiện tướng sanh, vốn vô sanh, thường nói là “đương thể tức Không” (bản thể là Không). Do vậy, xét theo tâm hạnh và các pháp để nói thì chẳng một, nhưng nếu xét theo phương diện “chẳng thể được” và “duyên sanh” thì là chẳng khác! “Chẳng một, chẳng khác” là nghĩa Như của các pháp, hãy nên biết như thế! Biết như thế bèn gọi là chánh tri, do nó nương vào sự chứng tri Vô Thượng Chánh Đẳng Giác để biết. Biết điều này, sẽ biết nguyên do phải nên lìa niệm, lìa tướng. Lìa tướng, lìa niệm chính vì vô ngã vậy! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.1. Nói rõ “tâm hạnh chẳng thể được” 
Chia thành ba đoạn: 

1) Nêu thí dụ về số nhiều để [người nghe] hiểu rõ. 

2) Giải thích nhằm chỉ rõ “chẳng phải tâm”. 

3) Kết lại ý “chẳng thể được”. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.1.1. Nêu thí dụ về số nhiều để [người nghe] hiểu rõ

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.1.1.1. Dẫn thí dụ

(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như nhất Hằng hà trung sở hữu sa, hữu như thị đẳng Hằng hà, thị chư Hằng hà sở hữu sa số Phật thế giới như thị, ninh vi đa phủ? Thậm đa, Thế Tôn!


(經)須菩提！於意云何？如一恆河中所有沙，有如是等恆河，是諸恆河所有沙數佛世界如是，寧為多不？甚多，世尊！

(Kinh: Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Như [số lượng của] tất cả cát trong một sông Hằng, có các sông Hằng [nhiều] như số ấy, các thế giới chư Phật số lượng như tất cả cát trong các con sông Hằng như thế ấy, há có phải là nhiều chăng? Bạch Thế Tôn, rất nhiều). 

Trước “hữu như thị đẳng”, trong bản lưu thông có chữ Sa, cổ bản không có, vì có thể tỉnh lược. Sắp nói về chánh tri, bèn tiếp nối ngay ý “cát sông Hằng” trong phần viên kiến để làm đầu mối dẫn khởi, với dụng ý nêu rõ: Các nghĩa sẽ được nói tiếp theo đây chẳng phải là phàm tình tục kiến chấp một hay khác mà hòng hiểu rõ được! Ắt trước hết phải khai viên kiến, chẳng chấp một hay khác, thì mới có thể khai chánh tri ấy. Lại còn nhằm nêu rõ: Đối với những điều sẽ nói sau đây, đều nên dùng nghĩa “chẳng một, chẳng khác” để dung thông! Do sắp nói về vọng tâm của chúng sanh và các pháp, ắt phải giả lập thí dụ, dùng cát để sánh ví sông, lại dùng cát trong sông để nói, với dụng ý nêu rõ vọng tâm và hết thảy các pháp, vạch ra từng tầng lớp chẳng cùng tận, hòng dẫn dắt sánh ví “nhiều chẳng thể tính đếm!” Lại còn nhằm nêu rõ pháp tướng của vọng tâm như huyễn, như hóa, không gì chẳng phải là giả hữu. Đấy đều là những lời chỉ bảo thân thiết. Nếu coi đó giống như những lời lẽ thừa thãi, chẳng liên can, sẽ là cô phụ kinh văn vậy! 


Vừa mở đầu, liền nói “ư ý vân hà” (ý ông nghĩ sao), là do sắp khai chánh tri, cho nên trước hết thăm dò kiến địa [của người nghe]. Ý này xuyên suốt tới “bất khả đắc” (chẳng thể được) [trong đoạn chánh kinh thuộc phần sau], chẳng phải chỉ là hỏi dò “nhiều hay không?” “Như” là từ ngữ nêu rõ [điều sắp được nói trong đoạn này là] thí dụ. Tất cả cát trong một sông Hằng đã là vô số chẳng thể tính đếm. “Như thị đẳng” chỉ vô số cát. Tức là giả sử có các sông Hằng nhiều bằng số lượng của tất cả cát trong một sông Hằng, giống như nói “vô số sông Hằng”. “Thị chư Hằng hà” (Các sông Hằng ấy) là nói vô số sông Hằng trong câu trước đó. Nói “tất cả cát trong vô số sông Hằng”, số ấy có thể tính lường được ư? “Phật thế giới” tức là một đại thiên thế giới. Mỗi đại thiên thế giới là khu vực giáo hóa của một vị Phật, cho nên nói là “Phật thế giới”. “Như thị” chỉ “vô lượng” được nói trong câu trước, tức là vô lượng thế giới. “Ninh vi đa phủ” chính là hỏi có thể coi [số lượng ấy] là nhiều hay không? Câu “thậm đa, Thế Tôn” (bạch Thế Tôn, rất nhiều) là lời đáp của trưởng lão. Khoa này chỉ lập thí dụ nhằm dẫn khởi phần kinh văn tiếp theo. Dùng số cát nhiều vô lượng để sánh ví nhiều thế giới, đều nhằm hiển thị cái tâm của chúng sanh rất nhiều, nhưng Như Lai đều biết trọn. 
2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.1.1.2. Đều biết 

(Kinh) Phật cáo Tu Bồ Đề: - Nhĩ sở quốc độ trung, sở hữu chúng sanh, nhược can chủng tâm, Như Lai tất tri. 


(經)佛告須菩提：爾所國土中，所有眾生，若干種心，如來悉知。

(Kinh: Đức Phật bảo ngài Tu Bồ Đề: - Bao nhiêu loại tâm của tất cả chúng sanh trong ngần ấy quốc độ, Như Lai đều biết). 

Trong kinh, hễ nêu ra câu “Phật cáo” đều là từ ngữ trịnh trọng khiến cho người đọc kinh sẽ [sanh tâm] trịnh trọng đối với những lời lẽ theo ngay sau đó. “Nhĩ sở” là “ngần ấy”, chỉ “vô lượng” được nói trong câu trước đó. “Vô lượng quốc độ” giống như nói “vô lượng thế giới”, nhưng “thế giới” là danh xưng chung, còn “quốc độ” là biệt danh. Nay sắp nói tới chúng sanh, nên đổi sang nói là “quốc độ”, chẳng nói “thế giới”, vì sao vậy? Nêu ra biệt danh “quốc độ”, nhằm chỉ rõ chúng sanh có đủ loại sai biệt. Đó gọi là “mười phương sát độ, tất cả chúng sanh, đủ loại sai biệt”. Bởi lẽ, bất luận chúng sanh có tộc loại, sắc thân v.v... sai biệt như thế nào, lớn như chư thiên, nhỏ như dế, kiến, tâm của chúng không gì chẳng biết! 


Khoa trước không chỉ nói thế giới, mà nói là “Phật thế giới” cũng chứa đựng ý chỉ sâu xa. Hãy nên biết: Thế giới được duy trì chẳng hoại, cố nhiên là do nghiệp lực của chúng sanh, nhưng nếu chẳng cậy vào sức oai thần từ bi của Phật nhiếp trì, do sự ác trược nơi nghiệp lực của chúng sanh [ảnh hưởng], đã sớm chẳng biết trở thành trạng huống khó kham như thế nào? Hết thảy chúng sanh đều được hưởng ơn Phật mà chẳng tự biết. Ví như các loài động vật, thực vật được bay, lặn sanh thành, hoàn toàn do được ánh nắng mặt trời ban ơn mà chẳng hay biết. Tục ngữ có câu: “Lôi đình vũ lộ tổng thiên ân” (Sấm sét, mưa, sương, toàn ơn trời). Trời có ân, thật sự là do Phật ban ân. Thử xem những điều nói trong các kinh Đại Thừa, [sẽ thấy] Phạm Vương, Đế Thích cho đến nhật, nguyệt thiên tử, hết thảy chư thần, đều đối trước Phật phát nguyện hộ trì chúng sanh. Vì thế biết: Thế giới được chấp trì, thật ra nhờ vào sức oai thần từ bi của Phật ân. 

Nói chung, mỗi chữ, mỗi câu, mỗi danh từ, mỗi danh xưng trong kinh này, đều chứa đựng diệu nghĩa, chẳng thể coi thường. Thế giới quốc độ đã nhiều vô lượng, thì chúng sanh trong ấy, số lượng lại càng chẳng thể nói, huống hồ tâm của chúng sanh ư? Đó gọi là bất khả thuyết bất khả thuyết vậy! Vì sao vậy? Do tâm chúng sanh niệm niệm chẳng ngừng. Dẫu lấy một chúng sanh để nói, tâm người ấy đã nhiều há có số lượng? Huống hồ tâm của bất khả thuyết chúng sanh ư? Vì thế, dùng từ ngữ “nhược can chủng” (ngần ấy loại) để khái quát. “Nhược can chủng” nghĩa là sai biệt rất nhiều, chẳng có con số để có thể nói được! Khoa trước do một sông Hằng mà nói đến vô số cát trong ấy, lại do vô lượng cát mà nói vô lượng sông Hằng. Do vô số sông Hằng mà nói tới vô lượng cát trong ấy. Lại do vô lượng cát mà nói vô lượng thế giới. Khoa này lại do vô lượng thế giới, mà nói bất khả thuyết chúng sanh trong ấy. Sau đó, do bất khả thuyết chúng sanh, nói tới bất khả thuyết bất khả thuyết tâm. 
Do lần lượt nói theo từng tầng lớp như vậy để hiển thị nghĩa “chẳng một”, nhằm dẫn khởi ý nghĩa “chẳng khác” trong phần kinh văn sau đó. Lại còn dẫn khởi nghĩa “Như Lai đều biết”. Đối với chuyện “chẳng một” mà đều biết trọn cả, há chẳng phải là đối với tri kiến sai biệt, sẽ đều có thể biết trọn ư? Đức Thế Tôn dùng nghĩa Như để biết, cho nên nói là “Như Lai tất tri” (Như Lai đều biết). Nghĩa này tương ứng với “Như Lai thuyết” trong phần tiếp theo. Nói chung, nhằm dạy Bồ Tát phải nên biết như thế. Như Lai đều biết như thế nào? Trong khoa sau, từ chữ “hà dĩ cố” trở đi chính là để nói rõ nghĩa này. Tâm chúng sanh rốt cuộc là như thế nào, trong khoa từ “sở dĩ giả hà” trở đi chính là phần nói rõ nghĩa ấy! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.1.2. Giải thích rõ “chẳng phải là tâm” 

(Kinh) Hà dĩ cố? Như Lai thuyết chư tâm giai vi phi tâm, thị danh vi tâm. 

(經)何以故？如來說諸心皆為非心，是名為心。

(Kinh: Vì sao vậy? Như Lai nói các tâm đều chẳng phải là tâm, bèn gọi là tâm). 

“Chư tâm” chỉ “nhược can chủng tâm” (ngần ấy loại tâm) được nói trong phần trên. Câu “phi tâm” là nói theo tánh, ngầm chỉ [các tâm vừa nói đó] chẳng phải là chân tâm. Chân tâm là tánh. Nói “thị danh” là nói theo tướng, tức là đối với các tâm như thế, đặc biệt giả gọi là Tâm đó thôi, ngầm chỉ đó là vọng tâm. Vọng tâm tức là cái tâm “thiên lưu” (遷流, đổi dời) được nói trong phần kinh văn sau đó. Hễ đổi dời liền có tướng, cho nên bảo là “thị danh”. “Danh” là danh tướng. Ở đây, chớ nên nói rạch ròi chân, vọng, chỉ nói chung chung. Do là vọng, chẳng chân, trong khoa sau mới nêu rõ nguyên do. Nếu nói toạc ra ở đây, khoa sau sẽ trở thành phần văn tự thừa thãi. 

“Hà dĩ cố” là lời tự hỏi. Hỏi: Các thứ tâm của ngần ấy chúng sanh, vì sao Như Lai đều biết? Từ “Như Lai thuyết” trở đi, là tự đáp. Đáp rằng: Tuy nói “ngần ấy loại”, nhưng Như Lai biết, thật ra có thể khái quát thành một loại, tức đều là phi tâm, chỉ giả danh gọi là tâm đấy thôi! Nhìn bề ngoài, kinh văn dường như chỉ nói rõ Như Lai đều có thể biết, hoàn toàn chưa nói rõ nguyên do vì sao có thể biết trọn hết. Thật ra, nguyên do biết trọn hết đã ngầm hiện trong ấy. Nguyên do ở chỗ nào vậy? Nơi hai chữ Như Lai! Bởi lẽ, Như Lai chính là “nghĩa Như của các pháp”. “Như” là Chân Như. Chân Như là tánh đồng thể. Đã chứng tánh đồng thể, liền thành Đại Viên Kính Trí. Do vậy, hết thảy chúng sanh khởi tâm động niệm, trong tấm gương nơi tâm của đức Phật đều rành rẽ phân minh. Hơn nữa, tâm Phật vô niệm, cho nên biết: Hễ động niệm thì đều chẳng phải là tâm! Đó là nguyên do vì sao đều biết. Khoa trước nói “Như Lai đều biết”, khoa này nói “Như Lai nói”, chính là để chỉ rõ: Nương theo nghĩa Như mà biết, nương theo nghĩa Như mà nói! 

Xưa kia, vào thời Đường Đại Tông, có một vị tỳ-kheo từ phương Tây đến, mọi người gọi ông ta là Đại Nhĩ Tam Tạng, tự nói có Tha Tâm Thông. Đại Tông thỉnh Nam Dương Trung quốc sư (là một vị đại đức của Thiền Tông, tức ngài Nam Dương Huệ Trung) thử ông ta. Ngồi một lát, Sư hỏi: “Lão tăng nay ở chỗ nào?” Đáp: “Ở Tây Xuyên xem đua thuyền”. Chốc sau, Sư lại hỏi, đáp rằng: “Ở cầu Thiên Tân xem khỉ nhảy nhót”. Sư im lặng một lát, lại hỏi, ông ta liền chẳng biết. Sư quở rằng: “Tha Tâm Thông ở chỗ nào? Tha Tâm Thông là biết chuyện trong tâm người khác!” Trung quốc sư thoạt đầu cố ý khởi niệm, chợt tại Tây Xuyên, chợt tại trên cầu để thử. Cho tới sau đó, tâm Ngài vắng lặng, tức là chẳng khởi niệm. Niệm đã chẳng khởi, ông ta (Đại Nhĩ Tam Tạng) chẳng có cách nào biết được! Lấy chuyện này làm chứng, Như Lai đều biết, cần gì phải nói nữa! 

Cần phải biết: Tâm niệm phàm phu thì dẫu quỷ thần cũng biết! Đó gọi là “tâm vừa chớm động, thần đã sớm biết”. Nếu là ý niệm vi tế, chỉ có Bồ Tát và La Hán mới có thể biết, còn Phật thì không gì chẳng biết! Đối với lời quở trách của Trung quốc sư, nếu kẻ chẳng hiểu ý, sẽ cho rằng Ngài chẳng tin Tha Tâm Thông, chẳng phải vậy! Ý quở trách, không ngoài hai loại. Hãy nên biết: Chớ nên chấp thần thông. Hễ chấp, sẽ dễ dãi vận dụng, gây hại, nặng thì bị ma dựa, phát cuồng. Đó là dùng Lý để nói. Đệ tử của Trung quốc sư rất đông, Đại Tông cũng là đệ tử của Ngài. Khoe kỳ, chuộng lạ là thói thường của con người. Nếu đại chúng coi trọng loại chuyện này, đã đủ gây chướng cho sự tu hành, lại sợ còn gây hại cho pháp môn. Nay dùng chuyện này để nói, thì vị Đại Nhĩ Tam Tạng ấy thần thông ắt chẳng cao. Nếu cao thì khởi niệm vi tế cũng có thể biết. Dẫu chẳng khởi niệm, cũng có thể biết Ngài chẳng khởi niệm, đâu đến nỗi khi Trung quốc sư vắng lặng, bèn ngơ ngác, chẳng biết nói như thế nào. Thần thông đã chẳng cao, mà ở trong đại chúng tự nói đã đắc thần thông, phô phang dấu tích nông cạn, rõ ràng là đã trái nghịch lời Phật sắc truyền (Đức Phật dạy đệ tử trừ phi gặp chuyện bất đắc dĩ, chẳng được phép hiển lộ thần thông). Ý quốc sư bài xích là ở chỗ này. Hãy nên biết Tam Minh, Lục Thông là chuyện thuộc bổn phận của người học Phật. Nhưng khi tu hành, chớ nên chú trọng chuyện này, sợ sẽ đi vào ma đạo! Khi vô minh đã hết, thần thông sẽ tự đạt được. Sau khi đã đắc, cũng chớ nên vội cho người khác biết, sợ có kẻ thích bầy trò sẽ viện cớ đó, hậu hoạn thật nhiều. 

Trên đây là từ cát, đến sông, lại đến cát, đến thế giới, đến quốc độ, đến chúng sanh, đủ loại sự tướng khác nhau, nhưng quy kết nơi tâm chúng sanh, không chỉ nhằm nêu rõ “ngoài tâm chẳng có pháp” mà thôi! Bởi lẽ, nói sông là để sánh ví tâm niệm lưu động. Nói cát là sánh ví tâm niệm quá nhiều. Nói cát thành sông (tức nói số lượng sông bằng với số cát trong một con sông Hằng) nhằm sánh ví tâm niệm chấp trước nhỏ nhặt. Nói cát trong sông, sánh ví tâm niệm tuy là tổng mà biệt. Từ cát trong sông mà nói đến thế giới, quốc độ, chúng sanh, nhằm sánh ví tâm niệm của chúng sanh lưu chuyển chẳng ngừng (như sông), lại còn dính chặt, chẳng hóa trừ được (như đất), lại còn đủ thứ vụn vặt khôn sánh (như cát), lại còn rong ruổi chẳng cùng tận (như thế giới), có thể tùy tiện dấy lên (nhiều như cát sông Hằng), có khi do lập bày mà thành (như cõi nước), có nguồn cội, có gốc ngọn, có thông (như thế giới), có biệt (như quốc độ), có biệt trong biệt (như chúng sanh) cho nên nói “nhược can chủng tâm” (ngần ấy loại tâm). 

Như những điều vừa nói trên đây, bèn có hai tầng “chẳng một” và “chẳng khác”. Ngoài là núi, sông, đại địa, trong là sắc thân Ngũ Uẩn, sự tướng chẳng một, nhưng vì chúng là vật do tâm chúng sanh hiện ra, nên chẳng khác. Lại do tâm niệm của chúng sanh nhiều ngần ấy loại, cho nên chẳng một, nhưng đều chẳng phải là tâm, nên lại chẳng khác! Những điều này đều được người đã phát khởi giác ngộ biết rõ. Nhưng hai tầng “chẳng một, chẳng khác” ấy, bất quá là dẫn khởi cho đoạn kinh văn sau đó. Nói chung, các cú nghĩa “chẳng một, chẳng khác” đã hiển thị “pháp nào cũng đều Như”, chính là hiển thị “chẳng có pháp nhất định”, khiến cho hành nhân sẽ từ trong hết thảy các pháp, sẽ thấy và vận dụng linh hoạt, chẳng sanh câu nệ, chấp trước. Vì thế, khi đức Phật nói “một”, dùng đó để hiển thị “chẳng khác”, có lúc nói “khác” để hiển thị “chẳng một”. Có lúc “một” và “khác” cùng nói, nhằm hiển thị tuy chẳng một mà chẳng khác, tuy chẳng khác mà chẳng một. Có lúc thì “một, khác đều sai”, hiển thị “ngay cả một và khác cũng chẳng thể nói”. Không gì chẳng nhằm trừ khử tình chấp. Trừ khử rồi lại trừ khử, công hạnh đến mức đều chẳng thể nói, hòng chứng các pháp như một! Nói các câu Hữu Vô, đều là do nghĩa này. Nói chung nhằm chỉ rõ “chỗ nào cũng đều chẳng thể chấp”, để đối trị căn bệnh “chỗ nào cũng chấp trước” của chúng sanh đó thôi! Bất luận pháp thế gian hay xuất thế gian, đều nên dựa theo nghĩa này để quán, dựa theo nghĩa này để hành! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.1.3. Kết lại “chẳng thể được” 

(Kinh) Sở dĩ giả hà? Tu Bồ Đề! Quá khứ tâm bất khả đắc, hiện tại tâm bất khả đắc, vị lai tâm bất khả đắc! 


(經)所以者何？須菩提！過去心不可得，現在心不可得，未來心不可得。

(Kinh: Vì cớ sao vậy? Tu Bồ Đề! Tâm quá khứ chẳng thể được, tâm hiện tại chẳng thể được, tâm vị lai chẳng thể được). 


“Phả đắc” tức là chẳng thể được! Đối với ba câu “tâm quá khứ…”, trong bản chú giải của pháp sư Huệ Tịnh đời Đường ghi câu đầu là quá khứ, câu kế là vị lai, câu cuối là hiện tại. Luận của Vô Trước Bồ Tát cũng ghi như thế, thứ tự tuy khác, nhưng không ảnh hưởng đến ý chỉ chánh yếu! 


Khoa này nói nguyên do “vì sao chẳng phải là tâm”. Quá khứ, hiện tại, vị lai được gọi là Tam Tế. Tế là biên tế (邊際, ngằn mé, ranh giới), có ý nghĩa “giới hạn”. Quá khứ thì chẳng phải là hiện tại, chẳng phải là vị lai. Hiện tại chẳng phải là quá khứ, chẳng phải là vị lai. Vị lai chẳng phải là quá khứ, hiện tại. Mỗi đằng đều có giới hạn, nên gọi là Tam Tế. Tâm niệm đã có tam tế, cho nên bảo là “thiên lưu” (遷流). “Thiên lưu” là nói tâm này như sóng trước, sóng sau trên mặt nước, đẩy nhau tiến về trước, chuyển dời, lưu động chẳng ngừng. Đó là Hành trong Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Hành là hành động, có ý nghĩa “chuyển dời”. Bởi lẽ, do tâm niệm chẳng ngừng trong một sát-na, nên nói là “thiên lưu”. Do thiên lưu, nên có quá khứ, hiện tại, vị lai. Nhưng quá khứ đã qua, hiện tại chẳng trụ, vị lai chưa đến, cho nên đều chẳng thể được. Nói khít khao sự thật, chỉ có quá khứ và vị lai, hoàn toàn chẳng có hiện tại. Bởi lẽ từng sát-na qua đi, há có thể được! “Chẳng thể được” cho thấy ngay trong hiện tại chính là Không. Như chân tâm thường trụ bất động, trọn chẳng đổi dời, nhưng do chúng sanh từ vô thỉ đến nay, chưa từng lìa niệm. Niệm là vật sanh diệt, cho nên thành thiên lưu. Vì thế, chẳng phải là tâm, tức chẳng phải là chân tâm thường trụ. Tâm sanh diệt là vọng, chẳng thật, do chân tâm vốn chẳng sanh diệt. Đã là sanh diệt chẳng ngừng, há có vật thật, cho nên nói là “thị danh vi tâm” (bèn gọi là tâm). 


Khoa trước nói về viên kiến, nhằm dạy kẻ chẳng hiểu lý, tự cho là đúng, hiểu rõ không có gì là đúng hay chẳng đúng, vẫn là nói đương nhiên chẳng thể chấp. Phần này nói về chánh trí, nhằm nói rõ nguyên do chẳng thể chấp. Vì vậy nói “sở dĩ giả hà?” tức là đúng như ý nghĩa của khoa này mà bảo: Ông chấp giữ hết thảy các pháp, thì trong ý ông, ắt tự cho là ta có thể giữ lấy, chẳng biết ngay cả một niệm “có thể giữ lấy” đó, ba đời dời đổi, ngay trong lúc ấy đã là Không, niệm còn chẳng thể được, còn có gì để có thể giữ lấy ư? Ba lượt nói “chẳng thể được”, quả thật là lời lẽ nện vào tâm, thẳng thừng khiến cho ngã kiến chẳng có chỗ an lập! Kinh Lăng Nghiêm dạy: “Nhất thiết chúng sanh, tùng vô thỉ lai, sanh tử tương tục, giai do bất tri thường trụ chân tâm tánh tịnh minh thể, dụng chư vọng tưởng, thử tưởng bất chân, cố hữu luân chuyển” (Hết thảy chúng sanh từ vô thỉ đến nay, sanh tử liên tục, đều do chẳng biết chân tân thường trụ bản tánh thanh tịnh, thể sáng suốt, cứ vận dụng vọng tưởng. Tưởng ấy chẳng chân thật, nên có luân chuyển). Hãy nên biết chúng sanh từ vô thỉ tới nay, ngỡ vọng là chân, đến nỗi luân chuyển trong sanh tử. Do hết thảy đều chỉ do tâm tạo, nỗi khổ sanh tử luân chuyển thật sự là cái tâm sanh diệt luân chuyển vậy. Bởi lẽ, hễ nói đến tướng, ắt có sanh diệt, cốt sao tâm chẳng động theo tướng (“động” tức là hành, thường nói là “đổi dời” vậy), sẽ liền trừ hết thảy các khổ. Nói “liễu sanh tử, thoát luân hồi”, tức là tâm đã hiểu rõ, tâm bèn thoát ra đó thôi! 


Vì thế, người tu hành, bước đầu tiên là phải nên hiểu rõ lý này, biện định rõ ràng gì chân, gì là vọng. Thật ra, cực dễ phân biệt. Nói nông cạn, “phân biệt, chấp trước” là vọng. Chẳng phân biệt, chấp trước là chân. Nói sâu xa, chân tâm vô niệm, khởi niệm tức là vọng (do Hành duyên Thức, cho nên khởi niệm là cội gốc của phân biệt, chấp trước). Điều này được nói là “tu chứng chẳng có gì khác, trừ vọng mà thôi”. Trừ vọng bằng cách nào? Lìa niệm mà thôi. Lìa niệm thì phân biệt, chấp trước tự chẳng còn, tự thấy chân tâm, sanh tử tự giải quyết. Lìa một phần, bèn thấy một phần. Lìa rốt ráo, thì thấy cũng rốt ráo. Hết thảy chúng sanh sở dĩ coi vọng là chân, vì chẳng biết đó là chẳng thể được! Vì sao chẳng biết? Vì tâm thô, chẳng biện định sanh trụ dị diệt liên tục trong từng sát-na. Nếu biết nó liên tục trong từng sát-na, sẽ biết là đổi dời mà chẳng thể được. Đã là chẳng thể được, chấp để làm gì? Lại còn tự cho là có thể chấp, thật ra chẳng thể chấp, chỉ tăng thêm nghiệp lực mà thôi, đúng là ngu si đáng thương! Chỉ có Phật biết lý này mà nói ra, người tu hành hãy nên gấp giác ngộ. Vì thế, trong phần nói về Chánh Tri, trước hết, bèn nói chuyện này. Do điều này là then chốt để thành thánh hay thành phàm. Nhìn từ chỗ này, kinh tuy lìa tướng và lìa niệm cùng nói, thật ra quy kết, chú trọng tại lìa niệm. Bất quá dùng lìa tướng làm phương tiện để lìa niệm. Cho tới khi niệm đã lìa, kiến tướng chính là kiến tánh. Tuy tùy duyên hiện tướng, rộng độ chúng sanh, chẳng có mảy may chướng ngại. Vì sao vậy? Tâm niệm đã lìa, chẳng lìa tướng ấy mà nó tự lìa! 


Nghĩa trong khoa này sâu không đáy, phần trên đã nói là “chẳng thể được”, tức là dựa theo vọng tâm để giảng nghĩa. Trọn chẳng biết tông chỉ lớn nhất của đức Phật khi nói khoa này vẫn chưa phải ở tại đó, tông chỉ là như thế nào? Chính là khiến cho người học từ ngay nơi vọng mà chứng chân, nhanh chóng khế nhập vô sanh. Vì sao nói vậy? Cái tâm đổi dời trong ba đời được gọi là vô minh duyên hành. Vô minh là bất giác. Hết thảy chúng sanh, thoạt đầu chẳng giác ngộ, chẳng nhận biết đổi dời trong mỗi niệm, bèn thuận theo đó mà phân biệt, chấp trước. Phân biệt liền thành thức thứ sáu. Chấp trước liền thành thức thứ bảy, tức là Hành duyên Thức vậy. Ở đây nói “Như Lai biết” nhằm dạy người học hãy nên biết như thế. “Biết” là giác. Lại còn bảo rằng: Cái tâm đổi dời ngay trong lúc ấy chính là Không, thật sự chẳng thể được! Đúng là khiến cho người học mau giác, sẽ thẳng thừng hướng tới chỗ “chẳng thể được” để quán chiếu, khế nhập, tức trạm trạm tịch tịch sẽ ngay lập tức là thường trụ chân tâm. Đó gọi là “cuồng tâm chẳng dứt, hễ dứt tức là Bồ Đề”. Vì vậy, ý nghĩa của khoa này chính là nói về pháp môn chí viên, cực đốn, trực chỉ hướng thượng! 


Xưa kia, Nhị Tổ hỏi Sơ Tổ pháp an tâm. Tổ bảo: “Đem cái tâm của ngươi lại, ta sẽ an cho”. Đáp: “Con tìm tâm trọn chẳng thể được!” Sơ Tổ bảo: “Ta đã an cái tâm cho ngươi xong”. Chính là có cùng pháp vị với những điều được nói ở đây. Hãy nên biết như thế, đừng phụ Phật ân! Do đó, đối với những cú nghĩa “giai vi phi tâm, thị danh vi tâm” (đều chẳng phải là tâm thì gọi là tâm) trong khoa trước, cũng có thể hiểu là nói kèm thêm chân tâm. Bởi chân tâm vô danh, vô tướng, duy nhất không tịch. Nói là chân tâm, cũng chẳng phải là tâm, chỉ là giả danh đó thôi! Do vậy cổ đức nói: “Thuyết tự nhất vật, tức bất trúng dã” (Nói dường như là một vật, sẽ chẳng trúng). 


Nhìn từ đó, khoa này cũng có hai tầng “chẳng một, chẳng khác”. Tâm quá khứ, tâm hiện tại, tâm vị lai là “chẳng một”; [do chúng] đều chẳng thể được, tức là “chẳng khác”. Lại còn tâm đổi dời và tâm thường trụ thì “chẳng một”, biết chúng chẳng thể được mà ngay lập tức không tịch, tức là “chẳng khác”. Gộp chung với điều đã nói trong khoa trước đó, tổng cộng là bốn tầng. Hãy nên biết: Đức Phật ủy khúc nói ra bốn tầng ấy, nhằm khai thị phương tiện tu Quán. Phương tiện như thế nào? Trước là quán các pháp “khí giới, căn, thân” nhiều như cát sông Hằng là chẳng khác, tiêu quy vào cái tâm chúng sanh cùng có đủ là chẳng khác. Lại tiến hơn, quán tâm niệm có ngần ấy loại là “chẳng một”, mà tiêu quy nơi các tâm sở “chẳng khác” đều chẳng phải là “thị danh”. Lại quán tâm sở dĩ đều chẳng phải [là tâm], vì có tam tế đổi dời, nên “chẳng một”, bèn tiêu quy vào cái “chẳng thể được” nơi “ba đời chẳng khác”. Hãy nên biết: “Chẳng khác” là nghĩa Như. Từng bước do “chẳng một” mà quán “chẳng khác”, thì mỗi bước đều tiến hướng tới Chân Như. Lại còn quán sâu xa “tâm đổi dời” và “tâm thường trụ”, tuy nói là “chẳng một”, nhưng bất quá là tánh và tướng khác nhau đó thôi! Tức là lìa tướng để thấu hiểu tánh, tiêu quy vào Đại Không vốn chẳng thể được, há còn có gì là khác nữa ư? Tức là vắng lặng mà hiểu rõ, hiểu rõ mà vắng lặng, một niệm chẳng sanh. Một niệm chẳng sanh mà Thật Tướng sanh, há chẳng phải là công phu tu tập nhất siêu trực nhập đó ư? Tột bậc mầu nhiệm lắm thay! Nay vì các vị mỗi mỗi nêu ra.

 
Nếu có thể nương theo nghĩa này để tu quán hạnh, sẽ là một ngày ngàn dặm, còn phải đợi nói nữa ư? Hãy nên biết: Bốn tầng ý nghĩa, mỗi tầng một sâu hơn. Nhưng bước nào cũng đều do “chẳng một” mà nhập “chẳng khác”, tức là mỗi bước trừ phân biệt, chấp trước, cũng tức là mỗi bước đều vô ngã. Cho tới khi “một niệm chẳng sanh”, thì nhân ngã và pháp ngã, há còn có gì để tồn tại nữa ư? Quả thật là diệu pháp vô ngã! Bồ Tát chẳng hướng theo đó để thông đạt, sẽ hướng về đâu để thông đạt đây? 


Khoa lớn này là để khai chánh tri của Phật, nhằm dạy khai chánh giác của Phật. Vì thế, nghe dạy như thế, hãy nên khai như thế. Khai như thế, bèn giác như thế. Giác như thế, bèn có thể chứng như thế. Đại pháp viên đốn không chi hơn được pháp này! Đại khoa “các pháp duyên sanh” trong phần sau cũng lại khai, giác như thế, nhưng một đằng là hướng theo tâm hạnh để khai giác, một đằng là hướng theo các pháp để khai giác. Đôi bên cùng tiến, tức là tâm lẫn cảnh đều mất, ngã lẫn pháp đều không. Đó gọi là vô ngã tướng, vô pháp tướng, mà cũng vô phi pháp tướng, lìa hết thảy các tướng, bèn gọi là “chư Phật”. Danh từ, ngôn thuyết thuộc Giáo Hạ rất nhiều, nhưng chẳng có gì thẳng chóng, thỏa đáng bằng! Tông môn “bổng hát” (các phương tiện giáo huấn, lay tỉnh trong nhà Thiền) chen nhau, không gì rõ ràng, minh bạch bằng pháp này! Mong quý vị hãy gắng công! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2. Nói về các pháp duyên sanh 


Chia thành hai đoạn: 

1) Dựa theo phước báo để giảng vô tánh. 

2) Dựa theo pháp thí để giảng thể Không. 

Tiêu đề của đại khoa này chứa đựng rất nhiều nghĩa. Trước hết, hãy nên thuyết minh từng điều, khi xem đến kinh văn sẽ dễ lãnh hội. Trong khoa “tâm hạnh” trên đây, chính là xét theo nội tâm để giảng nghĩa, còn khoa “chư pháp” này chính là xét theo ngoại cảnh để giảng nghĩa. Sự tướng thuộc ngoại cảnh rất nhiều, nên nói là “chư pháp”. Các pháp nhiều, chẳng thể kể xiết, sẽ nói từ nơi nào? Nay dựa theo phước báo và pháp thí để giải thích ý nghĩa, sẽ có thể gồm thâu hết thảy các pháp. Bởi lẽ, đã hiểu nghĩa phước báo, thì đối với những chuyện chẳng phải là phước báo có thể phỏng theo đó để hiểu. Bố thí nhiếp trọn Lục Độ, Lục Độ nhiếp trọn vạn hạnh, nhưng trong bố thí, pháp thí tuyệt   diệu nhất. Nếu đã hiểu nghĩa pháp thí thì tất cả Lục Độ vạn hạnh đều có thể phỏng theo đó mà biết. Pháp thí là thiện hạnh, đã hiểu nghĩa thiện hạnh thì chuyện chẳng phải thiện hạnh cũng có thể phỏng theo đó mà biết. 


Còn như hai chữ Duyên Sanh, hãy nên chia thành từng điều để nói. Tôi vừa mới nói [khoa này] chứa đựng rất nhiều nghĩa là nói về từ ngữ này. 


1) Hai chữ Nhân Duyên trong nội điển (內典, kinh sách nhà Phật) có lúc tách ra để nói, có khi gộp lại để nói. Nói tách ra thì nhân là nhân, duyên là duyên, chẳng lẫn lộn. Nói gộp lại thì nhân bao gồm duyên, hễ nói đến duyên bèn bao gồm nhân. Bởi cái thân nhân (nhân chánh yếu, nhân quyết định) thì gọi là Nhân, còn sơ nhân thì gọi là Duyên. Vì thế, có thể nói gộp lại. Hễ nói “duyên sanh” thì đó là nói gộp, gọi là “nhân duyên sanh pháp”. Nhân duyên sanh pháp là hết thảy các pháp được sanh khởi chẳng ngoài nhân duyên, trọn chẳng phải là vô duyên cớ mà khởi. Vì thế, pháp chính là quả được sanh bởi nhân duyên. “Nhân duyên sanh pháp” chẳng khác nói “hết thảy các pháp chẳng ra ngoài nhân quả”, nhưng phước đức và thân tướng trọn đủ chính là xét theo quả báo để giảng nghĩa. Pháp Thí là xét theo nhân hạnh để giải thích ý nghĩa. Đã là hết thảy các pháp chẳng ngoài nhân quả, cho nên nhiếp trọn hết thảy các pháp.


2) Các pháp duyên sanh là nói hết thảy các pháp vốn vô sanh, chỉ do nhân duyên tụ hội mà giả hiện tướng sanh vậy. Ý nói: Các pháp là giả tướng, chẳng phải là chân tánh. Do tánh vốn sẵn đủ, vạn cổ thường hằng, chẳng do nhân duyên tụ hội mà sanh. Vì thế, [khoa này] có tiêu đề là “vô tánh”, ý nói: Nó chỉ có tướng, nhưng vô tánh. Hãy nên biết: Sách Phật hễ nói đến tánh, đều là nói đến cái tánh nơi tâm thể, tuyệt chẳng mâu thuẫn với “vật tánh”, hoặc “tánh cách” như trong cách nói của sách thế tục, nhưng hết thảy các pháp đã đều là tướng giả hiện, có thể biết bản thể của hết thảy các pháp là như huyễn, như hóa, như hoa đốm trong hư không, như bóng trăng trong nước, trọn chẳng phải là vật có thật! Vì thế, đặt tiêu đề là “thể Không”. Chữ Thể chỉ bản thể, giống như thế tục hay nói “bản thân”, chẳng phải là tánh thể. Do vậy, nghĩa “duyên sanh” chính là chỉ rõ nó có tướng, chẳng có tánh, bản thể chính là Không. Phước đức và thân tướng trọn đủ hiển thị nghĩa “vô tánh”. Pháp thí hiển thị nghĩa “Thể không”. Do vậy, nói phối ứng. 

Vì thế, có thể biết: Nói “duyên sanh” chẳng khác nói “chẳng thể được”, mà nói “chẳng thể được” cũng chẳng khác nói “duyên sanh”. Vì sao vậy? Hành động nơi tâm cũng là pháp duyên sanh, được gọi là “vô minh duyên hành”. Do chúng sanh chỗ nào cũng chấp trước, hễ nói đến chấp trước, liền có Năng và Sở. Nói theo phía năng chấp (chủ thể chấp trước), không gì chẳng phải là vọng niệm. Nói theo sở chấp (đối tượng bị chấp trước), đó là các pháp. Nay bảo rằng: Ông cho rằng có năng chấp ư? Tâm hạnh chẳng thể được. Ý nghĩa của năng chấp là bản thể của nó chính là Không. Lại bảo rằng: Ông cho là có sở chấp ư? Các pháp duyên sanh, bản thể của pháp bị chấp cũng lại là Không. Khai thị như thế, chính là lật nhào kiến chấp của chúng sanh từ căn bản. Nếu người phát khởi tâm giác ngộ mà thông đạt lý này, ngã kiến sẽ có thể băng tiêu. Vì sao vậy? Ngã kiến dấy lên, dấy lên vì chấp là thật, đã ngỡ vọng niệm là chân tâm, lại coi các pháp là có thật, đến nỗi chẳng thể trừ khử ngã kiến. Vì thế, muốn trừ khử ngã chấp, tốt nhất là quán Không. Phật được gọi là Y Vương, lại được gọi là Không Vương, tức là vị có thể trị căn bệnh chấp thật của chúng sanh. 


3) “Duyên sanh” và “chẳng thể được” đều nhằm giảng nghĩa “chính là Không”. Như đã nói trên đây, cố nhiên là như thế, nhưng ý chỉ chánh yếu tuy chẳng khác, nhưng bao hàm ý nghĩa bèn rộng hẹp chẳng đồng nhất. Bởi lẽ, nghĩa “chẳng thể được” chỉ nói “chính là Không”. Nghĩa “duyên sanh” đã nói rõ “chính là Không”, còn kèm thêm “tức là Giả”. Vọng niệm là nguyên do trở thành phàm phu. Muốn liễu sanh tử, chứng thánh quả, ắt phải đoạn niệm. Vì thế, chỉ nên nói “chẳng thể được”, chẳng nên nói “duyên sanh”. Cố nhiên là đừng nên chấp giữ các pháp, mà cũng đừng nên đoạn diệt. Do vậy, chỉ nên nói “duyên sanh”, chớ nên nói “chẳng thể được”. Thế nào là “tức Không, tức Giả?” Hãy nên biết: Hết thảy các pháp chỉ là duyên sanh, vốn là không. Do vậy, bèn nói “tức phi”, nhưng đã là duyên sanh, không gì chẳng phải là giả hữu; do vậy nói là “thị danh”. Vì thế, pháp và phi pháp đều chớ nên giữ lấy. Hơn nữa, do hết thảy các pháp tuy Thể không mà duyên sanh, tức là Không nơi Giả. Do vậy, tuy trọn chẳng phải là chân thật, nhưng sự tướng nghiễm nhiên. Do điều này mà chúng sanh khó thoát đường mê vậy! Do hết thảy các pháp chính vì duyên sanh mà Thể không, nên chính là Giả nơi Không. Do đó, tuy sự tướng nghiễm nhiên, nhưng trọn chẳng chân thật. Vì vậy, hành nhân phải nên gấp giác ngộ điều này. Giác ngộ như thế nào? Chẳng chấp Không Hữu đó thôi! Làm thế nào để có thể chẳng chấp? Phải từ ngay lìa tướng, lìa niệm. Ắt phải lìa tướng, lìa niệm, thì mới có thể tùy duyên bất biến, bất biến mà tùy duyên vậy! 


4) Phần trước đã nói hai khoa “tâm hạnh” và “chư pháp” nhằm khai thị công phu tu tập nhất siêu trực nhập. Nhưng trong đó, cũng có tuy “chẳng khác” mà “chẳng một”, chẳng thể không biện định! Bởi lẽ, thẳng thừng hướng theo chỗ “tâm hạnh chẳng thể được” để khế nhập, sẽ là khế nhập tánh thể không tịch. Nếu thẳng thừng hướng theo chỗ “chư pháp duyên sanh” để khế nhập, tức là khế nhập Thể, Tướng, Dụng của Như Thật Không, Như Thật Bất Không, cũng là khế nhập tánh đức Tịch Chiếu đồng thời. Nhưng đắc Thể thì mới có thể khởi Dụng, Bất Không phải phát xuất từ Không. Nếu chẳng lìa niệm, Tịch còn chẳng thể, nói gì Chiếu nữa? Vì thế, đối với Hạnh môn, người học ắt phải là Không lẫn Hữu đều chẳng chấp. Đối với Quán môn, thì cần phải “Không tới triệt để”. Chớ nên không biết lý này! Nói chung, tâm hạnh chẳng thể được, hãy nên lìa niệm. Chư pháp duyên sanh, phải nên lìa tướng hai bên Không và Hữu. Trong phần trước chẳng nói rồi đó sao? Lìa niệm là lìa tướng rốt ráo, lìa tướng chính là phương tiện để lìa niệm. Vì thế, dụng công hãy nên lấy lìa niệm làm chánh yếu. Khi đã lìa niệm, đối với tướng của hai bên Không và Hữu, chẳng cần phải nói lìa mà tự lìa trọn vẹn. Tuy vậy, các pháp duyên sanh, đối với nghĩa “tức Không, tức Giả, lìa niệm”, cũng chẳng thể không thông đạt, dùng đó để bổ trợ. Hãy nên biết tâm tánh vốn là Không Hữu đồng thời. Vì thế, các pháp chỉ do tâm hiện, cũng không gì chẳng phải là Không Hữu đồng thời. Nay quán các pháp duyên sanh tức Không, tức Hữu, sẽ chẳng khác quán tâm tánh tức Không, tức Hữu. Nếu chỉ biết lìa niệm, chẳng biết tu phép Quán ấy, sợ đọa vào Thiên Không, chẳng thể đạt tới “Tịch tức Chiếu, Chiếu tức Tịch”. Vì thế nói “tâm hạnh chẳng thể được”, lại nói “các pháp duyên sanh”. Càng chớ nên không biết lý này! Đấy chính là chánh tri của Phật, hãy nên khai như thế.


5) Trên đây đã nói tánh và các pháp “Không Hữu đồng thời” chẳng khác, nhưng trong ấy, cũng có “chẳng một”, chẳng thể không biện định. Bởi chân tâm không chỉ là Chân Không, mà còn là thật có. Chân Không là do lìa danh, tuyệt tướng. Chân Hữu là thường hằng bất biến. Hết thảy pháp duyên sanh chẳng vậy, vốn chẳng phải là vật, chỉ hiện giả tướng đó thôi, chính là chân không giả hữu (luận định khít khao sự thật, vẫn chẳng đủ để nói là Chân Không, chỉ có thể nói là Giả Không, vì cái Không của các pháp là do giả hữu hình thành. Đã chẳng phải là vật có thật, Không và Hữu đều chẳng nói được. Nay đành tùy thuận cổ nghĩa, nói là Chân Không Giả Hữu). Do nó vốn là Không, cho nên nói là Giả Hữu. Do nó giả hữu, nên biết nó vốn là Không. Vì muốn nói rõ Không và Hữu ấy chính là do so sánh tương đối mà hình thành, cho nên nói là “Không Hữu đồng thời”. Chẳng giống như chân tâm, là cái Không lìa danh tuyệt tướng, là cái Hữu thường hằng bất biến, đều là dứt bặt đối đãi. Nó đồng thời cùng đủ, thoạt đầu chẳng do so sánh tương đối mà thành, cho nên bảo là Chân. Vì thế, nó có thể làm cái Thể của hết thảy các pháp. Chân tâm lại còn là vạn cổ thường hằng, cho nên nói “vốn chẳng sanh”. Nếu hết thảy các pháp cũng gọi là “vốn bất sanh”, thì là do Giả mà hiện tướng Sanh, còn hình thành vốn sẵn chẳng sanh. Thật ra, vốn chẳng có vật ấy, không có gì để gọi là Bất Sanh. Vì thế, tên gọi “vốn bất sanh” tuy chẳng khác, nhưng một đằng chân, một đằng giả, cũng lại là chẳng một! 


Hoặc nói: Ngoài tâm chẳng có pháp, tâm sanh thì đủ loại pháp sanh. Cái tâm ấy là nói về vọng tâm. Như vậy thì Phật, Bồ Tát đã chẳng có vọng niệm, mà có thể hiện đủ loại cảnh tướng, chẳng biết do đâu mà thành? Đáp: Phật, Bồ Tát thật sự chẳng có niệm. Các thứ cảnh tướng cũng thật sự từ tâm mà hiện. Đấy chính là do nhân địa đã phát ra nguyện đại bi, tùy duyên độ chúng sanh. Do đó, sau khi chứng quả, tuy chẳng khởi niệm, nhưng nhờ vào sức huân tập của bi nguyện trước kia, liền có thể tùy cơ cảm duyên, hiện ra các cảnh tướng. Nghĩa này được thấy rải rác trong các kinh luận, và sách Đại Thừa Chỉ Quán. Vì thế, khi tu nhân, ắt phải là bi nguyện trọn đủ, quán sâu nghĩa “các pháp duyên sanh”, khiến cho huân tập thành chủng tử, sẽ có thể từ trong đại định, tùy duyên thị hiện. Các nghĩa đã nói trên đây đều là những điều hành nhân phải nên hiểu rõ. Nếu không, ắt sẽ nghi: Sau khi chứng quả, vì sao niệm vẫn chưa tịnh? Hoặc nghi “vô niệm sẽ chẳng có gì hiện”. Hoặc nghi: Chân tâm  và các pháp tướng cùng là một, tức Không, tức Hữu, vốn cùng là bất sanh, lấy gì làm Thể của các pháp? Nay tôi đành thuận tiện thưa một lời vậy! 


6) Các nghĩa từ mở đầu kinh cho tới nay, hễ hiểu hai khoa “tâm hạnh chẳng thể được” và “các pháp duyên sanh”, sẽ hiểu rõ nguyên do. Bởi lẽ, nói các cú nghĩa như Tam Không, nói “hết thảy đều chẳng phải” v.v… là do tâm hạnh chẳng thể được. Nói các câu nghĩa như “chẳng chấp hai bên”, nói “hết thảy đều là” v.v… là do các pháp duyên sanh. Do vậy, một khoa lớn “Phật khai tri kiến” quả thật là bộ phận trọng yếu nhất của cả kinh. Những điều nói trước sau, không gì chẳng nhằm khai Phật tri kiến. Tín là tin điều này, Giải là hiểu điều này, Tu là tu điều này, Chứng là chứng điều này. Hợp chung Tín, Giải, Hạnh, Chứng thì mới là thực hiện được công phu trong chữ Khai. Tín là sơ khai, còn Giải, Hạnh, Chứng chính là rốt ráo khai! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.1. Dựa theo phước báo để giảng vô tánh


Chia thành hai phần: 

1) Nói về phước đức. 

2) Nói về Báo Thân. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.1.1. Nói về phước đức 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.1.1.1. Nhân duyên của phước đức 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Nhược hữu nhân mãn tam thiên đại thiên thế giới thất bảo dĩ dụng bố thí, thị nhân dĩ thị nhân duyên, đắc phước đa phủ? Như thị, Thế Tôn! Thử nhân dĩ thị nhân duyên, đắc phước thậm đa. 


(經)須菩提！於意云何？若有人滿三千大千世界七寶，以用布施。是人以是因緣，得福多不？如是，世尊！此人以是因緣，得福甚多。

(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ thế nào? Nếu có người dùng bảy báu đầy ắp tam thiên đại thiên thế giới để bố thí, người ấy do nhân duyên đó, được phước nhiều hay không?” “Đúng như vậy, bạch Thế Tôn! Người ấy do nhân duyên đó, được phước rất nhiều”). 


Dùng vật báu [đầy ắp] thế giới để thí, trong phần trước đã nói. Dựa theo chuyện đã nói để nêu tỏ nghĩa “duyên sanh”, có ý chỉ vi tế trong ấy. Bởi đã chỉ bày: Đối với hết thảy các pháp tướng đã nói trên đây, đều nên dùng nghĩa “duyên sanh” để dung thông. Trung Luận nói: “Pháp sanh bởi nhân duyên, tức Không, tức Giả”. Hãy nên biết: Không chỉ pháp được sanh là tức Không, tức Giả, nhân duyên cũng lại là tức Không, tức Giả. Do nhân duyên tức Không, tức Giả, cho nên tuy chẳng chấp tướng, mà hãy nên hành bố thí. Do đó, phần trước nói “hãy nên chẳng trụ vào đâu mà hành bố thí”. Do nhân duyên tức Giả tức Không, cho nên tuy hành bố thí, mà chớ nên chấp tướng. Do vậy, phần trước có nói “hãy nên bố thí chẳng trụ tướng”. Pháp được sanh tức Không tức Giả, cho nên tuy bản thể của nó là Không, mà duyên hội tụ bèn sanh. Do vậy, phần trước đã nhiều lượt nói “thị danh”. Pháp được sanh tuy là giả mà chính là Không, cho nên tuy duyên hội tụ bèn sanh, mà bản thể của nó là Không. Do vậy, phần trước đã nhiều lượt nói “tức phi”. 


Khoa này nêu chung nghĩa duyên sanh. “Nêu chung” là như thế nào? Từ nhân duyên bố thí mà nói đến phước đức, phước đức chính là pháp được sanh bởi nhân duyên bố thí. Vì vậy, bố thí là nhân, phước đức là quả. Nhân và quả cùng nói, cho nên nói là “nêu chung”. Trong phần sau, Báo Thân là chỉ nói theo quả, có thể phỏng theo đó mà biết: Hễ có quả, ắt có nhân. Khoa “pháp thí” dường như chỉ nói nhân, nhưng cũng có thể phỏng theo đó mà biết nhân quả vô tận. Bởi lẽ, ắt có năng thí (người hành bố thí) và sở thí (vật được thí), và người nghe pháp thí, mỗi đằng đều có nhân duyên, lại còn nhất loạt tụ hội, bèn có chuyện pháp thí này phát sanh. Pháp thí ấy lại do vô số nhân duyên tụ hội mà sanh khởi, nhưng đối với mỗi cái quả đạt được, lại do nhân duyên của một pháp thí này mà sanh, há chẳng phải là nhân quả vô tận ư? 


Các hạnh như bố thí v.v… là đại sự trong Phật môn, vẫn chẳng lìa duyên sanh, chẳng lìa nhân quả, tức là đối với hết thảy các pháp khác, đều có thể biết. Vì thế, dựa theo mấy chuyện này để nói, ngõ hầu làm khuôn mẫu hòng phỏng theo. Nói “tổng minh” lại còn có một nghĩa, khoa này chỉ nói chung về phước đức, còn khoa sau nói về Báo Thân. Chứng đắc Báo Thân, có thể nói phước đức nhiều lắm. Khoa này chỉ nói chung về bố thí, khoa sau lại chuyên nói theo pháp thí, đều chẳng khác khoa này chỉ ra sự thật. Vì thế, cũng có thể phán định khoa này là tổng minh, phán định hai khoa Báo Thân và pháp thí sau đó là biệt minh.


Trong nửa bộ trước, trưởng lão đáp lời phần nhiều nói “phất dã” (thưa không). Dẫu chẳng đáp “phất dã”, cũng chưa từng đáp “như thị”. Trong nửa bộ sau, chỉ trong phần khai Phật tri kiến là đáp “như thị” nhiều nhất (ngoài phần này ra, chỉ có chỗ đáp [câu hỏi] “dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai” là nói “như thị”). Kinh này chữ nào cũng đều bao hàm ý nghĩa sâu xa. Có thể biết hễ đáp “như thị”, quyết chẳng phải là nói chung, mà thật sự là đã nương theo điều đã nói trước đó, để biểu thị ý nghĩa “các pháp như một, hết thảy đều là”. Trong phần trước đã nói “như một, đều là”, nhằm dung hội tướng về tánh. Ở đây, nói rõ nghĩa “các pháp duyên sanh” cũng ngụ ý dung hội tướng về tánh. Trưởng lão hiểu sâu xa nghĩa thú, cho nên trước là đáp “như thị”. Kế đó, thưa “thị nhân dĩ thị nhân duyên đắc phước đức thậm đa” (người ấy do nhân duyên này được phước đức rất nhiều) chính là chỉ rõ hành nhân hãy nên lãnh hội đạo lý “các pháp duyên sanh” để thông đạt “hết thảy các pháp đều là như một”. Bởi đạo lý duyên sanh chính là “ngay nơi Không chính là Giả”. Quán chiếu “Không chính là Giả” để khế nhập Như Thật Không, Như Thật Bất Không, sẽ dung hội tướng của các pháp về tánh nhất như vậy. 


Phần trước đã nói “chẳng trụ tướng bố thí, phước đức chẳng thể suy nghĩ, dò lường”, nay nói “được phước rất nhiều”. “Thậm đa” (Rất nhiều) là chẳng thể suy lường! Ý chỉ của kinh nhằm nhấn mạnh khoa sau, những điều được nói trong khoa này bất quá nhằm dẫn khởi cho khoa sau. Vì thế, tầng “trụ tướng” chưa được nhắc tới ở đây, trong khoa sau sẽ nói. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.1.1.2. Nói rõ duyên tụ hội bèn sanh 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược phước đức hữu thật, Như Lai bất thuyết đắc phước đức đa. Dĩ phước đức vô cố, Như Lai thuyết đắc phước đức đa. 

(經)須菩提！若福德有實，如來不說得福德多。以福德無故，如來說得福德多。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu phước đức có thật, Như Lai chẳng nói được nhiều phước đức. Do phước đức chẳng có, Như Lai bèn nói được nhiều phước đức). 


Khoa này là ý nghĩa chánh yếu của đức Phật. Nói khoa trước chính là để dẫn tới khoa này. Khoa này từ ngữ, ý chỉ sâu xa, vi tế, cần phải chia thành mấy tầng để giải thích. 


Khoa trước đã nói phước đức là “nhân duyên sanh pháp” (pháp được sanh bởi nhân duyên). Đã là duyên hội tụ mới sanh, há có phải là thật? Hễ thật sự có, sẽ chẳng phải là duyên sanh. Nếu chẳng có duyên sanh, phước đức sẽ chẳng có cách nào đạt được! Do hết thảy các pháp chẳng thể không có duyên cớ mà có được! Vì thế nói: Nếu phước đức có thật, Như Lai sẽ chẳng nói là “được nhiều phước đức”.

[Trong câu “dĩ phước đức vô cố”], “dĩ” là vì, “vô” là chẳng thật, nhằm đối ứng với câu “hữu thật” trong đoạn trước, ý nói: Do phước đức là duyên sanh pháp, tức Không, tức Giả, mà chẳng thật, hết thảy chúng sanh chỉ nên bố thí Lục Độ, gieo sâu nhân duyên, thì nhân duyên tụ hội, phước đức liền sanh ra. “Tụ hội” ngụ ý  chín  muồi  vậy. Vì  thế  nói: Do 
phước đức chẳng có, Như Lai bèn nói “được nhiều phước đức!” 


Kinh nói hai chữ Thuyết, hãy chú ý! Ngụ ý hiển thị: Bề ngoài là nói phước đức, nhưng cốt tủy là nói bố thí. Vì sao vậy? Nếu chấp phước đức là có thật, tức chẳng biết nó là duyên sanh pháp. Chẳng biết là duyên sanh, sẽ chẳng biết chú trọng nơi cái nhân. Nếu chẳng tu cái nhân bố thí, lấy đâu ra cái quả phước đức? Do vậy, Như Lai chẳng nói ‘đắc phước đức nhiều’. Trọn chẳng biết chính vì bản thể của phước đức là Không, chẳng thật, là nhân duyên sanh pháp tức Giả, tức Không. Vì thế, muốn đạt được cái quả, chỉ tu cái nhân này, nếu siêng hành bố thí, phước đức sẽ tự đưa tới. Vì thế, Như Lai nói “đạt được nhiều phước đức”. 

Như trên đã nói, đã hiểu rõ ý chỉ chánh yếu của kinh, nhưng vẫn chưa nói triệt để. Vì sao vậy? Chỉ nói mối quan hệ rất tuyệt diệu, nhưng vẫn chưa nêu ra mối quan hệ giữa “nhiều” và “chẳng nhiều”. Hãy nên biết: Đức Phật nói duyên sanh, chú trọng khiến cho mọi người liễu giải, thấu triệt “hết thảy các pháp tức Không, tức Giả”, hòng thông đạt vô ngã, dung hội tướng tánh. Đối với tầng đạo lý này, trước hết cần phải nói rõ nguyên ủy thì dễ hiểu rõ. 


Mọi pháp không gì chẳng phải do nhân duyên sanh ra. Vì thế, phước đức là duyên sanh, mà bố thí cũng là duyên sanh. Như vậy thì nhân duyên của phước đức là bố thí, còn nhân duyên của bố thí là gì? Hãy nên biết, nhân duyên của bố thí chính là phát tâm. Phát tâm nhỏ bèn bố thí nhỏ, phước đức cũng nhỏ. Phát tâm lớn bèn bố thí lớn, phước đức cũng lớn. Như vậy thì phát tâm như thế nào là lớn? Chẳng trụ tướng mà thôi! Hễ tâm có trụ, sẽ bị bó buộc! Vô trụ, sẽ chẳng bị bó buộc, do không có phạm vi, cho nên to lớn. Vì thế, muốn bố thí chẳng trụ tướng, ắt trước hết phải đừng trụ vào tướng của phước đức! Nếu chú trọng phước đức, đấy là coi phước đức có thật (“có thật” nghĩa là thật sự tồn tại), bèn trụ tướng mất rồi! Đã trụ tướng phước đức mà hành bố thí, tức là vì phước đức mà hành bố thí, bố thí cũng là trụ tướng mất rồi! Do vậy, đức Thế Tôn nói khoa này chính là càng triệt để nêu tỏ ý “chẳng trụ tướng bố thí” đã nói trong phần trước, chẳng khác nào đối với kẻ trụ tướng bố thí mà vạch trần chỗ gốc bệnh của họ! Bởi lẽ, trụ tướng bố thí thì không gì chẳng vì tham cầu phước đức vậy!


Ba chữ “Như Lai thuyết” trong kinh văn hết sức trọng yếu, tức là nương theo nghĩa Như mà nói. Bởi lẽ, nếu chưa thể thấu triệt lý duyên sanh, chỉ biết do nhân duyên bố thí mà có thể đạt được phước đức, sẽ tham cầu phước đức mà hành bố thí, lầm to mất rồi! Trọn chẳng biết đức Phật nói duyên sanh nhằm dạy [hành nhân hãy] thấu hiểu pháp duyên sanh, tức Không, tức Giả, chẳng chấp các pháp, tiêu quy vào tánh nhất như. Nếu ngỡ phước đức là thật sự có, ắt sẽ tham cầu phước đức mà hành bố thí, sẽ trụ trong tướng. Đã trụ vào tướng, tức là rong ruổi hướng ra ngoài để cầu, trái nghịch tánh mất rồi! Vậy thì do nhân duyên bố thí, chẳng phải là không có phước đức, nhưng vì nhân duyên trụ tướng, cái đạt được không gì chẳng phải là phước thế tục thuộc trong tam giới. Dẫu sanh lên tầng trời tột đỉnh (Sắc Cứu Cánh Thiên), rốt cuộc vẫn là cái nhân gây khổ. Vì thế, nương theo nghĩa Như, chẳng nói “đạt được nhiều phước đức”. 


Nếu triệt để hiểu rõ đạo lý duyên sanh, quán hết thảy các pháp Không chính là Giả, Giả chính là Không, hoàn toàn chẳng có ý niệm phước đức (kinh văn rành rành một đằng chánh diện, một đằng phản diện, nói so sánh. Phản diện là cho rằng có thật, còn chánh diện thì cũng phải nên có một nghĩa là “chẳng thật”. Do vậy, dùng “vô thật” để giải thích chữ Vô. Nhưng kinh văn rốt ráo chỉ nói Vô, hãy nên bổ sung thêm một nghĩa là “vô niệm”. Vô niệm càng triệt để hơn, hãy nên nói [vô niệm] ở chỗ này). Chỉ vì lợi ích chúng sanh, cần phải tu Tam Đàn lìa tướng (đối trị, vị nhân và thế giới Tất Đàn), tức là phước huệ song tu, bi trí trọn đủ, ắt đạt được vô biên công đức chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể diễn tả, suy lường. Đó gọi là cái quả Vô Thượng Bồ Đề. Nương theo nghĩa Như mà nói, phước đức ấy sẽ nhiều lắm! 


Nhìn vào ý chỉ của kinh này, đủ thấy ắt phải nên triệt để hiểu rõ đạo lý nhân quả. Nếu chỉ biết thuyết nhân quả thô thiển, chẳng hiểu thấu triệt lý này, do nhân nhỏ, cái quả cũng nhỏ. Hãy nên biết nhân quả như đức Phật đã nói, trọn chẳng thể xem giống như nhân quả được nói trong sách vở của ngoại đạo hay thế tục. Đạo lý nhân quả được nói trong kinh Phật triệt để viên mãn, tột bậc tinh vi, đều là dùng lý Tam Đế “tức Không, tức Giả, tức Trung” để nói rõ, hoặc dùng lý Nhị Đế như Bát Bất v.v… để nói rõ. Ắt cần phải hiểu rõ đạo lý Nhị Đế, Tam Đế, thì mới có thể triệt để hiểu rõ nhân quả do đức Phật đã nói, sau đấy mới biết đạo lý nhân quả do đức Phật đã nói rộng lớn, viên diệu. Pháp thế gian và xuất thế gian, không gì có thể vượt ra ngoài [nhân quả] được. Sau đấy mới biết nhân quả đáng sợ. Hễ khởi lên chút niệm, bèn rơi vào nhân quả, cần gì phải đợi tới khi thực hiện ư? Sau đấy mới biết Phật pháp là điều cần thiết của mỗi cá nhân, không chỉ người học Phật mới phải nên hiểu rõ Phật lý. Dẫu muốn thành tựu một nhân cách, cũng chẳng thể không hiểu rõ Phật lý. Muốn thật sự hiểu rõ pháp thế gian, cũng chẳng thể không hiểu rõ Phật lý trước đã. Sau đấy mới biết “lìa tướng, lìa niệm” có mối quan hệ trọng đại, quyết chẳng đến nỗi coi thường, quyết chẳng đến nỗi dám sợ khó, bèn có thể phát đại tâm, tu hạnh thù thắng, chứng diệu   quả.


Hiện thời, người hữu tâm phần nhiều biết đề xướng hưng thịnh thuyết nhân quả, sưu tập các sự thật, in tặng sách vở để mong cứu vãn lòng người đang chìm đắm, vãn hồi thế vận nguy hiểm. Đó là chuyện tốt đẹp nhất, là chuyện tột bậc trọng yếu, nhưng thường là có kẻ chẳng muốn ghé mắt dòm, cho là quá nông cạn! Vậy thì sao chẳng hướng về Đại Thừa Phật pháp mà cầu? Như các đạo lý Nhị Đế, Tam Đế v.v… đều là lời chân thật diễn tả nhân quả, chính là Đệ Nhất Nghĩa trong nhân quả vậy. Hiểu được chút phần, sẽ có chút phần lợi ích. Hiểu nhiều phần, sẽ được nhiều phần lợi ích. Nói chung, đức Phật nói nhân quả, có thể khiến cho con người thành bậc thiện nhân, hiền nhân, thánh nhân trong thế gian, cho đến thành Bồ Tát, thành Phật, rộng lớn, viên diệu chi bằng! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.1.2. Nói về Báo Thân 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.1.2.1. Nói rõ sắc thân chẳng phải là tánh


(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Phật khả dĩ cụ túc sắc thân kiến phủ?” “Phất dã, Thế Tôn! Như Lai bất ưng dĩ sắc thân kiến. Hà dĩ cố? Như Lai thuyết cụ túc sắc thân, tức phi cụ túc sắc thân, thị danh cụ túc sắc thân”.


(經)須菩提！於意云何？佛可以具足色身見不？不也，世尊！如來不應以色身見。何以故？如來說具足色身，即非具足色身，是名具足色身。


(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Có thể dùng sắc thân trọn đủ để thấy Phật hay không?” “Bạch Thế Tôn, không ạ! Chớ nên dùng sắc thân để thấy Như Lai. Vì sao vậy? Như Lai nói sắc thân trọn đủ, tức chẳng phải sắc thân trọn đủ, thì gọi là sắc thân trọn đủ”). 


Bản lưu thông ghi là “bất ưng dĩ cụ túc sắc thân kiến” (chớ nên dùng sắc thân trọn đủ để thấy), nhưng trong bản chép tay của người đời Đường thì câu này không có chữ “cụ túc”, nên có thể tỉnh lược [hai chữ “cụ túc”]. 


Đối với “cụ túc sắc thân” và “cụ túc chư tướng” trong khoa sau, cổ nhân có nhiều cách nói. Hoặc gộp chung các tướng nơi sắc thân lại mà nói là “trượng lục tử kim thân” (thân màu vàng tía, cao một trượng sáu thước), tức là nói về Ứng Thân. Hoặc nói tách ra: “Sắc thân” là tám mươi thứ hảo, “chư tướng” là ba mươi hai tướng. Đấy cũng là hiểu [“sắc thân”] thành Ứng Thân. Hoặc bảo “sắc thân” là nói tới Báo Thân, “chư tướng” là Ứng Hóa Thân. Chỉ có pháp sư Đạt Thiên đời Thanh bảo “sắc thân và chư tướng đều là nói về Báo Thân”. Thuyết này tinh vi nhất, hãy nên vâng theo! Bởi lẽ, kinh đối với sắc thân và các tướng đều nói là “cụ túc” (trọn đủ). “Trọn đủ” nghĩa là viên mãn. Đó là nói Báo Thân công hạnh viên mãn, vạn đức trang nghiêm, đích xác, chẳng ngờ chi nữa! Do Ứng Hóa Thân cao một trượng sáu thước, ba mươi hai tướng v.v… sẽ chẳng phù hợp với ý nghĩa “công hạnh trọn đủ, trang nghiêm trọn đủ”. 

Tách thân và tướng ra để nói, bao hàm ý nghĩa trọng yếu, do sắc thân được gọi là “trọn đủ” chính vì các tướng trọn đủ. Bởi lẽ, sắc thân là cái được trang nghiêm (sở trang nghiêm), còn các tướng là cái để trang nghiêm [sắc thân] (năng trang nghiêm). Nói tách ra, dụng ý nhằm nêu rõ có Năng và Sở, chính là pháp duyên sanh. Nếu là tánh vốn sẵn đủ thì duy nhất không tịch, đã chẳng phải là sắc tướng, há có năng trang nghiêm (cái có thể trang nghiêm) và sở trang nghiêm (cái được trang nghiêm) khác biệt! 


“Phất dã” (Thưa không) là một câu linh hoạt, ý nói “vừa là có thể, vừa là chẳng thể”. Bởi lẽ, Pháp Thân và Báo Thân chẳng một, chẳng khác. Nếu hội quy vào tánh “chẳng khác”, thì là có thể thấy. Nếu chấp trước tướng “chẳng một”, sẽ chẳng thể thấy. Vì thế, [trưởng lão] nói tiếp: “Bất ưng dĩ sắc thân kiến” (Chớ nên dùng sắc thân để thấy). Phần trước nói “phất dã” (thưa không), phần sau nói “bất ưng” (chớ nên), tức là hô ứng khít khao, với dụng ý chỉ rõ: Không có gì gọi là “có thể, hay chẳng thể”, chỉ là “chẳng nên”. Nói Như Lai, nói “dĩ” (以, dùng), đều chứa đựng ý nghĩa tinh vi. Nói một chữ Dĩ, hiển nhiên là ý chấp tướng. Như Lai là nghĩa “các pháp đều Như”, chính là “tánh chẳng khác”. Sắc thân là tướng “chẳng một”, há có nên chấp vào cái tướng “chẳng một” để thấy tánh “chẳng khác” ư? Những lời sau đó hàm nghĩa “nếu diệt mất [ý niệm thấy có] tướng, sẽ có thể thấy tánh”. 


Từ “hà dĩ cố” (vì sao vậy) trở đi, nêu ra ý nghĩa “chẳng nên”. “Như Lai thuyết” là nói theo tánh. Nói theo tánh, sắc thân trọn đủ chính là cái sắc thân thuộc về quả báo hiện ra bởi đã tu nhân trong nhiều kiếp, chính là pháp duyên sanh. Duyên sanh thì chẳng phải là tánh, tức Giả, tức Không. Do đó, nói “tức phi cụ túc sắc thân” (tức chẳng phải là sắc thân trọn đủ). Nhưng đã là bản tánh tùy duyên, bèn hiện ra cái tướng do tu nhân quyết đạt được quả. Tuy bản thể của nó là Không, mà tức Không, tức Giả, danh tướng rành rành. Vì thế bảo “thị danh cụ túc sắc thân” (thì gọi là sắc thân trọn đủ). Đối với “thị danh” và “tức phi” của “cụ túc chư tướng” trong khoa sau, cũng được giải thích như thế. 

Nói chung là để nói rõ: Báo Thân là pháp duyên sanh, tuy Giả mà là Không, tuy Không mà là Giả. Nếu chẳng hiểu nghĩa “Giả chính là Không”, ắt sẽ chấp tướng, mê muội tánh, sẽ là tánh và tướng cách biệt, chẳng phải là một, sao có thể kiến tánh? Nếu chẳng hiểu rõ nghĩa “Không tức là Giả”, ắt sẽ lại chấp tánh mà phế tướng. Tánh và tướng cũng cách biệt, chẳng phải là một! Tức là cái được trông thấy thật sự chẳng phải là toàn thể tánh “vô tướng, vô bất tướng”, sao cũng có thể nói là “kiến tánh” được ư? Vì thế, ắt phải hiểu sâu xa đạo lý duyên sanh, thấu hiểu sắc thân trọn đủ v.v… Giả chính là Không, Không chính là Giả, chẳng chấp vào hai bên. Sau đấy, tánh và tướng viên dung, chẳng khác, kiến tướng sẽ kiến tánh. Cái được trông thấy sẽ là “vô tướng, vô bất tướng”. Đó cũng là toàn tánh Như Thật Không, Như Thật Bất Không vậy! 


Báo Thân thù thắng của Như Lai còn là duyên sanh, có thể biết: Hết thảy các pháp không gì chẳng phải là duyên sanh! Vì thế, hết thảy các pháp đều chớ nên chấp. Hễ chấp, ắt đọa vào một bên. “Chấp” nghĩa là “có giữ lấy”. Hễ tâm có cái để giữ lấy là do động niệm. Vì thế, muốn chẳng chấp giữ một thứ gì, chỉ có cách lìa niệm mà thôi. Hãy nên biết: Đức Phật nói ra tông chỉ “các pháp duyên sanh” chỉ nhằm dạy mọi người thấu hiểu đạo lý “Giả chính là Không, Không chính là Giả”, biết hết thảy các pháp vốn chẳng thể chấp, mà cũng chẳng cần phải chấp, do lìa niệm vậy. Sở dĩ dạy lìa niệm là vì tu cái nhân lìa niệm, ắt đạt được cái quả vô niệm, vẫn chẳng ra ngoài pháp duyên sanh. Vô niệm là nói tới Phật trí, Chân Như. Do vậy, đủ thấy pháp thế gian hay pháp xuất thế gian, không gì chẳng phải là duyên sanh, tức là không gì chẳng phải là nhân quả. Kẻ chẳng có trí huệ do cái nhân ác mà chuốc lấy quả ác, dùng nhân lành để vời quả lành, dùng nhân nhỏ để chuốc quả nhỏ, dùng cái nhân hữu lậu để vời các quả hữu lậu. Nếu khai tri kiến của Phật, sẽ có thể dùng cái nhân thù thắng để chiêu vời cái quả thù thắng. Thế nào là thù thắng? Vô niệm mà thôi! Nói chung, pháp nào cũng đều là duyên sanh. Vì thế, pháp nào cũng đều là Không, chính là Giả. Do vậy, đối với pháp thế gian và xuất thế gian, đều hãy nên chẳng chấp hai bên; mà muốn chẳng chấp triệt để, chỉ có lìa niệm! Hơn nữa, pháp thế gian và xuất thế gian đều là duyên sanh. Vì vậy, thế gian và xuất thế gian đều chẳng ngoài nhân quả. Do đó, dùng lìa niệm làm nhân, sẽ chứng cái quả vô niệm Chân Như. 


Phàm các chỗ trong phần trước hoặc phần sau khi nói “tức phi, thị danh”, đều nhằm nói về nghĩa này, đều dung thông với những điều vừa nói trên đây. Do phần trước, còn chưa nói rõ nghĩa “các pháp duyên sanh”, cho nên chẳng thể phát khởi lưu loát như thế, nhưng nay thì phải nên thông đạt như vậy. Hãy nên biết: Thể lệ của kinh này là từ nói rời rạc cho tới hoàn chỉnh. Trước là diễn dịch rồi sau đó mới quy nạp. Do vậy, những điều nói trong phần trước sẽ có thể được chứng minh bởi điều nói trong phần sau, ý nghĩa càng sáng tỏ hơn. Sở dĩ dạy Bồ Tát phải thông đạt chuyện này, tức là hãy nên dùng nghĩa trong phần sau để thông đạt nghĩa trong phần trước. Giảng nói toàn bộ kinh văn, phải nên thuận theo thứ tự cạn, sâu, thuận theo kinh văn mà nói. Vì thế, khi giảng nửa bộ trước, chỉ có thể hàm nhiếp các nghĩa chánh yếu trong nửa bộ sau, trọn chẳng thể đem nghĩa được nói phần sau của kinh để thống thiết nói trong phần trước. Vì sao vậy? Kinh văn trong phần trước có ý nghĩa chánh yếu của riêng nó. Nếu chỉ chú trọng nói nghĩa chung, chẳng đoái hoài mạch lạc, sẽ khiến cho kinh nghĩa vốn rạch ròi từng điều bị nói thành tạp loạn, không có kết cấu, đâm ra khiến cho người nghe chẳng biết đâu mà mò! Nhưng khi nói tới ý nghĩa trong phần sau, nếu chẳng đem những điều đã nói trong phần trước thâu kết, quy nạp, sẽ trở thành rời rạc. Không chỉ là những điều đã nói trong phần trước chẳng được quy kết mảy may, mà cũng chẳng thấy được cái hay đẹp của những nghĩa được nói trong phần sau, người nghe cũng lại chẳng biết đâu mà mò!


Nếu người chú giải phạm phải khuyết điểm ấy, đọc lời chú sẽ thấy mờ mịt, mông lung, đầu mối chẳng rõ ràng, muốn hiểu sâu xa khó lắm! Nói chung, kinh này khó giảng vì [thoạt nhìn, dường như] trước sau chẳng khác, nhưng trước sau sở dĩ khó giảng là chúng lại chẳng đồng nhất. Khó ở chỗ các nghĩa trọng yếu đa số thuộc phần sau. Cái lỗi thường phạm khi giảng là chỉ có thể nhìn bóng phản chiếu của ngọn đèn trong màn, chẳng thể nói thông suốt điều muốn nói. Phần sau khó giảng ở chỗ lý sâu, cảnh vi tế, ngôn ngữ chẳng dễ hình dung. Lại còn chỗ nào cũng dính tới một tầng “lìa danh, tuyệt tướng”, tuy có thể nói thông suốt điều muốn nói, nhưng chẳng thể nói một chữ kiên quyết liệt nào, kẻo đóng lấp cửa ngộ của người khác. Trong hội, chắc cũng có các vị thiện tri thức phát đại tâm muốn hoằng dương kinh này, chớ nên không biết lý này! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.1.2.2. Nói rõ “tướng hảo chẳng phải là tánh” 

(Kinh) “Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Như Lai khả dĩ cụ túc chư tướng kiến phủ?” “Phất dã, Thế Tôn! Như Lai bất ưng dĩ cụ túc chư tướng kiến. Hà dĩ cố? Như Lai thuyết chư tướng cụ túc, tức phi cụ túc, thị danh chư tướng cụ túc”. 


(經)須菩提！於意云何？如來可以具足諸相見不？不也，世尊！如來不應以具足諸相見。何以故？如來說諸相具足，即非具足，是名諸相具足。

(Kinh: “Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Có thể dùng các tướng trọn đủ để thấy Như Lai hay chăng?” “Bạch Thế Tôn! Không ạ! Chớ nên dùng các tướng trọn đủ để thấy Như Lai. Vì sao vậy? Như Lai nói các tướng trọn đủ, tức chẳng phải trọn đủ, thì gọi là các tướng trọn đủ”). 


“Hảo” (好) là tên gọi khác của tướng, tức là những thứ phụ thuộc vào hình tướng, tức các thứ tốt đẹp vi tế khác với tướng. Do đó, gọi là “tùy hình hảo” (隨形好). Nay nói “cụ túc chư tướng” (trọn đủ các tướng), đã gồm thâu các hảo trong ấy. Nếu chẳng có hảo, sẽ chẳng thể gọi là “chư tướng cụ túc” (các tướng trọn đủ). Nói thông thường, sẽ là ba mươi hai tướng và tám mươi thứ hảo, tức tướng hảo của Ứng Thân. Nếu là tướng hảo của Báo Thân, sẽ như phẩm [Như Lai Thập Thân] Tướng Hải của kinh Hoa Nghiêm đã nói. Trên đỉnh đầu của Như Lai, có ba mươi hai tướng báu trang nghiêm. Giữa hai mày, mắt, mũi, răng, môi, cổ, mỗi nơi đều có một tướng trang nghiêm. Lưỡi có bốn tướng, miệng có năm tướng, vai phải hai tướng, vai trái ba tướng, trước ngực một tướng, tức tướng chữ Vạn (卍) cát tường. Hai bên bụng có tổng cộng mười tướng, hai tay trái và phải có tổng cộng mười ba tướng, âm tạng một tướng, hai mông, hai đùi, hai bắp chân, tổng cộng sáu tướng, lỗ chân lông một tướng, hai chân có tổng cộng mười ba tướng. Trên đây có tổng cộng chín mươi bảy loại diệu tướng, gọi là “đại nhân tướng” (大人相). Muốn biết danh xưng và tướng trạng, hãy nên kiểm trong kinh văn
. Nhưng đó vẫn là nói đại lược. Nếu nói trọn đủ, sẽ các tướng đại nhân bằng với số vi trần trong mười thế giới Hoa Tạng
, vì tướng hảo của Báo Thân là vô lượng vô biên. Nay nói “cụ túc” là nói đến điều ấy. Kinh Hoa Nghiêm dạy: “Nhất nhất thân phần, chúng bảo diệu tướng dĩ vi trang nghiêm” (Mỗi phần trên thân thể được ttrang nghiêm bởi các diệu tướng báu). Theo ý kinh ấy, có thể biết danh xưng “cụ túc sắc thân” chính là nói “trọn đủ các tướng”. Vì thế, trong phần trước, tôi đã nói “các tướng có thể trang nghiêm, sắc thân là cái được trang nghiêm”. Các nghĩa khác giống như phần trên. Phàm những điều được nói trong khoa trước như “tức phi, thị danh” v.v… đều tương thông với phần này, chẳng cần phải rườm lời. “Chư tướng cụ túc”
 tức là trọn đủ các tướng. Sắc thân và tướng hảo của Phật sở dĩ được gọi là thù thắng bậc nhất, chính do hai chữ “cụ túc”. Vì thế, nói đảo lại để thấy được ý  nghĩa. 


Từ mở đầu kinh cho tới chỗ này, nêu ra thân tướng để vấn đáp, tổng cộng ba lượt, nhưng mỗi lần đều nêu lên với ý nghĩa bất đồng. Nay chia thành ba tầng để nói, mỗi tầng sau sâu hơn tầng trước. 


1) Lần đầu là hỏi “có thể dùng thân tướng để thấy Như Lai hay không”, chỉ nói hai chữ “thân tướng”, tức là hết thảy các thân tướng đều được bao gồm trong ấy, không riêng biệt chỉ thân tướng của Phật. Như Lai cũng là chỉ chung tự tánh, chẳng chuyên chỉ Phật. Lần thứ hai là hỏi “có thể dùng ba mươi hai tướng để thấy Như Lai hay không”, tức là chuyên nói về Phật, nhưng nói theo Ứng Thân. Lần này câu hỏi nói “cụ túc sắc thân, cụ túc chư tướng”, là nói theo Báo Thân của Phật. 


2) Vấn đáp lần đầu, chính là tiếp ngay sau chẳng “chớ nên trụ tướng”. Vì thế, chỉ nói “thân tướng tức phi thân tướng”, mà chẳng nói “thị danh”, do hiển thị ý nghĩa “tướng đều là hư vọng; do vậy, chớ nên trụ”. Vấn đáp lần thứ hai, chính là để nói rõ “chẳng hoại giả danh”, cho nên “tức phi” và “thị danh” cùng nói, nhằm hiển thị ý nghĩa “nói theo tánh thì chẳng phải, nói theo tướng thì chính là [như vậy], chớ nên trụ vào hai bên”. Lần này chính là để nói rõ “các pháp duyên sanh”. Vì vậy, cũng cùng nêu “tức phi” và “thị danh”, nhằm hiển thị ý nghĩa “pháp do duyên sanh là Không Hữu đồng thời”. 


3) Hai lần đầu hỏi “khả dĩ thân tướng kiến Như Lai phủ?” (có thể dùng thân tướng để thấy Như Lai hay chăng?) và “khả dĩ tam thập nhị tướng kiến Như Lai phủ?” (có thể dùng ba mươi hai tướng để thấy Như Lai hay không?). Như Lai là danh xưng của tánh đức; “thấy Như Lai” giống như nói “thấy tánh”. Hãy nên biết: “chớ nên trụ vào tướng” tức là kiến tánh. Tánh chân thật, tướng hư vọng. Đuổi theo vọng, liền trái nghịch chân. Vì thế, muốn thấy tánh, chớ nên trụ tướng. Nhưng lần đầu, dựa theo thân tướng để chỉ rõ “chớ nên trụ”, vì thân tướng và tánh liên quan mật thiết nhất. Thân tướng còn là hư vọng, thì có thể biết các tướng [cũng là hư vọng]. Thân tướng còn chẳng nên trụ, có thể biết là “các tướng chớ nên trụ”. Nhưng nói “chẳng trụ” nghĩa là đối với tướng, phải nên thấy nó chẳng phải là tướng, thì sẽ chẳng trụ, sẽ có thể thấy tánh, chẳng phải là hoại tướng rồi mới thấy [tánh]. Thân tướng là như thế, các tướng đều là như thế. Đấy là ý nghĩa được minh thị trong lần vấn đáp đầu tiên. 


Lần thứ hai “chẳng hoại giả danh” là nói sau khi đã lìa tướng danh tự và ngôn thuyết. Vì thế, xét theo danh tự và ngôn thuyết của ba mươi hai tướng để minh thị nghĩa chân thật của “lìa tướng”. Ý nói: Đối với tánh Chân Như và cảnh giới lìa niệm, chẳng thể dùng danh tự để gọi tên, chẳng thể dùng ngôn từ để diễn tả, chẳng thể dùng tướng để biểu lộ tướng. Vì thế, phải nên lìa tướng danh tự và ngôn thuyết để tự chứng. Nhưng nói “lìa tướng danh tự và ngôn thuyết” tức là phải nên biết danh tự và ngôn thuyết chẳng thể diễn tả được tánh, chẳng phải là nói “vô danh, vô ngôn, vô tướng”, mà chỉ là đối với giả tướng của danh tự và ngôn thuyết, nếu tâm chẳng chấp giữ, thì sẽ là lìa, thì sẽ thấy tánh. Thân Ứng Hóa của Như Lai chẳng phải rõ ràng là có danh tự, ngôn thuyết của ba mươi hai tướng ư? Tướng ấy thật sự do Như Lai hiển hiện. Vì thế, hễ chẳng chấp tướng, liền thấy Như Lai. Biết đối với danh tự và ngôn thuyết của ba mươi hai tướng nơi Ứng Hóa Thân hãy nên lìa như thế nào, sẽ biết đối với danh tự và ngôn thuyết của hết thảy các pháp tướng phải nên lìa như thế nào? Đấy là ý nghĩa được nêu rõ trong lần vấn đáp thứ hai. 


Vấn đáp lần này, thoạt đầu là hỏi “có thể dùng sắc thân trọn đủ để thấy Phật hay không?” Kế đó, hỏi “có thể dùng các tướng trọn đủ để thấy Như Lai hay không?” Dù nói là Phật, hay nói là Như Lai, đều có ý nghĩa tinh vi. Hơn nữa, trong lời hỏi trước chỉ nên nói Phật, câu hỏi kế tiếp chỉ nên nói Như Lai, chẳng thể thay đổi! Vì sao vậy? Hãy nên biết: Phật là danh xưng của quả đức. Sắc thân trọn đủ chính là Quả Báo Thân. Vì thế, nói “sắc thân trọn đủ” thì phải nói bằng danh xưng Phật, nhằm hiển lộ thân ấy chính là cái thân đạt được do quả báo vì đã chứng quả thành Phật. Như Lai là danh xưng của tánh đức, các tướng trọn đủ là tướng tánh đức viên minh hiển hiện. Vì thế nói “các tướng trọn đủ”, hãy nên nói danh xưng Như Lai, nhằm hiển thị tướng ấy chính là tướng do chứng tánh Chân Như mà hiển hiện thành. Vì thế, trước là cùng nói Phật và “sắc thân trọn đủ” nhằm minh thị “nhân quả chẳng hư huyễn”. Kế đó, cùng nói Như Lai và “các tướng trọn đủ” nhằm minh thị “tánh và tướng như một”. 

Trước đó, tôi từng nhiều lượt nói La Thập đại sư dịch kinh này, chẳng thừa thãi một chữ nào. Chữ nào cũng đều chứa đựng ý nghĩa tinh vi, chẳng thể coi thường một chữ nào! Xem mấy khoa này, càng đủ để chứng minh. Như vậy thì thân này đã là Báo Thân của Phật quả, vì sao chẳng nên dùng thân này để thấy? Hãy nên biết: Phật thì có thể dùng sắc thân để thấy, chứ Phật tánh sao có thể dùng sắc thân để thấy cho được? Thấy Phật thì hãy nên thấy Phật tánh, há chỉ thấy thân Phật là xong ư? Vì thế, chẳng nói “chẳng nên dùng sắc thân để thấy Phật”, mà nói “chớ nên dùng sắc thân để thấy Như Lai” là vì lẽ này (tức là chẳng dùng sắc thân để thấy Phật tánh được!) Lời hỏi “có thể dùng sắc thân để thấy Phật hay không?” chính là thăm dò kiến địa [của thính chúng] là như thế nào? Bởi [hỏi như vậy] là hỏi “có thể thấy Pháp Thân của Phật hay chăng?” (tức là hỏi “có thể dùng sắc thân để thấy Như Lai hay không?”) Hay là chỉ biết “thấy sắc thân Phật mà thôi?” 


Các tướng trọn đủ đã là tánh đức hiển  hiện toàn  vẹn, vì  sao  chớ 
nên dùng các tướng để thấy? Hãy nên biết tánh và tướng tuy là như một, nhưng hễ nói tướng thì chẳng phải là tánh. Đó gọi là “trong Viên Dung có Hàng Bố”, chẳng thể luông tuồng, mơ hồ được! Do vậy, nếu diệt mất các tướng để quán tánh, đã là chẳng có tướng để quán niệm, có bao giờ chẳng thể thấy tánh? Nếu chấp tướng để kiến tánh, tức là chỉ có quán niệm về tướng, sao lại có thể thấy tánh cho được? Vì thế, chẳng nói “chẳng thể dùng các tướng trọn đủ để thấy Như Lai”, mà nói “chớ nên dùng các tướng trọn đủ để thấy Như Lai” là vì lẽ này! Nhưng lời hỏi “có thể dùng các tướng trọn đủ để thấy Như Lai hay không” cũng nhằm thăm dò, khám nghiệm kiến địa [của hành nhân] là như thế nào? Bởi lẽ, tánh và tướng tuy chẳng một mà thật ra chẳng khác, tuy chẳng khác nhưng thật ra chẳng một! Có thể đối với tánh và tướng biết sâu xa nghĩa thú, thì sẽ đại khai viên kiến, chẳng chấp một, chẳng chấp khác đó ư? 


Hơn nữa, lời lẽ trong hai lượt hỏi lần này, bất đồng rất lớn so với lời hỏi trong hai lần trước. Vì thế, ý nghĩa được nêu bày bèn khác biệt rất lớn. Bởi lẽ, lời hỏi trong hai lần trước chỉ là hỏi có thể dùng thân tướng hoặc ba mươi hai tướng để thấy Như Lai hay không, đều là dựa theo phía người thấy để nói, tức là dựa theo địa vị tu nhân để nói. Lời lẽ trong hai phen hỏi lần này là hỏi “có thể dùng sắc thân và các tướng trọn đủ để thấy Phật, Như Lai hay chăng”, tức là xét theo phía Phật, Như Lai để nói, tức là nói theo quả vị. Vì thế, hãy nên xét theo quả vị để giải thích ý nghĩa. Giải thích như thế nào? Hãy nên biết: Phật chứng quả cũng do duyên khởi, huống hồ sắc thân! Tánh quang của Như Lai chiếu mà thường tịch, há có các tướng? Vì thế, đều nói “tức phi”. Lại phải nên biết: Đã là nhân viên quả mãn, bèn có sắc thân trọn đủ. Tuy chiếu tịch mà tịch chiếu, không gì chẳng trọn đủ các tướng. Vì thế, đều nói là “thị danh”. “Tức phi” nhằm hiển thị cái Giả tức là Không. “Thị danh” nhằm hiển thị cái Không tức là Giả. Há chỉ là chẳng chấp hai bên, mà còn là hai bên đều dung thông! Đó gọi là bậc Bồ Tát từ trong viên dung mà thông đạt vô ngã pháp; hãy nên biết như thế.


Không chỉ là như thế! Hãy nên biết: Các tướng viên mãn chính là tánh đức viên minh hiển hiện, há có nên chấp là “lìa ngoài các tướng, riêng có Pháp Thân” hay không? Do vậy nói là “thị danh”. Nhưng cũng há có nên chấp các tướng duyên sanh là Pháp Thân. Vì thế nói “tức phi”. Như vậy thì còn chẳng nên chấp các tướng do Như Lai hiện khởi để thấy Như Lai, vậy thì “chấp hết thảy các pháp tướng duyên khởi sẽ chẳng thể thấy Như Lai được” cũng rõ lắm rồi, mà cũng có thể biết là “đều chẳng nên chấp vậy!” Hãy nên biết: Sắc thân trọn đủ chính là quả báo thù thắng của giác quả rốt ráo, há có nên chấp rằng “lìa ngoài sắc thân, riêng có Phật tánh” ư? Do vậy nói là “thị danh”. Nhưng cũng há có nên chấp sắc thân do duyên khởi chính là Phật tánh; vì thế nói “tức phi”. Như vậy thì còn chẳng nên chấp Báo Thân trang nghiêm để thấy Pháp Thân thanh tịnh. Vậy thì “chấp cái thân khổ báo Ngũ Uẩn duyên khởi, sẽ chẳng thể thấy tự tánh Pháp Thân” cũng lại rõ lắm rồi. Càng có thể biết “chớ nên chấp” vậy! 


Nói chung, nói “thị danh” là khiến cho chẳng “chấp khác”. Nói “tức phi” nhằm dạy chớ nên “chấp một”. Chẳng chấp “một, khác” chính là viên kiến. Kiến viên thì tri cũng chánh. Tri chánh thì kiến cũng viên. Nếu biết hết thảy các pháp không gì chẳng là duyên sanh, sẽ thấy hết thảy các pháp chẳng một, chẳng khác! Thấy “chẳng khác” chẳng trở ngại “một”, vì chúng vốn là như một, đều là các pháp duyên sanh. Thấy nó “chẳng một” sẽ chẳng trở ngại “chẳng khác”, vì tuy là các pháp mà đều là như một. Hãy nên thông đạt như thế! 


Trong phần trên đã nói về phước đức. Phàm những gì thuộc về thiện quả, bất luận lớn hay nhỏ, đều là phước đức. Ở đây nói về Báo Thân thù thắng, chính là phước đức thù thắng nhất, to lớn nhất. Nhưng bất luận lớn, nhỏ, thù thắng, kém cỏi, đều là dựa theo cái quả để nêu rõ ý nghĩa. Dựa theo cái quả để nêu rõ ý nghĩa, chính là nói rõ “không gì chẳng phải là duyên sanh”. Đối với ý nghĩa duyên sanh trọng yếu do đức Phật đã nói, nay tôi sẽ khái quát thành ba loại để nói, mỗi tầng một sâu hơn: 

1) Khiến cho [hành nhân] biết pháp thế gian và xuất thế gian, hết thảy đều là Không, chỉ có nhân quả chẳng không. Vì sao vậy? Do đều là pháp duyên sanh. Vì thế, nhân quả đáng sợ. Bởi đó, phải tu cái nhân thù thắng hòng “khắc thắng quả” (đạt được cái quả thù thắng). “Khắc” (剋) có nghĩa là “ấn định kỳ hạn cầu chứng”. 

2) Đã là “hết thảy đều là Không”, nhưng nhân quả chẳng Không. Do vậy, hết thảy các pháp là Không mà chính là Giả. Do chính là Giả, cho nên nhân ắt có quả, nhân thù thắng ắt quả thù thắng. Do tức là Không, cho nên nhân quả tuy thù thắng, vẫn như không thực hiện chuyện gì. Đó gọi là hiểu sâu xa nhân quả. 

3) Đức Phật nói “hết thảy các pháp duyên sanh”, với dụng ý chỉ rõ chúng vốn bất sanh. Như trong mười hai thời, pháp thế gian cũng tùy duyên mà thực hiện. Ngay trong lúc pháp xuất thế gian thuận theo duyên mà khởi, có thể liếc mắt bèn thấy “hết thảy các pháp vốn chẳng có chỗ sanh”, tuy nhìn mà cũng chẳng tự cho là có thể nhìn. Nhưng [nếu có ai] đối với pháp thế gian và xuất thế gian, ngay trong khi đang tùy duyên, có thể thấy như thế, ngay trong lúc đang nhìn mà chính là lúc tùy duyên như thế, có thể xem người ấy như một người lanh lợi. Trong là ba tế tâm, quy vào “chẳng thể được!” Ngoài là hết thảy các pháp, quy vào “vốn bất sanh”. Pháp của ta có chỗ để náu thân ư? Đúng là “đã hiểu rõ một chuyện, trăm chuyện đều hiểu rõ”, thiên hạ thái bình! Đức Bổn Sư dạy chúng ta các pháp môn noi theo con đường thẳng, chúng ta phải gánh vác, tận lực bươn bả tiến về phía trước. Chẳng thấy rằng: “Ngày hôm nay đã qua, mạng cũng giảm theo, như cá thiếu nước, há có vui chi?” Nếu vẫn cứ lần khân như cũ, bước một bước, lắc lư ba lượt, dẫu hằng ngày xem kinh, nghe pháp, hiểu được các lý lẽ, có ích gì đâu? Phải ngăn ngừa Sở Tri Chướng nẩy sanh, nó còn tệ hơn Phiền Não Chướng nữa! Hãy mau rảo bước lên! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2. Xét theo pháp thí để nói rõ Thể Không 


Chia thành ba đoạn: 

1) Nói rõ chẳng có pháp nào để có thể nói. 

2) Nói rõ tánh của người nghe là Không. 

3) Nói rõ chẳng có pháp để có thể được. 


Sau phần [luận định về] quả báo thù thắng của phước đức, nói tiếp khoa lớn Pháp Thí, chính là để nêu rõ “hết thảy các pháp đều là duyên sanh”. Vì ắt có nhân duyên bố thí, Lục Độ, sẽ có thể phát sanh sự tướng quả báo phước đức thù thắng. Do đó, quả báo phước đức thù thắng chính là nói theo cái quả, tức là nói theo pháp được sanh. Khoa Pháp Thí này là nói theo cái nhân. Nói theo cái nhân là vì muốn hiển thị ý nghĩa “duyên sanh vô cùng, nhân quả vô tận”. Vì sao nói như vậy? Hãy nên biết: Hễ nói tới bố thí, sẽ có ba phương diện, một là người bố thí, hai là người nhận bố thí, ba là vật để bố thí. Do vậy, một khoa lớn Pháp Thí này được chia thành ba tiểu khoa:

1) Trước hết, tiểu khoa “chẳng có pháp để có thể nói”, tức là xét theo người bố thí. 

2) Kế đó, tiểu khoa “người nghe tánh Không” là nói theo người nhận bố thí. 

3) Tiểu khoa thứ ba là “không có pháp nào để có thể được”, chính là xét theo vật dùng để bố thí. 

Đức Phật nói ra các pháp, đều nhằm diễn tả những điều Ngài đã chứng. Vì thế, [luận định] chẳng có pháp nào để có thể đạt được, chính là nói theo pháp được thí. Nhưng nếu nói theo phía người bố thí, vì sao biết thực hiện sự bố thí ấy, cũng như có thể thực hiện sự bố thí ấy như thế nào, nhân duyên chẳng giống nhau. Lại luận theo phía người tiếp nhận bố thí, dùng gì để thành tựu chúng sanh, lại còn có thể nghe pháp như thế nào, nhân duyên cũng lại rất nhiều. Lại nói theo vật được thí, vật ấy sanh như thế nào, lại vì sao mà đắc, nhân duyên cũng lại có đủ loại! Xét theo nhân duyên thuộc ba phương diện ấy, sẽ là muôn ngàn sai khác, nói vô tận. Huống chi ba phương diện ấy nếu chẳng tụ hội một chỗ, một lúc, sẽ chẳng có chuyện pháp thí phát sanh được! Làm thế nào để chúng tụ hội? Lại là chẳng có duyên thì sẽ chẳng thể được! Do vậy, có thể biết: Hết thảy mọi sự, không gì chẳng là do nhân duyên sanh ra. 


Không chỉ là như thế! Đã có một duyên pháp thí, sẽ lại phát sanh đủ loại quả. Quả lại trở thành nhân, nhân lại trở thành quả. Quả nhân, nhân quả, từ đó trở đi, ngàn sai vạn khác, vĩnh viễn vô tận! Có thể thấy đủ loại sự tướng thế gian và xuất thế gian được gọi là “các pháp”, vốn chẳng phải là vật chi khác, chỉ là nhân quả, quả nhân bất đoạn, hiển hiện, biến huyễn trong tâm mục của chúng sanh đó thôi! Chúng sanh chẳng biết quán sâu xa nghĩa thú ấy, do vậy bị mê bởi tướng đó, bèn đặt tên là “pháp này, pháp nọ”, nào có biết: Hễ nói tới cái nhân này thì nó chính là cái quả của cái nhân trước đó. Gọi là quả, thật ra là cái nhân của cái quả sau đó! Cái được gọi là “nhân pháp” hay “quả pháp”, bản thân nó chẳng phải là một thứ cố định. Đã chẳng phải là cố định, tức là chẳng phải thật sự tồn tại! Há có phải chỉ tồn tại trong một sát-na, đều thành dấu tích của pháp trần đó thôi! Vậy mà cứ khổ sở phân biệt, khăng khăng chấp trước pháp chi đó nhất định là một pháp chi đó, há chẳng phải là si dại ư? Không chỉ cho rằng sự tướng là thật sự có, si mê mất rồi! Nếu ngỡ sự tướng thật sự chẳng có, cũng có bao giờ chẳng phải là mê! Vì sao vậy? Hết thảy các pháp bất quá là nhân nhân, quả quả, lần lượt diễn biến, huyễn hoặc tâm mục của con người, chẳng thể ngưng trụ trong một sát-na nào. Thế mà cứ chấp là thật sự có, tự sanh ràng buộc, chẳng được tự tại. 
Đấy là si hết mức, cố nhiên chẳng cần phải nói nữa! Nhưng pháp tuy chẳng thật, từ vô thỉ tới nay, hễ gặp duyên bèn dấy lên. Nhân quả, quả nhân, liên tục trong mỗi sát-na, chưa hề đoạn tuyệt! Cứ một mực chấp Không, chẳng biết tùy thuận lý duyên sanh, nhờ vào nhân duyên thù thắng để chứng quả thù thắng, đến nỗi chẳng thể chứng tánh vốn chẳng phải duyên sanh, vượt ngoài hết thảy các pháp duyên sanh để tự tháo gỡ nỗi khổ trói buộc, đạt được niềm vui tự tại, lại chẳng thể lợi dụng sự lý duyên sanh hòng tùy cơ cảm duyên, chỉ bày đủ loại pháp để dẹp khổ cho chúng sanh, ban vui cho chúng sanh. Kẻ chẳng thể siêu xuất, ắt phải đọa lạc! Vì sao vậy? Do ác thủ không! (Do chẳng chấp là thật sự có, mà cũng chẳng tin tưởng nhân quả, bèn gọi là Ác Thủ Không, ý nói kẻ ấy ắt sẽ tạo ác). Dẫu chẳng phải là Ác Thủ Không, nhưng kẻ lệch về Không, tuy có thể vượt ngoài duyên sanh, nhưng chẳng thể lợi dụng duyên sanh, bèn chìm đắm trong Không Tịch, trở thành kẻ chỉ lo giải thoát cho riêng mình! (Loại người này chỉ có thể tu cái nhân nhỏ nhoi, chứng tiểu quả, chẳng biết nhờ vào nhân duyên thù thắng để chứng cái quả thù thắng. Vì thế, tuy có thể siêu thoát, tự chứng tánh vốn sẵn có, nhưng chẳng thể lợi dụng tùy duyên để độ chúng sanh, như hàng Nhị Thừa chẳng hạn). Vì thế, đức Thế Tôn quở trách là “tiêu nha, bại chủng, đọa vô vi khanh” (焦芽敗種墮無為坑, mầm cháy, hạt lép, đọa vào hầm vô vi!) Hai loại bệnh chấp Không này, tuy khổ lạc bất đồng, dẫu thăng trầm khác biệt vời vợi, nhưng đều là vô trí huệ như nhau! 


Đức Phật nói khoa này, dụng ý là khiến cho mọi người hiểu rõ sự lý duyên sanh để tránh khỏi căn bệnh chấp Không, khiến cho người phát Bồ Đề tâm tu Bồ Tát hạnh sẽ thông đạt pháp duyên sanh “Không tức Giả, Giả tức Không” để rộng hành bố thí, khiến cho mình lẫn người đều thuận theo lý này, Không lẫn Hữu đều chẳng chấp. Đã vượt ngoài vạn tượng, lại hòa mình trong trần hoàn, liền thành bậc Bồ Tát bi trí trọn đủ. Vì sao vậy? Chẳng chấp Hữu, tức là nhân ngã không. Chẳng chấp Không, tức là pháp ngã không. Ngã lẫn pháp đều không, đó là thấu triệt chánh trí Bát Nhã Tam Không, liền chứng lý thể Bát Nhã “Không Hữu đồng thời”. Thành Phật còn chẳng khó, há chỉ thành Bồ Tát mà thôi ư? Vì thế nói: “Nếu Bồ Tát thông đạt chẳng có ngã và pháp, Như Lai nói người ấy thật sự gọi là Bồ Tát”. 


Như trên đã nói, có thể biết cả ba phương diện “người bố thí, người nhận bố thí, vật được bố thí” đều là pháp sanh bởi nhân duyên, nên bản thể của chúng đều là Không. Do vậy, gọi là “tam luân thể không”. Sánh ví cả ba phương diện như Luân, vì Luân (bánh xe) là vật xoay chuyển chẳng ngừng. Hơn nữa, vật khác bị bánh xe cán qua sẽ tan nát, chẳng còn. Dùng [chuyện này] để sánh ví nhân quả quả nhân thay nhau diễn biến, chưa từng ngưng nghỉ! Lại còn dùng đó để sánh ví tài thí phá tham lam, keo kiệt, vô úy thí phá khổ não, pháp thí sẽ có thể khai chánh trí, phá tam chướng. Những điều vừa nói trên đây đều là ý chỉ trọng yếu trong khoa này. Nói rõ trước để khi tiến vào kinh văn, [người đọc] sẽ dễ lãnh hội hơn! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.1. Nói rõ “chẳng có pháp nào để có thể nói”
Lại chia làm hai phần: 

1) Đúng căn cơ bèn nói. 

2) Vốn chẳng thể nói. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.1.1.Đúng căn cơ bèn nói
2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.1.1.1. Thuyết pháp vô niệm 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhữ vật vị Như Lai tác thị niệm, ngã đương hữu sở thuyết pháp, mạc tác thị niệm. 


(經)須菩提！汝勿謂如來作是念，我當有所說法，莫作是念。


(Kinh: Tu Bồ Đề! Ông chớ nói Như Lai nghĩ như thế này “ta sẽ có pháp để nói”, đừng nghĩ như thế). 


Mấy khoa tiếp theo đây, lý thú u huyền, sâu thẳm. Lời lẽ sâu xa, ẩn kín, chẳng dễ thấy được! Nhìn trực diện thì là nói về ý nghĩa Như Lai thuyết pháp, nhưng sâu thẳm bên trong là dạy Bồ Tát hãy nên lìa niệm như thế nào! Đó gọi là “nói chuyện này mà ý ở nơi kia”. Nay trước hết đối với ý nghĩa trực diện, bèn chia thành nhiều tầng để thuyết minh rồi lại nói ý chỉ trong những lời lẽ ấy. 


Chữ Niệm đầu tiên [trong đoạn chánh kinh trên đây] là nói theo phía Như Lai, nhìn vào kinh văn, sẽ có thể thấy rõ. Chữ Niệm trong “mạc tác thị niệm” (đừng nghĩ như thế này) là nói theo phía trưởng lão, ý nói: Ông đừng nên nghĩ như thế. Chữ Niệm ấy ứng với chữ Vị (謂, nói) trong câu kinh văn trước đó. “Vị” là nói năng. “Tác thị ngôn”, [hàm ý] do [người nghe sẽ có thể] nghĩ như thế, bèn răn đừng nghĩ như thế! Nói và nghĩ như thế thì phạm lỗi ở chỗ nào? Ở trong bốn chữ “tác niệm” (suy nghĩ) và “ngã đương” (ta sẽ). Nói và nghĩ như thế, sẽ là báng Phật! Vì thế, răn đừng nói và nghĩ như thế! Do lẽ nào vậy? Dưới đây từ “hà dĩ cố” trở đi, sẽ nêu rõ nguyên do, sẽ nói cặn kẽ trong đoạn kế tiếp. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.1.1.2. Giải thích rõ “hễ có niệm thì là chấp” 



(Kinh) Hà dĩ cố? Nhược nhân ngôn Như Lai hữu sở thuyết pháp, tức vi báng Phật, bất năng giải ngã sở thuyết cố.


(經)何以故？若人言如來有所說法，即為謗佛，不能解我所說故。

(Kinh: Vì sao vậy? Nếu có ai nói Như Lai có pháp để nói, tức là báng Phật, vì chẳng hiểu lời ta nói). 


“Hà dĩ cố” là hỏi nguyên cớ vì sao chớ nên nói, nghĩ như thế! “Hữu sở thuyết pháp” (Có pháp để nói), tức là trong tâm có pháp để nói, tức là suy nghĩ ta sẽ [nói pháp như thế này, như thế nọ]. Hễ thốt ra lời ấy, tội lỗi nhiều lắm, ắt đọa Vô Gián. Vì sao vậy? Vì chính là báng Phật! Do vậy, chớ nên nghĩ như thế, nói như thế! Vì sao chính là báng Phật? Tợ hồ kinh văn chưa nói rõ, nhưng thật ra đã ngầm dạy trong hai chữ Như Lai rồi! Viên chứng bản tánh thì mới gọi là Như Lai. Trong tánh không tịch, sao có niệm cho được? Há lại có ta ư? Hễ nghĩ “ta sẽ như thế này, như thế nọ”, dĩ nhiên chỉ là phàm phu vọng tưởng chưa lặng, ngã chấp chưa rỗng không. Vậy mà nói Như Lai như thế, tức là coi Như Lai giống hệt như phàm phu, chẳng phải báng bổ là gì? Hãy nên biết: Thuyết pháp là Báo Phật hay Hóa Phật, trọn chẳng phải là Pháp Thân Như Lai; nhưng ắt phải chứng đắc Pháp Thân thì mới thành Báo Thân và Hóa Thân được, vì Báo Thân, Hóa Thân và Pháp Thân tuy chẳng một, mà chẳng khác!  
Do đó, Pháp Thân vô niệm, vô thuyết, Báo Thân và Hóa Thân tuy có nói, nhưng vô niệm. Kinh văn đặc biệt nêu ra Như Lai để nói, với dụng ý hiển thị điều này, nhằm dạy “chớ nên có ý niệm nghi Phật có thuyết pháp hay không?” Hễ có mối nghi ấy, chẳng khác nào nghi Phật tánh chẳng không tịch, chưa chứng Pháp Thân, cũng tức là chẳng khác nói “Ngài trọn chưa thành Phật”. Vì thế, nói “tức vi báng Phật” (chính là báng Phật). 


Hơn nữa, Phật thuyết pháp, không gì chẳng đối ứng căn cơ. Cơ     (機) là cơ duyên. Nói “đối cơ” chính là nói rõ thuyết pháp cũng là duyên sanh. Thể của duyên sanh là Không; do vậy, pháp vốn vô pháp! Như Lai đã chứng Thể không, cho nên “nói chính là chẳng nói”, có thể bảo là có thuyết pháp ư?  
Vì sao đức Phật có thể chẳng khởi niệm mà tùy duyên thuyết pháp? Chính là như trong phần trước đã nói “khi tu nhân được sức bi nguyện huân tập”. Lý này đã được giải thích cặn kẽ nhất trong kinh Kim Quang Minh bản mười quyển
, chớ nên không biết! Nay tôi trích dẫn để nói. Kinh ấy dạy: “Phật vô thị niệm, ngã kim diễn thuyết thập nhị phần giáo, lợi ích hữu tình” (Đức Phật chẳng nghĩ thế này: Ta nay sẽ diễn nói mười hai phần giáo để lợi ích hữu tình). Mười hai phần giáo là nói Tam Tạng, nếu tách ra tỉ mỉ thì sẽ gồm mười hai bộ phận. Đó là nói đức Phật nói Tam Tạng Kinh, Luật, Luận hòng lợi ích chúng sanh, trọn chẳng khởi niệm “ta sẽ làm như thế”. Kinh lại dạy: “Nhiên do vãng tích từ thiện căn lực, ư bỉ hữu tình, tùy kỳ căn tánh, ý nhạo, thắng giải, bất khởi phân biệt, nhậm vận tế độ, thị giáo lợi hỷ tận vị lai tế, vô hữu cùng tận” (Nhưng do sức thiện căn bởi lòng Từ, đối với các hữu tình đó, thuận theo căn tánh, ý thích, thắng giải của họ mà chẳng khởi phân biệt, tùy ý tế độ, chỉ dạy khiến cho họ lợi ích, hoan hỷ tột cùng ngằn mé vị lai, chẳng có cùng tận). Đấy là nói: Tuy Ngài chẳng dấy niệm “ta sẽ thuyết pháp độ chúng sanh”, nhưng Ngài có thể thuận theo căn tánh, ý thích, kiến giải của các chúng sanh ấy mà nói. Tuy khéo ứng hợp cơ duyên như thế đến tột cùng ngằn mé vị lai, khai thị giáo hóa, lợi ích hết thảy, khiến cho họ đều hoan hỷ, thuyết pháp vô tận, nhưng vẫn trọn chẳng có ý niệm phân biệt cơ duyên. Đấy là chẳng dấy phân biệt mà tự nhiên khế hợp độ sanh; điều đó gọi là “nhậm vận” (任運, tùy ý). Vì sao Ngài có thể làm như vậy? Vì xưa kia, trong khi tu nhân, bi nguyện trọn đủ, quán sâu xa duyên sanh, huân tập thành sức chủng tử (thiện căn) khiến thành ra như vậy! Nhưng khi Ngài tu nhân, vừa quán duyên sanh giả hữu, vừa lại quán Chân Không vốn sẵn có (trong phần khai thị về Chánh Tri trong kinh này, trước hết nói “tâm hạnh chẳng thể được”, tức là dạy quán Chân Không. Kế đó nói “các pháp duyên sanh” là dạy quán Giả Hữu). Nếu chẳng chứng đắc tánh Chân Không, dẫu trọn đủ bi nguyện và quán sâu xa duyên sanh, vẫn chẳng thể tùy duyên hiện khởi. Do đó, kinh [Kim Quang Minh] lại còn dạy: “Y pháp Như Như, y Như Như trí, năng ư tự tha lợi ích chi sự, nhi đắc tự tại thành tựu. Y pháp Như Như, y Như Như trí, nhi thuyết chủng chủng Phật pháp, nãi chí Thanh Văn pháp” (Nương theo pháp Như Như, nương vào trí Như Như, có thể đối với chuyện lợi ích ta và người mà được thành tựu tự tại. Nương theo pháp Như Như, nương vào trí Như Như, nói đủ loại Phật pháp, cho tới pháp Thanh Văn). Đó là nói sau khi đã chứng tánh, nhị trí (Căn Bản Trí và Hậu Đắc Trí) thành tựu. Nương vào hai trí ấy, hết thảy chuyện lợi ích ta lẫn người đều được tự tại thành tựu, không chỉ là tự tại nói đủ loại pháp mà thôi! Chẳng cần dấy niệm phân biệt mà tự nhiên thành; đó là tự tại. “Pháp như như”: Pháp là pháp tánh, Như là Chân Như, chữ Như kế tiếp hàm nghĩa “như một”. Đó là nói giống như một với pháp tánh Chân Như. Đấy là tên gọi khác của Căn Bản Trí. “Như Như trí”: Chữ Như thứ nhất là “nhất như” (hệt như nhau), chữ Như kế đó là Chân Như. Trí là Căn Bản Trí. Đó là nói Chân Như và Căn Bản Trí giống hệt như nhau, tức là tên gọi khác của Hậu Đắc Trí.


Căn Bản Trí tức là tánh thể (bản thể của tánh), Hậu Đắc Trí chính là tánh dụng (tác dụng của tánh). Đắc Thể rồi sẽ khởi Dụng. Vì thế, các kinh khác dịch [trí này] thành Hậu Đắc Trí. Đối với “hậu đắc” (後得, đạt được sau khi đã đắc Thể) mà gọi là “căn bản”, cho nên cũng gọi là Trí; thật ra, chỉ là tánh thể. Do vậy, kinh ấy (kinh Kim Quang Minh) dịch là Pháp Như Như, chẳng nói là Trí. Mỗi đằng đều có ý nghĩa riêng, đều chấp nhận được! Bởi lẽ, Căn Bản Trí là nói nó chiếu Chân, Hậu Đắc Trí là nói nó chiếu Tục. Chiếu Chân thật ra là tánh quang duy nhất không tịch, chẳng nói là trí thì cũng được. Chiếu Tục thì soi xét sự tướng muôn ngàn sai khác, cố nhiên phải nên gọi là Trí. Nhưng tuy nói là “soi xét sai khác”, trọn chẳng phải là dấy niệm phân biệt. Vì thế gọi là Như Như Trí. Kinh [Kim Quang Minh] lại dùng thí dụ để hiển thị lý ấy như sau: “Thí như vô lượng vô biên thủy kính, y ư quang cố, không ảnh đắc hiện chủng chủng dị tướng, không giả tức thị vô tướng” (Ví như vô lượng vô biên nước và gương, do nương vào ánh sáng, mà nơi trống không ảnh hiện đủ loại tướng khác nhau, Không tức là vô tướng). Nước và gương đều sánh ví tánh, nước ví như thanh tịnh, gương sánh ví sự viên mãn. “Vô lượng vô biên” ví như tánh trọn khắp hư không và pháp giới. “Quang minh” là sánh ví hai trí (Căn Bản Trí và Hậu Đắc Trí), Trí có nghĩa là quang minh. Không là sánh ví tánh thể không tịch. Ảnh (hình bóng) ví như vọng niệm. “Dị tướng” (Các hình tướng khác nhau) sánh ví sự tướng sai biệt. “Vô tướng” là sánh ví vô niệm. Câu “không giả tức thị vô tướng” nói rõ ý nghĩa “không ảnh” (hình bóng trong hư không), còn nói rõ: Tuy hiện đủ loại tướng, nhưng trong ấy vẫn là vô tướng; do vậy bảo là Không! Nói chung, gương và nước do chẳng có trần cấu mà tỏa ánh sáng. Nương vào ánh sáng ấy, cho nên có thể từ trong cái Không chẳng có trần cấu mà hiện đủ loại tướng. Phật tánh cũng thế, vô niệm, không tịch, nên trí quang trọn khắp. Nương vào trí quang ấy, cho nên trong không tịch vô niệm mà có thể tự tại thành tựu đủ loại sự! Có thể thấy tự tại thành tựu chính là do vô niệm không tịch mà hiện ra trí quang. 

Nay nói Như Lai nghĩ “ta sẽ thuyết pháp”, liền [coi Ngài] giống như phàm phu, há có phải là Như Lai ư? Đã chẳng không tịch, há lại có thể thuyết pháp tự tại, ư? Đó chính là dùng cái Thấy luân hồi để dò lường biển viên giác, chẳng có lẽ ấy! Hãy nên biết: Thuyết pháp như tiếng vọng từ trong hang, hễ có cảm bèn ứng, trọn chẳng dụng tâm! Lại như dùi và trống tương ứng, dùi đập mạnh thì trống kêu to, gõ nhẹ thì trống kêu bé, tương ứng thích đáng, tự nhiên là như vậy! Đức Phật thuyết pháp là như thế đó. Đó là lý do vì sao chớ nên nói, nghĩ như thế. Nhưng vì sao lại nói, nghĩ như thế? Đức Phật truy ra nguyên cớ như sau: Chẳng có chi khác, do chẳng hiểu lời ta nói đó thôi!


Chắc có người nói: Trước đó, đức Thế Tôn từng dùng “Như Lai có thuyết pháp hay không” để hỏi, trưởng lão đã đáp rõ rằng “Như Lai chẳng nói”, vì sao lại ở đây lại răn dạy, uốn nắn trưởng lão chớ nên nói, nghĩ Như Lai có thuyết pháp? Lại còn bảo là “chẳng hiểu lời ta nói”, chẳng biết Phật nói “chẳng hiểu” là thật sự nói điều gì? Hãy nên biết: Trưởng lão là bậc đương cơ. [Đức Phật] đối trước trưởng lão nói, dụng ý nhằm uốn nắn, răn nhắc đại chúng. Hãy xem trước hết [đức Phật nói] “nhữ vật vị” (ông chớ nói), kế đó bảo “nhược nhân ngôn” (nếu có người nói), có bao giờ chỉ đích xác trưởng lão ư? Nói “chẳng hiểu”, là xét theo kinh này để nói, nhằm ngăn ngừa [có kẻ] nghe các câu nói “vô hữu định pháp Như Lai khả thuyết” (Như Lai chẳng có pháp nhất định để nói), và [nghe] nói “Bồ Tát vị lợi ích nhất thiết chúng sanh, ưng như thị bố thí” (Bồ Tát vì lợi ích hết thảy chúng sanh, hãy nên bố thí như thế) trong những phần trước đó mà chưa thể viên giải, ắt sẽ hiểu sai lời nói “Như Lai vô sở thuyết” (Như Lai chẳng nói gì), lại còn đối với các lời khác, ắt cũng chẳng thể hiểu dung thông, sẽ [cật vấn] rằng: “Bồ Tát còn phải nên hành bố thí để lợi ích chúng sanh, huống hồ là Phật? [Sao lại nói Phật chẳng thuyết pháp]?” Phật xuất thế, vốn là vì thuyết pháp, lợi sanh. Hơn nữa, nay ngay như đang lúc hăm hở nói Kim Cang Bát Nhã, bèn nói “Như Lai vô sở thuyết” ngụ ý: Nói xong bèn thôi, chẳng lưu lại mảy may dấu tích. Trong phần trước, chẳng nói rồi đó sao? Chẳng có pháp nhất định để Như Lai có thể nói! Có thể biết: Chỉ là không có pháp nhất định để có thể nói, há có phải là không nói gì hết ư? Nói xong, chẳng có gì để nói nữa! Chính ngay khi đang nói, há có thể là chẳng có gì để nói ư? Tuy có pháp để nói, tuy chẳng phải là vô niệm, nhưng các niệm khác đều có thể lìa. Nếu lìa ý niệm thuyết pháp, dùng gì để độ chúng sanh? Chẳng độ chúng sanh, sao có thể còn gọi là Phật được nữa? Ở đây, sở dĩ công khai nói Như Lai nghĩ thế này ‘ta sẽ có thuyết pháp’, do chẳng biết đấy là báng Phật. Kiến giải của phàm phu thường là như thế! Trọn chẳng biết [thấy, nghĩ như vậy] hoàn toàn tương phản Phật pháp. Do vậy, có thể thấy: Giải có tầm quan hệ to lớn. Do chẳng hiểu, nên tà tri, tà kiến; do ý niệm hoài nghi mà tự lầm lạc. Lại nữa, nói như vậy chính là phá hoại tín tâm người khác. Do lầm pháp, lầm người, cho nên báng Phật, tội tới mức đọa Vô Gián. Vì sao biết là do chẳng hiểu ở chỗ này? Xem những điều được nói trong đoạn kinh văn kế tiếp, chính là thống thiết đâm một nhát kim vào chỗ chẳng hiểu, khiến cho kẻ đó khai giải. Vì thế, biết như vậy! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.1.2. Vốn chẳng thể nói

(Kinh) Tu Bồ Đề! Thuyết pháp giả vô pháp khả thuyết, thị danh thuyết pháp.


(經)須菩提！說法者無法可說，是名說法。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Thuyết pháp là không có pháp để có thể nói, thì gọi là thuyết pháp). 


“Vô pháp khả thuyết” (Chẳng có pháp nào để có thể nói) ngụ ý: Vốn chẳng thể nói. Vì sao vốn chẳng thể nói? Do vốn chẳng có pháp, lấy đâu ra có thể nói? Vì thế bảo là “vô pháp khả thuyết”. Vì sao vậy? Do hết thảy các pháp, không gì chẳng là duyên sanh. Phần trước đã nói “vô hữu định pháp Như Lai khả thuyết” (chẳng có pháp cố định để Như Lai có thể nói), chính là nói rõ “vốn chẳng có pháp”, chỉ do duyên hội tụ, giả hiện huyễn tướng. Vì thế, chẳng có nhất định. Vậy thì chẳng biết hướng theo duyên sanh để liễu giải triệt để, cứ nẩy sanh đủ thứ hiểu biết sai lạc, lầm mất rồi! 


“Pháp” là duyên sanh, “thuyết” cũng là duyên sanh, người thuyết pháp cũng là duyên sanh. Đã nói là “duyên sanh”, chẳng phải là không có pháp, chẳng phải là không nói, chẳng phải là không thuyết pháp; nhưng duyên sanh vô tánh, bản thể của nó là Không. Vì thế, tuy nghiễm nhiên có thuyết pháp, nhưng đang lúc hừng hực nói, hiển nhiên là lúc đang có pháp, nhưng lại trọn chẳng thể được! Điều này được gọi là “không có gì để nói”, điều ấy được diễn tả là “nói chính là chẳng nói”. Nếu cho rằng có cái để nói, tức chẳng biết đấy là duyên sanh, cứ chấp là thật. Hiểu nghĩa duyên sanh, sẽ biết pháp vốn chẳng có pháp, cho nên “nói chính là chẳng nói”. Ngay cả người thuyết pháp cũng là “Không mà chính là Giả”, tuy Giả mà chính là Không, quyết chẳng đến nỗi hư vọng nghĩ, nói như thế, mắc tội giống như báng Phật! Sở dĩ phàm phu hư vọng nói, nghĩ như thế, sai lầm căn bản không gì chẳng do cứ ngỡ “đã có người thuyết pháp, ắt có pháp để nói. Nếu chẳng có pháp được nói, sẽ chẳng có người thuyết pháp!” Như Lai ứng thế, vốn vì thuyết pháp độ chúng sanh, chẳng phải rõ ràng là có người thuyết pháp ư? Vì thế, [phàm phu] hư vọng cho rằng “có pháp để nói!” Đấy toàn là do chẳng hiểu nghĩa Tam Thân, tưởng lầm Pháp Thân thuyết pháp vậy (Pháp Thân chẳng nói, Báo Thân và Hóa Thân mới có nói). Lại còn cho rằng: “Đã là thuyết pháp, ắt có ý niệm thuyết pháp. Nếu chẳng có ý niệm thuyết pháp, dùng gì để thuyết pháp?” Do đó, hư vọng nói rằng: “Như Lai tác thị niệm, ngã đương hữu sở thuyết pháp” (Như Lai nghĩ thế này: Ta sẽ có pháp để nói). Lại còn do hoàn toàn chẳng hiểu nghĩa “do vô niệm không tịch thì mới có thể thuyết pháp”. Do vậy, trong kinh văn không chỉ nói “vô pháp khả thuyết” (chẳng có pháp nào để có thể nói), mà còn nói “thuyết pháp giả vô pháp khả thuyết” (thuyết pháp là không có pháp để có thể nói).  
Gộp hai câu lại để nói, chính là vì phá trừ phàm tình! Vì sao vậy? Thuyết pháp đã là chẳng có pháp nào để có thể nói, vậy thì chẳng thể chấp là “có thuyết pháp” đã rõ lắm rồi! Đã là chẳng có pháp nào để có thể nói, há có ý niệm thuyết pháp ư? Nhưng rõ ràng là có người thuyết pháp, rõ ràng là có pháp để nói, đấy là như thế nào vậy? Trọn chẳng biết đó là “thị danh thuyết pháp” (gọi là thuyết pháp)! “Danh” là giả danh. Hãy nên biết: Do là giả danh thuyết pháp, cho nên tuy gọi là “thuyết pháp”, mà chẳng ngại không có pháp nào để có thể nói. Tuy chẳng có pháp để có thể nói, chẳng ngại gọi là thuyết pháp. Lại còn hãy nên biết: Do là giả danh thuyết pháp, cho nên không có pháp nào để có thể nói. Chính vì không có pháp để có thể nói, bèn có giả danh thuyết pháp và người thuyết pháp (Do rỗng không vô niệm, bèn thành hai trí, có thể thuyết đủ thứ Phật pháp, như kinh Kim Quang Minh đã dẫn trong phần trước [đã nói]). Nếu hiểu nghĩa này, sẽ chẳng dấy nghi niệm, thốt lời hư vọng nữa, mà cái tội báng Phật cũng có thể tránh khỏi! Phần trước đã nói: Đối với các câu “thị danh” trong kinh này, hãy đều hiểu là giả danh, chớ nên coi đó là thật. Xem câu “thị danh vi tâm” (thì gọi là tâm) trên đây, sẽ có thể hiểu rành rẽ! Câu “thị danh thuyết pháp” (thì gọi là thuyết pháp) ở đây càng đủ để chứng minh [điều ấy]. Bởi lẽ, nếu cho là thật rồi nói “đấy gọi là thuyết pháp”, tức là sẽ có pháp để nói. Một câu là như thế, các câu khác đều là như vậy, trọn chẳng thể cho là thật rồi nói quyết đoán được! 

Trên đây đã nói xong ý nghĩa theo phía trực diện. Hãy nên biết: Một khoa lớn “khai Phật tri kiến” này đều nhằm khơi gợi sự giác ngộ, khiến cho [hành nhân] thông đạt lý này, trừ ngã kiến. Vì vậy, câu nói “mạc tác thị niệm” (đừng nghĩ như thế) ở đây nhằm uốn nắn, răn dè Bồ Tát chớ nên khởi niệm: Đừng nói Như Lai dấy lên ý niệm “ta sẽ làm điều này, điều nọ”. Đó là nói rõ: Còn chớ nên có ý niệm [Như Lai có] thuyết pháp, huống hồ các chuyện khác ư! Lại còn dạy quán chiếu tánh Chân Như vốn chẳng có niệm, lại còn quán chiếu nghĩa Như của các pháp, Không Hữu viên dung! Nói “tức vi báng Phật, bất giải sở thuyết” (chính là báng Phật, chẳng hiểu điều ta nói) nhằm nói rõ: Nếu bỗng dấy niệm, liền trái nghịch ý chỉ của Phật. Nếu nói “Phật có pháp để nói”, há chẳng phải tánh phi pháp vẫn chưa tịnh ư? Nói chung, chưa hiểu nghĩa “chẳng một, chẳng khác”. Dẫu nghe Phật pháp, ắt khó lãnh ngộ, thấu hiểu, ắt sẽ chấp Hữu nghi Không, hoặc chấp Không ngờ Hữu! Lầm pháp, lầm người, tạo tội mà chẳng biết! Vì thế, chuyện quan trọng hàng đầu trong học Phật chính là “kiến viên, tri chánh”. Đó gọi là “khai giải” vậy. Do vậy, lại khai thị ý nghĩa “thuyết pháp là không có pháp nào để có thể nói, thì gọi là thuyết pháp”, khiến cho [người nghe] lãnh hội, thông đạt. Nếu biết pháp do đức Phật đã nói, pháp vốn chẳng có pháp, sẽ biết hết thảy các pháp, chẳng pháp nào không phải như thế! 


Đã biết pháp, cùng với ngôn thuyết, và người thuyết pháp đều là duyên sanh, Không chính là Giả, Giả chính là Không, hữu danh vô thật, sẽ biết hết thảy các pháp thế gian, xuất thế gian, hết thảy ngôn thuyết, hết thảy người học pháp, không gì chẳng đều là như thế! Đã là người thuyết pháp không có pháp nào để nói, vậy thì người học pháp đương nhiên cũng chẳng có pháp nào để có thể chấp. Đã là chẳng có ý niệm thuyết pháp, thì người học pháp hãy nên quán chiếu Thể của các pháp duyên sanh là Không, hội quy nhất như. Quán lực sâu dần, phân biệt, chấp trước sẽ mỏng dần, ngã kiến sẽ trừ dần, niệm cũng lìa dần! Nói “thông đạt vô ngã pháp” là như thế đó! Bồ Tát hãy nên biết như thế. Đó là nói rõ chỉ thú “chẳng có pháp để có thể nói” vậy. 


Tiếp đó, bước vào ý nghĩa thuộc khoa kế tiếp: “Nói rõ người nghe tánh Không”. Kinh văn trong khoa này vốn chẳng có trong bản dịch của La Thập đại sư, mà là do người đời sau, căn cứ theo bản dịch đời Ngụy (tức bản dịch của ngài Bồ Đề Lưu Chi đời Nguyên Ngụy) mà thêm vào. Người thêm vào sớm nhất là ngài Khuy Cơ đời Đường, nhưng mọi người chưa tuân theo. Nhưng một người đề xướng, mọi người hùa theo, liền trở thành văn bản cố định kể từ khi pháp sư Đạo Ngung thời Nam Đường
 khắc đá khởi xướng. Hoặc có thuyết cho rằng: Năm Trường Khánh thứ hai (822) đời Đường Mục Tông (Lý Hằng), [các tự viện hoặc người chép hay in kinh] đã vâng theo sắc chỉ mà thêm vào. Nói như vậy không đúng! Bản chép tay kinh này của ông Liễu Công Quyền chép vào năm Trường Khánh thứ tư (824). Ông Liễu là bầy tôi nhà Đường, hai năm trước vua đã hạ chiếu thêm vào, sao trong sách của ông Liễu chẳng có? Sách San Định Ký của ngài Trường Thủy đời Tống có nói: “Nay thấy các bản gần đây có đoạn này”. Lời ấy đủ chứng tỏ đến thời Nam Đường mới thêm vào. Đầu thời Tống cách Nam Đường khá gần, cho nên Ngài mới nói là “bản gần đây”. “Thêm vào” là do ý nghĩa nào? Vì trong luận của ngài Vô Trước và bài tụng của ngài Di Lặc đều có nghĩa này. Nhưng bảo bản dịch đời Tần (bản dịch của ngài La Thập) bỏ sót ý nghĩa “tam luân thể Không” thì dường như chưa đúng lắm! Bởi trước đó, đã có phần kinh văn nói Bồ Tát vì lợi ích hết thảy chúng sanh mà hãy nên bố thí như thế, “Như Lai thuyết nhất thiết chư tướng, tức thị phi tướng” (Như Lai nói hết thảy các tướng chính là chẳng phải tướng). Lại nói “nhất thiết chúng sanh tắc phi chúng sanh” (hết thảy chúng sanh tức chẳng phải chúng sanh). Có lẽ bản dịch đời Tần cho rằng “các tướng chẳng phải là tướng” đã thâu nhiếp tướng năng thí (người bố thí) và sở thí (người được bố thí), gộp chung với “chúng sanh chẳng phải chúng sanh” đủ để tỏ rõ “tam luân thể Không” rồi! Vì vậy, chỗ này lược bớt một đoạn chúng sanh, riêng hiển thị nghĩa “Năng và Sở cùng mất”. Bởi lẽ, trong phần trước đã nói “thuyết pháp là không có pháp nào để có thể nói”, nhằm nói rõ người có thể thuyết pháp là không, sau đó nói “chẳng có pháp nào để có thể được” là nói rõ “pháp được nói cũng là không”. Công phu tu tập đạt tới chỗ tột bậc, ắt phải nên Năng lẫn Sở đều là Không, thì mới có thể tánh quang riêng chiếu, vượt thoát căn trần! Nghĩa này được Tâm Kinh diễn tả là “vô trí, diệc vô đắc” (chẳng có trí mà cũng chẳng có đắc). Bản dịch đời Tần cố ý bỏ bớt, nhằm hiển thị công hạnh tấn tu đạt tới cùng cực, quyết chẳng phải là sai sót. Bản dịch đời Tần không chữ nào cẩu thả, sao lại riêng bỏ sót nghĩa này? Tuy nhiên, có một khoa này, ý nghĩa càng thêm viên mãn. Bản dịch đời Tần lược đi, chẳng tránh khỏi “ngàn điều kín kẽ, sơ sểnh một điều”. Vì thế, khi giảo chánh lần này, hết thảy tôi đều tuân theo bản chép tay của người đời Đường, chỉ riêng khoa này là vâng theo bản khắc đá của ngài Đạo Ngung, là do ý nghĩa này. Nay tôi sẽ nói tường tận nguyên cớ phải nên thêm vào! 


Đầu đời Thanh, pháp sư Đạt Thiên soạn Tân Nhãn Sớ, chia kinh văn thành bốn khoa lớn là Tín, Giải, Hành, Chứng, rõ ràng là do kinh văn có ý nghĩa này. Như trong khoa Sanh Tín, trưởng lão trịnh trọng thưa hỏi “phả hữu chúng sanh sanh thật tín phủ?” (há có chúng sanh sanh lòng tin chân thật hay không?) Đức Phật cũng trịnh trọng đáp rằng “hữu trì giới, tu phước giả, năng sanh tín tâm” (có người trì giới, tu phước, sẽ có thể sanh tín tâm). Cuối khoa ấy, lại kết lại rằng: “Phật và pháp Vô Thượng Bồ Đề đều từ kinh này mà ra”. Nói “từ kinh này mà ra” nhằm chỉ dạy người học phải nên từ kinh này mà nhập! Tín là cửa ngõ để nhập đạo; do vậy, cuối khoa này chính là nhằm hiển thị ý kết lại này. 


Khoa Khai Giải rộng bàn về quả hạnh để giảng rõ cái tâm trong khi tu nhân. Trưởng lão tự trần thuật [chính mình] hiểu sâu xa nghĩa thú, chính là để dạy mọi người hãy nên hiểu sâu xa giống như thế. Đức Phật lại tường tận ấn chứng, xiển dương, kết lại rằng: “Đương tri kinh nghĩa, quả báo giai bất khả tư nghị” (Hãy nên biết ý nghĩa của kinh và quả báo đều chẳng thể nghĩ bàn). “Hãy nên biết” chính là “hãy nên hiểu”. Do vậy, kết lại ý nghĩa “thấu hiểu sâu xa”.

Tới khoa Tấn Tu này, trước hết là nói rõ “chẳng có pháp để phát tâm”. Kế đó, dạy [hành nhân] khai Phật tri kiến, mà Phật kiến chính là chẳng chấp một, hay chấp khác. Phật tri chính là tam tế tâm (tâm quá khứ, tâm hiện tại, tâm vị lai) đều chẳng thể được; hết thảy các pháp vốn vô sanh. Tới phần kết luận, lại nói rõ: “Do vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả, tu hết thảy các thiện pháp, liền đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Lại còn nói: “Thiện pháp tức chẳng phải là thiện pháp”. Đấy là chỉ dạy người học hãy nên thông đạt nội tâm lẫn ngoại cảnh, Có chính là Không, Không chính là Có, chẳng chấp một hay khác, vô ngã, vô pháp, dùng đó làm công phu tu tập duy nhất, ý nghĩa càng rõ rệt. Bởi lẽ, ắt phải tu cái nhân vô  ngã, vô  pháp, thì  mới  chứng  cái  quả 
pháp giới bình đẳng. 


Vì thế, trong khoa lớn thứ tư này, nói rõ: Từ trong hết thảy các pháp vô ngã mà được thành tựu Nhẫn. Thành tựu Nhẫn thì gọi là Chứng. Những điều khác đều nhằm nói lên ý nghĩa “tướng Không của các pháp trong pháp giới bình đẳng”, đều là ý nghĩa “thành tựu, chứng đắc” vậy. Tín, Giải, Hành, Chứng, ý nghĩa của kinh văn được hiện thành minh bạch, rành rẽ, riêng Tân Nhãn Sớ thấy được điểm này. Các vị chú giải khác trước nay chưa hề có [cách nhìn ấy]. Bản sớ giải ấy có tên là Tân Nhãn Sớ, quả thật chẳng hư dối! Vì vậy, trong khoa kế tiếp, tôi vâng theo cách phán định ấy, chỉ đặt thêm các tiêu đề “ước tâm minh vô trụ” (dựa theo tâm để giảng về vô trụ) và “ước cảnh minh vô trụ” (dựa theo cảnh để giảng vô trụ) thành hai khoa tổng mục, hòng khái quát cương lãnh, ngõ hầu người đọc nhìn vào sẽ thấy ngay: Hai nửa bộ trước và sau giảng giải ý nghĩa khác nhau! 


Hãy nên biết: Kinh Hoa Nghiêm dùng Tín, Giải, Hành, Chứng để chỉ bày thứ tự nhập đạo viên dung vô ngại. Kinh ấy được nói khi đức Phật mới thành đạo, gia bị chư đại Bồ Tát, và cùng nói cảnh giới tự chứng của Như Lai. Cảnh giới ấy chính là “các pháp nhất như, hết thảy đều là” (nhưng Ngài chẳng tự nói, hiển thị “Pháp Thân vô thuyết”). Kinh Kim Cang Bát Nhã nhằm chẳng đoạn Phật chủng mà nói. Do vậy, cũng dựa theo thứ tự nhập đạo của kinh Hoa Nghiêm là Tín, Giải, Hành, Chứng, khiến cho người nghe cũng nương theo thứ tự viên dung ấy mà nhập đạo, ngõ hầu y bát truyền thừa, đèn nối đèn vô tận! Tân Nhãn Sớ nêu ra nhãn mục ấy, do vậy là hay khéo. Cố nhiên Tín, Giải, Hành, Chứng là bậc thềm để nhập đạo, nhưng chữ Tín càng trọng yếu, thành tựu từ đầu đến cuối chỉ do tín tâm mà thôi! Há có phải Tín chỉ là cửa ngõ để nhập đạo mà thôi ư? Kinh Hoa Nghiêm nói: “Tín vi đạo nguyên, công đức mẫu, trưởng dưỡng nhất thiết chư thiện căn” (Tín là nguồn đạo, mẹ công đức, trưởng dưỡng hết thảy các thiện căn). Hết thảy các thiện căn cậy vào đó mà được trưởng dưỡng. Vì thế, chuyện gì, pháp gì, đều chẳng thể lìa khỏi chữ Tín. Ngay như kinh này cũng nói rõ ràng rằng “tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng” (tín tâm thanh tịnh bèn sanh Thật Tướng). Đủ thấy một chữ Tín quán triệt đến tận cùng. Do vậy, đức Phật đã khai thị tin như thế nào, giải như thế nào, tu như thế nào, chứng như thế nào. Người nghe phải nên vấn đề mỗi khoa mục đều sanh tâm tín ngưỡng, cũng lại tin như thế, cũng lại hiểu như thế, cũng lại tu như thế, cũng nên chứng như thế. Nếu không, sẽ như đếm của báu nơi nhà người, chính mình chẳng có nửa đồng! 


Thử xem trong khoa Sanh Tín, [đức Phật] đã nói “trì giới, tu phước, có thể sanh tín tâm, coi đó là thật” để đáp lời hỏi của trưởng lão. Lại nói “nhất niệm sanh tịnh tín, đắc vô lượng phước đức” (một niệm sanh lòng tin thanh tịnh, đạt được vô lượng phước đức). Đấy chính là lời nói nhằm cổ vũ người nghe đã có thể sanh lòng tin, hãy dấy lên tín tâm trì giới, tu phước, ngõ hầu có thể sanh lòng tin chân thật, lòng tin thanh tịnh. Trong phần kinh văn Khai Giải, sau phần “hiểu sâu xa nghĩa thú”, nói tới Tín càng nhiều. Như nói “tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng, tín giải thọ trì đệ nhất hy hữu, tín tâm bất nghịch, kỳ phước thắng bỉ, tâm tắc cuồng loạn, hồ nghi bất tín” (tín tâm thanh tịnh bèn sanh ra Thật Tướng, tín giải thọ trì hiếm có bậc nhất, tín tâm chẳng trái nghịch, phước ấy hơn phước [bố thí bằng vật báu, thân mạng], [nếu nói trọn đủ phước đức, người nghe] tâm sẽ cuồng loạn, hồ nghi, chẳng tin). Nói lặp đi lặp lại như thế, đều nhằm chỉ rõ tầm trọng yếu của thâm giải, mà cũng chính là chỉ bày nhằm cảnh tỉnh người học phải nên đối với các nghĩa được nói trong khoa Khai Giải mà sanh khởi tín tâm, cũng như cầu khai tín giải sâu xa như thế. Khai Giải tức là hiểu rõ Lý. Đã hiểu rõ lý rồi, sẽ tin chân thật, tu chân thật, thì mới có hy vọng chứng nhập! Nếu không, tin mù quáng, tu mờ mịt, uổng phí công phu! Do vậy, khoa này nói tới Tín nhiều nhất. 

Trong phần kinh văn thuộc khoa thứ tư là “thành tựu, chứng đắc”, cũng có nói “ưng như thị tri, như thị kiến, như thị tín giải” (hãy nên biết như thế, thấy như thế, tín giải như thế) để chỉ bày pháp giới bình đẳng của Như Lai, vốn chẳng phải là phàm phu mà có thể suy tưởng được, trọn chẳng thể dùng phàm tình để suy lường. Chỉ có dốc lòng tin thì mới có thể tùy thuận mà nhập được! Nhìn từ đó, trong ba khoa lớn là Tín, Giải, Chứng, đều đặc biệt nêu rõ chữ Tín làm trọng điểm. Khoa Tấn Tu chớ nên riêng thiếu, riêng trong bản dịch đời Tần thì khoa này chẳng có một chữ Tín. Do vậy, trích dẫn Tín được nói trong khoa này từ bản dịch đời Ngụy (trong bản dịch thì đời Ngụy trừ khoa này ra, cũng chẳng có chữ Tín nào khác) để bổ sung bản dịch đời Tần, nhằm chỉ điểm, cảnh tỉnh chỗ trọng yếu cho người học, khiến cho họ biết: Phàm là đối với pháp môn tấn tu được khai thị trong khoa này, đều phải nên tin sâu, nương theo đó mà hành. Không chỉ là như vậy, “các tướng chẳng phải là tướng, chúng sanh chẳng phải là chúng sanh” trong kinh văn thuộc đoạn trước tuy đủ để chỉ rõ “tam luân Thể không”, nhưng trong ấy lại nói kèm “thị danh”, [chính là] đã nêu rõ “chính là Không”, lại tỏ rõ “tức là Giả”, nghĩa càng thêm hoàn bị. Vì thế, dẫu đã có kinh văn trước đó, cũng chẳng ngại trùng lặp. Bởi lẽ, kinh văn trong phần trước chỉ nói “tức phi”, nhằm chỉ rõ “bố thí chớ nên trụ tướng”. Kinh văn trong phần này nói kèm thêm “thị danh”, là vì chỉ rõ pháp thí và chúng sanh đều là pháp duyên sanh, Không tức là Giả, hãy nên chẳng trụ tướng mà bố thí. Do Giả tức là Không, hãy nên thí mà chẳng trụ tướng. Do đó, chẳng trùng lặp. Hơn nữa, nghĩa “các pháp duyên sanh”, dường như chỉ có hai khoa “phước đức” và “quả báo thù thắng”, nhưng chẳng dựa theo bố thí để giải thích ý nghĩa. Đó chỉ là xét theo cái quả để nói, chẳng nói theo nhân, ý nghĩa cũng có đôi chút chưa trọn! Hơn nữa, dựa theo “tam luân thể Không” để giải thích ý nghĩa, bèn bao gồm cả ý nghĩa “Năng lẫn Sở cùng mất” trong ấy. Bởi lẽ, người có thể bố thí và pháp để thí, cố nhiên là Năng, Sở đối đãi, nhưng người thí pháp và chúng sanh nghe pháp, cũng là Năng và Sở đối đãi. Do vậy, nói các nghĩa “tam luân Thể không” và “Năng lẫn Sở cùng mất”, chẳng hề trở ngại nhau! Nếu chỉ nói “Năng lẫn Sở cùng mất”, sẽ chẳng thâu nhiếp “tam luân Thể không”. Do vậy, trong khoa này, riêng chẳng thuận theo bản gốc mà thêm vào chính là vì ý nghĩa này. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.2. Nói rõ “người nghe tánh Không” 
2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.2.1. Thưa hỏi 

(Kinh) Nhĩ thời, Huệ Mạng Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn: - Thế Tôn! Phả hữu chúng sanh, ư vị lai thế, văn thuyết thị pháp, sanh tín tâm phủ? 


(經)爾時，慧命須菩提白佛言：世尊！頗有眾生，於未來世，聞說是法，生信心不？

(Kinh: Lúc bấy giờ, Huệ Mạng Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: - Bạch Thế Tôn! Há có chúng sanh trong đời vị lai, nghe nói pháp này mà sanh tín tâm hay chăng?) 

“Nhĩ thời” (Lúc bấy giờ) là khi nói khoa trước vừa mới xong. Huệ Mạng là cách dịch khác của chữ Trưởng Lão. Đời Đường thì dịch là Cụ Thọ (具壽), danh xưng bất đồng, nhưng ý nghĩa như nhau, đều là tiếng xưng hô dành cho bậc tuổi cao, đức trọng. Bản dịch đời Tần thích dùng danh từ vốn có sẵn từ trước, nên dịch là Trưởng Lão. Bản dịch đời Đường thích chuộng từ ngữ mới tạo ra, nên gọi là Cụ Thọ, nhằm biểu thị ý nghĩa “sanh mạng lẫn huệ mạng, hai đằng đều trọn đủ”. Bản dịch đời Ngụy chỉ nói là Huệ Mạng. Danh từ này dường như chỉ nói một khía cạnh. Nhưng huệ chính là nói tới Pháp Thân, Mạng là kiêm nói về sanh mạng, cũng chẳng phải là không được! “Phả hữu” hàm ý: Sợ rằng chẳng có nhiều! Ý của trưởng lão cho rằng hiện tại thì chắc là có, nhưng chúng sanh trong đời vị lai, do cách Phật càng xa, nghiệp sâu, chướng nặng, chưa chắc đã có nhiều. Vì thế nói là “ư vị lai thế” (trong đời vị lai). “Thị pháp” (Pháp ấy) là bao hàm chung ý nghĩa “chẳng có pháp để phát tâm” được nói trong phần trên, cho tới nói “vô pháp khả thuyết” (chẳng có pháp để có thể nói). Ý nói: Phát tâm tu hành, ắt phải nương vào pháp. Nay đã nói “chẳng có pháp”, lại nói “thuyết pháp là không có pháp nào để có thể nói”, nhưng nói đủ loại như thế, không gì chẳng phải là pháp. Chúng sanh đời Mạt nghe như vậy, sợ rằng sẽ hồ nghi sâu xa. Do vậy, [trưởng lão] hỏi: “Văn thuyết thị pháp, sanh tín tâm phủ?” (Nghe nói pháp ấy, có thể sanh tín tâm hay không?) Hãy nên biết: Những điều vừa nói trên đều là diệu pháp “chẳng chấp vào pháp” và “tu ròng vô ngã”. Ý hỏi của trưởng lão chính là chỉ dạy người học: “Hãy nên tin vào diệu pháp này để tu hạnh vô ngã”. 
2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.2.2. Trừ khử chấp 

(Kinh) Phật ngôn: - Tu Bồ Đề! Bỉ phi chúng sanh, phi bất chúng sanh.


(經)佛言：須菩提！彼非眾生，非不眾生。

(Kinh: Đức Phật nói: - Tu Bồ Đề! Họ chẳng phải là chúng sanh, chẳng phải không là chúng sanh). 

Chữ Bỉ chỉ chúng sanh nghe pháp. “Phi chúng sanh” là nói theo tánh. “Phi bất chúng sanh” là nói theo tướng. Nghĩa là: Nói họ chẳng phải là chúng sanh ư? Nhưng chẳng phải là không phải chúng sanh! Nói họ chẳng phải là không phải chúng sanh ư? Họ chẳng phải là chúng sanh! Đấy chính là nêu rõ ý nghĩa “Không chính là Giả, Giả chính là Không, hết thảy chúng sanh đều là duyên sanh”. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.2.3. Giải thích nhằm kết lại 


(Kinh) Hà dĩ cố? Tu Bồ Đề! Chúng sanh chúng sanh giả, Như Lai thuyết phi chúng sanh, thị danh chúng sanh. 


(經)何以故？須菩提！眾生眾生者，如來說非眾生，是名眾生。

(Kinh: Vì sao vậy? Tu Bồ Đề! Chúng sanh chúng sanh, Như Lai nói chẳng phải là chúng sanh, thì gọi là chúng sanh). 


Khoa này nhằm giải thích nguyên do nói “họ chẳng phải là chúng sanh, chẳng phải là không phải chúng sanh” trong phần trên. Lặp lại hai chữ Chúng Sanh là do tiếp nối ý “phi chúng sanh, phi bất chúng sanh” được nói trước đó. “Như Lai thuyết” là nói theo tánh. “Danh” là danh tướng, ý nói: Vừa mới nói “phi chúng sanh, phi bất chúng sanh” thì đều là dựa theo tánh để nói. Phật tánh vốn sẵn có, chẳng phải là chúng sanh. Cho nên nói “bỉ phi chúng sanh”. Nhưng chỉ nói theo danh tướng thì họ là chúng sanh, cho nên nói “bỉ phi bất chúng sanh”. Khoa này gộp chung với khoa trước, lời lẽ tột bậc viên diệu, nghĩa tột bậc sâu thẳm, nay chia thành ba tầng để nói! 


1) Trưởng lão hỏi chúng sanh nghe pháp như thế, có thể sanh lòng tin hay không? Nhưng lời đáp chuyên dựa theo phía chúng sanh để nói, đối với tầng Sanh Tín chẳng nhắc tới một chữ nào, há chẳng phải là đáp chẳng đúng câu hỏi ư? Thật ra, chẳng phải vậy! Ý hỏi đã được giải đáp viên mãn, bởi chẳng đáp mà đáp. Vì sao nói vậy? Trưởng lão lo chúng sanh đối với pháp sâu này, chẳng thể sanh lòng tin, vì cho rằng chúng sanh là chúng sanh, cho nên chẳng tránh khỏi quan tâm. Nhưng lầm mất rồi! Đấy là chấp tướng, mê muội tánh. Hãy nên biết: Dựa theo tướng để quán, tuy chẳng phải “không là chúng sanh”, nhưng bất quá là giả danh của duyên sanh. Duyên sanh thì chẳng phải là tánh. Tánh ấy trên thì bằng với chư Phật, vốn chẳng phải là chúng sanh! Như vậy thì do đã trọn đủ Phật tánh, há chẳng thể khai chánh tri của Phật ư? Do vậy, người nghe pháp này, há chẳng thể tin tưởng ư? Vì thế, bằng một lời “phi chúng sanh, phi bất chúng sanh” đã bao gồm cả ý nghĩa “mạc tác thị thuyết” (đừng nói như vậy) trong ấy! 


2) Đức Phật nói khoa này, chẳng khác dạy chúng sanh dùng nghe pháp làm phương tiện để sanh tín. Phương tiện như thế nào? Trước là quán tự thân mà thôi! Hết thảy chúng sanh hãy nên quán các pháp Ngũ Uẩn này chỉ do nhân duyên tụ hội, chẳng phải sanh, hay huyễn sanh, vốn sẵn vô sanh. Nếu biết nghĩa này, tức là đối với ý nghĩa “các pháp duyên sanh Không mà chính là Giả, tuy Giả mà chính là Không, phát tâm tu hành, chẳng có pháp nào có thể chấp” đã nói trên đây, sẽ tự có thể sanh lòng tin. Hãy nên biết: Người thuyết pháp còn chẳng có pháp nào để có thể nói, vậy thì người phát tâm nương theo pháp tu hành, há có pháp để có thể chấp ư? 


3) Khai thị lợi ích chúng sanh hành bố thí Lục Độ, hãy nên từ ngay nơi tướng mà lìa tướng. Bởi lẽ, “phi bất chúng sanh” nhằm dạy chúng sanh thấu hiểu chúng sanh do duyên sanh chính là Giả, không gì chẳng phải là “thị danh”. Hãy nên chẳng trụ vào đâu mà hành bố thí. Đó là lý do trong phần trước đã nói “đều nên khiến cho tất cả hết thảy các loài chúng sanh diệt độ, nhập Vô Dư Niết Bàn”. Bồ Tát hãy nên phát lòng đại bi ấy. “Phi chúng sanh” là khiến cho [hành nhân] hiểu chúng sanh duyên sanh chính là Không, vốn chẳng phải là chúng sanh, hãy nên bố thí mà đừng trụ vào tướng. Do vậy, trong phần trước nói “diệt độ hết thảy chúng sanh rồi, nhưng không có một chúng sanh thật sự diệt độ”. Bồ Tát hãy nên trọn đủ đại trí ấy. Nói chung, nghĩa duyên sanh xuyên suốt hết thảy. Tin được nghĩa này thì các nghĩa khác sẽ đều thấu triệt mà tin sâu chẳng nghi. 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.3. Nói rõ “không có pháp để có thể được” 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.3.1. Trần thuật sự giải ngộ 


(Kinh) Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn: - Thế Tôn! Phật đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, vi vô sở đắc da?


(經)須菩提白佛言：世尊！佛得阿耨多羅三藐三菩提，為無所得耶？

(Kinh: Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: - Bạch Thế Tôn! Phật đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề là chẳng có gì để đắc ư?) 

Trên đây, đã dựa theo phước đức mà nói nó chẳng thật. Do “vô thật” nên nói duyên sanh tánh không. Phước đức to lớn thì không chi hơn trang nghiêm Báo Thân. Vì thế, tiếp đó, dựa theo thân tướng trọn đủ để nói về tánh Không. Hiện thân tướng ấy vốn là để thuyết pháp. Do vậy, phần thứ ba là xét theo sự thuyết pháp “chẳng có pháp để nói” nhằm giảng về tánh Không. Thuyết pháp vốn là để độ chúng sanh; vì thế, điều thứ tư là xét theo phía chúng sanh để nói rõ tánh Không. Truy theo từng tầng một, truy đến khoa này, sẽ là “Không đến mức triệt để” như cái thùng thủng đáy. Vì sao nói vậy? Đức Phật hiện thân tướng trọn đủ, đã vốn là để thuyết pháp độ sanh, nhưng những điều Phật nói vốn là diễn tả pháp mà Ngài đã đạt được, cho nên gọi là Như Ngữ. Nay biết “không gì chẳng phải là duyên sanh”, bản thể của pháp duyên sanh chính là Không. Vì thế, thân tướng trọn đủ là hữu danh phi thật. Thuyết pháp cũng là hữu danh phi thật. Chúng sanh cũng là hữu danh phi thật. Như vậy thì há chẳng phải là “đắc” tức “chẳng phải đắc”, Phật tức chẳng phải Phật, một mực đều là hữu danh phi thật ư? Như thế thì tánh không tịch chẳng vướng mắc một mảy tơ tóc nào, nhưng Thể lại lộ bày; đấy chính là ý chỉ chánh yếu trong khoa này! 


Trước đó, trưởng lão đã nói: Đức Phật ở nơi Nhiên Đăng Phật, chẳng có pháp đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, nhưng khi Ngài còn thuộc Bát Địa, do chẳng có ý niệm “có pháp Bồ Đề”, vì thế, nay liền thành Phật đắc Bồ Đề. Nay bèn biết: Nói “Phật đắc Bồ Đề” thì cũng lại là “đắc mà chẳng có gì để đắc!” Ý sâu hơn phần trước, cho nên tự trần thuật sự sơ ngộ, nói một chữ Da [trong câu “vi vô sở đắc da” (chẳng có gì để đắc ư)] chính là để hiển thị “Không tới mức triệt để”, như tình cảnh lúc mới tỉnh mộng vậy. Đó là dựa theo Sự để nói. Nếu nói theo Lý, trưởng lão đã sớm cùng Như Lai tâm tâm in vào nhau. Nay trần thuật sự sơ ngộ, chính là để chỉ dạy học nhân hãy nên thấu hiểu tới tận cùng như thế nào, chẳng để cho một mảy pháp chấp tồn tại! Sau đấy, tánh Ngã Không hiển lộ, Thỉ Giác mới hợp với Bổn Giác để thành đại giác. Vì thế, lại thốt ra lời nghi vấn ấy để chỉ dạy học nhân lần nữa: Tuy là ngộ như thế, hãy nên thỉnh bậc mắt sáng để chứng minh. Trong câu trước, trước hết nói “Phật đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” chính là nói theo sự tu nhân chứng quả, chẳng phải là “rốt ráo chẳng đắc!” Câu kế tiếp mới nói “chẳng có gì để đạt được”, tức là nói nếu theo phương diện thuyết pháp, chẳng phải là rốt ráo có Đắc. Nói chung là “vô đắc mà đắc, đắc mà vô đắc”. Trong câu này, có chữ trọng yếu, chớ nên mờ mịt [xem lướt qua]! 

2.2.2.2.2.2.1.2.1.2.2.2.2.2.2.3.2. Ấn chứng, giải thích 


(Kinh) Như thị, như thị! Tu Bồ Đề! Ngã ư A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, nãi chí vô hữu thiểu pháp khả đắc, thị danh A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.


(經)如是，如是！須菩提！我於阿耨多羅三藐三菩提，乃至無有少法可得，是名阿耨多羅三藐三菩提。

(Kinh: Đúng như thế, đúng như vậy, này  Tu  Bồ  Đề! Ta  trong  A 
Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, thậm chí chẳng có chút pháp để đắc, bèn gọi là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề).

Hai lượt nói “như thị” để ấn khả lời [trưởng lão Tu Bồ Đề] vừa thưa trên đây “chẳng phải là rốt ráo không có đắc, chẳng phải là rốt ráo có đắc”, [ấn chứng trưởng lão] lãnh ngộ chẳng sai, nghĩa do đức Phật đã nói càng sâu hơn! Truy tận nguồn lời trưởng lão nói, sẽ thấy giống như nói “vì sao không có gì để đạt được? Vì nó vốn chẳng có chút pháp nào để có thể đạt được!” Ý này chính là tiếp nối chữ Ngã mà có. “Ta chẳng có chút pháp nào để có thể đạt được” chính là nói rõ Ngã Không. Do Ngã Không, còn chẳng thấy có chút pháp nào, há có chút pháp để có thể đạt được ư? Đã không có chút pháp nào để có thể đạt được, sao có Phật đắc pháp cho được? Nói “nãi chí” (thậm chí) chính là nói rõ đã không, lại càng không hơn, nhất loạt quét sạch. Chính ngay trong khi ấy, một niệm chẳng sanh, trạm trạm tịch tịch, tánh đức viên minh. Nói chung, trong tánh không tịch, vốn chẳng có chút pháp. Nếu thấy có chút pháp, đó chính là ngã kiến; còn có gì để đắc? Vì chẳng thấy có chút pháp để có thể đắc, bèn là thật sự đạt được! 


Câu nói “đối với Vô Thượng Bồ Đề, ta chẳng có chút pháp nào để có thể đạt được” tuyệt lắm! Ta chẳng thấy có chút pháp nào để có thể được! Trong lời ấy, hàm ý “chẳng phải là rốt ráo không có pháp”, nên bèn nói tiếp “thì gọi là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”, có ý nêu rõ: “Chẳng phải là nói không có danh tự và ngôn thuyết Vô Thượng Bồ Đề”. Lại còn chỉ rõ: Vô Thượng Bồ Đề chỉ là danh tự và ngôn thuyết, há có nên chấp trước ư? Do vậy, chẳng có chút pháp nào để có thể đạt được! Lại còn nêu rõ: Nói là “pháp”, hay nói là “đắc”, đều sanh bởi nhân duyên. Duyên sanh Thể không. Chính ngay trong lúc có danh tự và ngôn thuyết như thế, vốn là chẳng có chút pháp nào để có thể đắc. Mắt nhìn bốn phía, tám phương diện long lanh. Ý nghĩa “chẳng có pháp để đắc Bồ Đề” trong phần trước đến đây bèn được xiển phát thông suốt, chẳng còn thừa sót, tức là nghĩa “không có pháp nào để phát Bồ Đề”. Đó chính là lý do khai chánh trí Bồ Đề, hòng được thông đạt vô ngã, vô pháp   vậy! 


Khoa “tâm hạnh chẳng thể được” trên đây nhằm trừ khử Năng Chấp (chủ thể có thể chấp trước), còn khoa “các pháp duyên sanh” nhằm trừ khử Sở Chấp (đối tượng bị chấp trước). Năng và Sở đối đãi, dẫn dắt càng nhiều thứ hơn nữa! Vì thế, trong các pháp bị chấp ấy, lại có Năng và Sở. Chẳng hạn như phước đức và quả báo thù thắng là Sở Sanh (cái được sanh ra), còn bố thí Lục Độ là Năng Sanh (cái có thể sanh ra [phước đức, quả báo thù thắng]). Nói theo pháp bố thí, Pháp là vật dùng để bố thí, Thuyết là người có thể thí. Nói theo chuyện bố thí thì người thuyết pháp [là chủ thể] có thể bố thí, chúng sanh nghe pháp là đối tượng được bố thí. Nếu phân biệt cặn kẽ, Ngã là người có thể chứng, Pháp là cái được chứng. Nói chung, hết thảy mọi sự không gì chẳng phải là đối đãi. Hễ có đối đãi, liền có Năng và Sở. Hễ có Năng và Sở, liền có phân biệt. Có phân biệt, liền có chấp trước. Nhưng hễ có chút phân biệt, đó là thức thứ sáu, được gọi là “ngã tướng”. Có chút chấp trước, sẽ là thức thứ bảy, được gọi là “ngã kiến”. Vì thế, mỗi mỗi đều rõ ràng là duyên sanh, khiến cho [hành nhân] biết “duyên sanh Thể không, hữu danh vô thật”, ắt phải nên từng bước quán Không, trừ khử từng tầng một. Sở dĩ đau đáu trừ khử pháp thuộc vào bên Sở, chính là để đau đáu trừ khử cái Ngã thuộc bên Năng. Bởi lẽ, cả hai vốn đều do đối đãi, so sánh mà thành. Cái kia tiêu thì cái này cũng tiêu; nhưng trước hết nói “tâm hạnh chẳng thể được” chính là thẳng thừng hướng về phía Năng để trừ khử. Ngã tướng và ngã kiến chẳng dễ trừ khử, phần nhiều bị ngoại cảnh dời đổi. Vì thế, đối với các pháp, càng nói cặn kẽ hơn! Do vậy, có thể biết pháp để dụng công. Bởi lẽ, trừ được Năng thì cũng trừ được Sở, trừ Sở liền trừ Năng. Trừ Năng và Sở chính là trừ khử phân biệt. Trừ khử phân biệt tức là trừ khử chấp trước. Trừ khử sạch phân biệt, bèn chuyển biến thức thứ sáu. Trừ khử sạch chấp trước, bèn chuyển biến thức thứ bảy. Hai thức đã chuyển, thì ngã lẫn pháp cùng Không, đều là nhất như. Đều là nhất như thì gọi là bình đẳng! Vì thế, tiếp đó nói đến pháp bình đẳng, thẳng thừng hiển lộ tánh thể. 

2.2.2.2.2.2.1.2.2. Kết lại lời dạy

2.2.2.2.2.2.1.2.2.1. Chỉ thẳng tánh thể 


(Kinh) Phục thứ, Tu Bồ Đề! Thị pháp bình đẳng, vô hữu cao hạ, thị danh A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.


(經)復次，須菩提！是法平等，無有高下。是名阿耨多羅三藐三菩提。

(Kinh: Lại nữa, Tu Bồ Đề! Pháp ấy bình đẳng, chẳng có cao, thấp, thì gọi là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề).

Khoa “kết lại lời dạy” này chính là phần tổng hợp các nghĩa đã được nói trên đây. Những điều được nói trên đây, dù Lý, Sự, tánh, hay tu, ngàn muôn đầu mối đều được kết lại trong mấy hàng này. Các nghĩa như tấm lưới, mấy hàng kinh văn này như mối lưới chính. Hễ nắm lấy mối lưới chính giơ lên, các mắt lưới đều căng ra. Vì vậy, nếu tâm có thể hiểu rõ ràng ý nghĩa trong mấy hàng này, các nghĩa sẽ đều được hiểu xuyên suốt, đều biết cách vận dụng. Nếu chẳng phải như vậy, tuy nghe nhiều nghĩa, trọn cảm thấy rời rạc, vụn vặt như cát rời. Nếu chưa thể nắm được đạo lý trọng yếu, sao có thể nắm được chỗ then chốt trong công phu tu tập? Như vậy thì khoa này có tầm quan hệ to lớn, hãy đều nên lắng lòng lãnh hội, chẳng cần đợi phải nói nữa! 

“Phục thứ” (Lại nữa) là nêu riêng một nghĩa, hòng làm sáng tỏ nghĩa trước đó. Những điều được nói sau đó đều nhằm nói rõ nguyên do Bồ Đề chẳng có chút pháp nào. Vì thế, dùng hai chữ Phục Thứ để chỉ bày. Hai câu “thị pháp bình đẳng, vô hữu cao hạ” (pháp ấy bình đẳng, chẳng có cao thấp) chính là nói đến Vô Thượng Bồ Đề. Nhưng chớ nên hiểu hai chữ “thị pháp” (pháp này) là nói đến Vô Thượng Bồ Đề, chứ không riêng hai chữ “thị danh” chẳng thể hiểu là Bồ Đề! Vì sao vậy? Ý chỉ của kinh là vì người chấp trước Bồ Đề mà trừ khử sự “chấp thật” ấy (tức chấp trước “thật sự có pháp để đắc Bồ Đề”). Huống chi ở đây còn nói rõ nguyên do “Bồ Đề chẳng có chút pháp”, há có nên hiểu và nói hai chữ “thị pháp” là Vô Thượng Bồ Đề ư? Nếu hiểu và nói như vậy, há chẳng phải là Bồ Đề có pháp ư? Ngay cả Tân Nhãn Sớ cũng chẳng tránh khỏi bệnh này. 

Chỉ có hai bản chú giải của ngài Tăng Triệu và Trí Giả là hay nhất. Lời chú giải như sau: “Người chẳng có sang, hèn, pháp chẳng có tốt, xấu, thênh thang bình đẳng, đó là nghĩa Bồ Đề vậy”. Bởi các quan niệm bất bình đẳng như tốt, xấu, sang, hèn đã hết sạch chẳng còn, thì là đã bình lại còn đẳng. Đấy chính là nghĩa Bồ Đề. Lời ấy đã nói rõ “chính là Bồ Đề”, nhưng lại chưa hề nói xác quyết, [do vậy], tột bậc tận lý, khế hợp khéo léo ý chỉ của kinh. Do vậy, có thể biết: “Thị pháp” [trong câu “thị pháp bình đẳng”] là bất cứ pháp nào, giống như nói “hết thảy các pháp” vậy! 

“Vô hữu cao hạ” (Chẳng có cao, thấp) chính là nêu rõ sự bình đẳng ấy. Hãy nên biết: Hết thảy các pháp có cao hay thấp, đều là do vọng kiến phân biệt, chấp trước của chúng sanh mà thấy là như thế. Thật ra, tánh của hết thảy các pháp bình đẳng, chẳng có cao, thấp. Đã chẳng cao, thấp, há lại có pháp Vô Thượng Bồ Đề? Vì thế nói là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Bởi lẽ, chẳng có gì để gọi, bèn giả lập danh xưng ấy. Do vậy, Bồ Đề chẳng có chút pháp để có thể đạt được! Nếu Vô Thượng Bồ Đề có chút pháp, đã nói là Vô Thượng, sẽ có tướng cao thấp rành rành, há có phải là tánh bình đẳng ư? Đức Phật thành Phật, chính vì đã chứng pháp tánh bình đẳng ấy. Vì thế nói “Như Lai giả, chư pháp Như nghĩa” (Như Lai là nghĩa Như của các pháp). Do vậy, thấy hết thảy các pháp đều là Phật pháp. Vì thế, Như Lai đạt được A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, trong ấy, chẳng thật, chẳng hư. Vì sao vậy? Các pháp nhất như, do các pháp là bình đẳng. Hết thảy các pháp đều là Phật pháp vì chẳng có cao, thấp. Pháp tánh đã bình đẳng, giống hệt như nhau, há có gì để có thể đạt được? Vì thế nói là “chẳng thật”. Chính ngay trong lúc chẳng có chút pháp để có thể đạt được, pháp tánh bình đẳng nhất như viên mãn hiển hiện. Vì thế nói là “chẳng hư”. 
Hãy nên biết: Chẳng có cao, thấp, sẽ dứt bặt các đối đãi. Không có đối đãi, bèn thành tuyệt đối; do vậy, giả gọi là Vô Thượng. Chẳng cao, thấp, sẽ là bình đẳng; do vậy, giả gọi là Chánh Đẳng. Vì sao chẳng cao, chẳng thấp mà bình đẳng như thế? Do chẳng giống như phàm phu bất giác, ngang ngược dấy lên phân biệt, chấp trước, mà cũng trọn chẳng phân chia năng giác và sở giác. Do vậy, giả gọi là Chánh Giác. Vì thế, có thể biết: Chính vì chẳng phân biệt pháp, chẳng chấp trước pháp, lại chẳng thấy có pháp, bèn gọi là Vô Thượng Chánh Đẳng Giác. Như thế “chẳng có chút pháp” đã rõ ràng rồi! Pháp tánh vốn là như thế, đức Phật chỉ vì hiển thị tánh vốn sẵn có ấy; vậy thì “chẳng có chút gì để đắc” cũng đã rõ rồi! Do vậy, trong A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, ta thậm chí chẳng có chút pháp để có thể đắc. 


Nửa bộ trước nhằm dạy “chẳng trụ hết thảy các pháp” để trừ khử ngã chấp phân biệt, không gì chẳng nhằm hiển thị tánh bình đẳng. Nửa bộ sau dạy “đối với pháp Bồ Đề, cũng nên vô trụ”, nhằm trừ khử Câu Sanh Ngã Chấp, cũng không gì chẳng vì hiển thị tánh bình đẳng. Cho tới sau khi đã nói nghĩa Như của các pháp, lại dùng nghĩa “chẳng thể được” để rỗng không cái tâm năng chấp. Lại dùng nghĩa “duyên sanh” để rỗng không pháp bị chấp. Năng lẫn Sở đều không, tánh thể bình đẳng bèn hiển hiện. Do vậy, đặt tên cho khoa này là ‘trực hiển tánh thể” (chỉ thẳng tánh thể). Có thể thấy: Cái được gọi là pháp Vô Thượng Bồ Đề chẳng có gì khác, chính là tánh bình đẳng, nhất như của các pháp! Nếu có chút bóng dáng của pháp Bồ Đề, sao có thể kiến tánh? Vì sao vậy? Tánh thể không tịch, cho nên bình đẳng. Hễ có chút phân biệt, chấp trước, sẽ có cái được lập, còn có gì là không tịch nữa ư? Hễ có chút cái được lập, liền thấy cao, thấp, còn có gì là bình đẳng nữa ư? Bồ Tát phải nên thông đạt lý này, trừ khử hết sạch phân biệt, chấp trước mà vô ngã. Đó gọi là “hết thảy các pháp tánh vốn chẳng có cao, thấp”. Sự vật trước mắt không gì chẳng là như thế! Hiềm rằng chúng sanh chẳng biết quán chiếu chi hết. Ví như có một sự, hoặc một vật ở nơi đây, hễ trông thấy bèn cho là đáng mừng, hoặc thấy rồi nghĩ là đáng ghét! Nhưng chuyện ấy hay vật ấy, không gì chẳng phải là tùy mỗi người mỗi khác! Đủ thấy tánh của hết thảy các pháp vốn chẳng có cao, thấp. Thích hoặc ghét sai khác là do mỗi người mà khác, chẳng ăn nhập gì với sự vật! 


Vì thế, người hay sầu thì không gì chẳng sầu! Dẫu gặp cảnh chẳng đáng sầu, họ vẫn sầu muộn, nhíu chặt mày! Kẻ tìm vui thì không lúc nào chẳng ham vui, dẫu là chuyện chẳng thể vui, họ vẫn gượng cười toe! Hoàn cảnh như nhau, mà do mỗi người cảm nhận, trở thành muôn vàn tình trạng bất đồng! Lại như lấy nước để nói. Con người thấy là nước, rồng, cá thấy là sào huyệt, Tu La bèn thấy là đao, trượng, ngạ quỷ thấy là máu, mủ. Kinh dạy “thử do nghiệp lực sở trí” (đấy do nghiệp lực mà ra). Hãy nên biết: Nghiệp lực do đâu mà thành sai biệt như vậy? Chính vì ngay từ đầu, ngã kiến phân biệt, chấp trước mỗi đằng mỗi khác, bèn dẫn đến tạo nghiệp bất đồng! Như huệ nhãn của Nhị Thừa, thấy nó vốn là Không, và chẳng có nước. Pháp nhãn của Bồ Tát không chỉ thấy nó vốn là Không, mà còn thấy đủ loại sự tướng sai biệt của nước. Đủ loại cách thấy bất đồng như thế, nhưng nước trọn chẳng chia thành cao thấp như thế! Phật nhãn thì thấy như một. “Như một” là tánh nước vốn là Không, cho nên tùy duyên mà hiện các tướng trong, đục v.v… Dẫu hiện các tướng trong, đục, tánh nước vẫn vốn là Không y hệt! Hết thảy các pháp không gì chẳng như thế. Đó gọi là “pháp này bình đẳng, chẳng có cao, thấp”. Hãy nên biết: Gọi là “bình đẳng”, chẳng phải là chèn ép cho người cao lọt xuống thấp, nâng kẻ thấp lên cao! Đấy chính là vọng kiến phân biệt, chấp trước, khiến cho càng thêm bất bình đẳng! Càng cầu bình đẳng, càng cảm thấy rối loạn thêm! Đức Phật nói “bình đẳng”, chính là dạy trừ khử phân biệt, trừ khử chấp trước. Mặc cho nó cao chót vót hay thấp lè tè, mỗi thứ thuận theo tánh phận của nó, chẳng nhiễu loạn nhau thì hết thảy bình đẳng! Đấy là chánh nghĩa của bình đẳng. Vì thế, kẻ hâm mộ phong thái bình đẳng, hãy nên khởi đầu bằng “bình” cái tâm mình, bằng “đẳng” cái tâm mình trước đã! 

2.2.2.2.2.2.1.2.2.2. Dạy đích xác công phu tu tập 


(Kinh) Dĩ vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả, tu nhất thiết thiện pháp, tắc đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.


(經)以無我、無人、無眾生、無壽者，修一切善法，則得阿耨多羅三藐三菩提。

(Kinh: Dùng vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả để tu hết thảy thiện pháp sẽ đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề).

Khoa trước đã dùng “thị pháp bình đẳng, vô hữu cao hạ” (pháp này bình đẳng chẳng có cao thấp) để thẳng thừng hiển thị tánh thể. Nhưng tánh thể ấy, ai nấy vốn sẵn đủ, chẳng ai là không có, chỉ vì vọng tưởng (tức là phân biệt), chấp trước, mà chẳng thể chứng đắc (đấy là dẫn theo ý của kinh Pháp Hoa). Đức Phật vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời, chính là đại sự nhân duyên ấy! Đức Phật nói kinh này, cũng vì đại sự nhân duyên ấy. Từ mở đầu kinh này, ngàn lời vạn lẽ, nói ngang, nói dọc, bóc tách từng tầng, gột rửa từng tầng, chính là gột sạch để bản lai diện mục lộ ra, khiến cho đại chúng nhận biết. Nhận biết rõ ràng thì mới biết: Chẳng chiếu theo các nghĩa trên đây để chân thật tu tập, sẽ chẳng thể chứng đắc! Bởi lẽ, tánh thể tuy là vốn sẵn có, nhưng đã bị phân biệt, chấp trước làm ô uế, chẳng phải là diện mục vốn sẵn có. Chẳng khử sạch cái tâm cao thấp, kiến chấp bất bình đẳng, sao có thể thấy cái sẵn có cho được? 

Nhưng những điều kinh nói vẫn là lời lẽ trong sách vở, chẳng phải là của chính mình. Muốn cất bước, chẳng thể không mở mắt! Mở mắt chính là để cất bước. Nếu chẳng cất bước, mở mắt để làm chi? Do vậy, nói tám chữ “pháp này bình đẳng, chẳng có cao thấp” là đã trực tiếp hiển thị tánh thể, khiến cho đại chúng mở mắt, nhận rõ, lại còn đem công phu tu chứng này chỉ ra đích xác, khiến cho đại chúng cất bước thì mới có thể đạt đến mục đích. Muốn toàn tu tại tánh, ắt phải là toàn tánh khởi tu. Do vậy, kinh này xiển phát từng tầng, ắt đều khiến cho [người nghe] hiểu sâu xa nghĩa thú. Nói tới khoa trên đây, càng là trực tiếp hiển thị tánh thể, khiến cho đại chúng thấu hiểu, rất sợ họ chưa thể hiểu sâu xa, lầm tưởng cái tâm sanh diệt là cái gốc để tu nhân. Vì thế, cổ đức tu hành, ắt cần phải ngộ bản tánh trước là vì lẽ này. Cổ nhân chứng đạo so với người hiện thời đông hơn, nguyên nhân trọng yếu nhất thật sự ở chỗ  này! 


Nương theo đạo lý được nói trên đây; do vậy, công phu tu tập được nói trong khoa này đều là mỗi mỗi đều đối ứng khít khao với “pháp này bình đẳng, chẳng có cao, thấp” để thực hiện. Vì sao chúng sanh thấy hết thảy các pháp có cao thấp? Chẳng có gì khác, do phân biệt, chấp trước đó thôi! Phân biệt tức là tướng “ta, người đối đãi”; chấp trước là ngã kiến. Do thấy có cao, thấp, bất bình đẳng, cho nên trái nghịch tánh thể. Vì vậy, kinh này vừa mở đầu liền dạy phát tâm rộng lớn, hàng phục các tướng như ta, người v.v… “Dĩ” (以) là dùng. Dùng vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả, giống như nói “vận dụng cái tâm chẳng phân biệt, chấp trước”. “Thiện pháp” tức là bố thí được nói trước đó. Nêu ra một môn bố thí, liền nhiếp trọn Lục Độ, Lục Độ liền nhiếp vạn hạnh. Do vậy nói “nhất thiết thiện pháp” (hết thảy thiện pháp). Nói “dĩ vô ngã tu nhất thiết thiện pháp” là nói bất cứ pháp nào cũng đều bình đẳng. Cần phải dùng cái tâm bình đẳng ấy để quán hết thảy các pháp, tùy thuộc pháp đáng nên mà tu, chớ nên giữ cái tâm cao thấp. Gộp chung hai câu này, tức là ý nghĩa đã nói trong phần mở đầu kinh “đối với pháp, chớ nên trụ vào đâu để hành bố thí”. Hãy nên “chẳng trụ vào đâu” chính là hãy nên dùng cái tâm vô phân biệt, chấp trước. “Trụ” tức là chấp. Hễ có chấp trước, liền có phân biệt. Hễ có phân biệt, liền có chấp trước. Hai sự tướng đều dấy lên, chẳng tách lìa! “Hành bố thí” chính là nói “tu hết thảy các thiện pháp”.

Câu “dĩ vô ngã” tức là Không, chẳng chấp Hữu, đó là tu Huệ. Câu “tu nhất thiết thiện” (tu hết thảy các điều thiện) là Hữu, chẳng chấp Không, đó là tu phước. Hai “luân” như thế cùng vận dụng. Đó là chẳng chấp vào hai bên, rành rành phù hợp Trung Đạo, bình đẳng, liền tương ứng với tánh bình đẳng của A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Do vậy nói là “tắc đắc”. “Tắc đắc” (則得) là nhất định đạt được. “Đắc” là chứng. Nếu phân tích để nói, dùng cái tâm chẳng phân biệt, chẳng chấp trước để tu hết thảy các thiện pháp, sẽ phù hợp nghĩa Như của các pháp. Đó là cái nhân để thành tựu Pháp Thân. Phước và huệ cùng trang nghiêm, đó là cái nhân để thành tựu Báo Thân. Tu trọn vẹn hết thảy, đạt được Phương Tiện Trí, đó là cái nhân để thành tựu Ứng Hóa Thân. Đã là xứng tánh viên tu, cho nên có thể tánh đức viên minh, ba thân hiển hiện, thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng Giác. Do vậy nói là “tắc đắc”. Nói chung, nêu ra ý nghĩa “toàn tánh khởi tu, toàn tu tại tánh”. Ý nghĩa “dùng vô ngã v.v… để tu hết thảy các thiện pháp” đã thâu nhiếp ý nghĩa của các câu đã nói trong phần trước như “bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp” (chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp), và “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm, ưng sanh vô sở trụ tâm” (hãy nên chẳng trụ vào đâu mà sanh tâm, hãy nên sanh tâm chẳng trụ vào đâu). “Tức phi” và “thị danh” đều nhằm xiển phát ý nghĩa này. “Tắc đắc Vô Thượng Bồ Đề” (Liền đắc Vô Thượng Bồ  Đề) chính  là  nghĩa “tín  tâm  thanh  tịnh 
liền sanh Thật Tướng” được nói trong phần trước. 

Không chỉ là như thế, “phát tâm lìa tướng” được nói đầu tiên [trong phần mở đầu kinh này] chính là khoa Hàng Phục, nhằm khiến cho [hành nhân] phát nguyện rộng lớn, tức là dạy dùng vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả để tu hết thảy các thiện pháp (nhấn mạnh câu trước). Kế đó, lại nói “chẳng trụ vào tướng” tức là khoa Chánh Trụ, khiến cho [hành nhân] hành hạnh rộng lớn, cũng chính là khiến cho [hành nhân] dùng vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả để tu hết thảy thiện pháp (nhấn mạnh câu sau). Toàn bộ kinh văn quả thật lấy hai khoa đầu tiên ấy làm ý chủ yếu. Những điều nói sau đó đều là dựa theo điều chủ yếu ấy để hoặc là chú thích, giảng giải lý thể, hoặc nói rõ điều cốt lõi trong tu tập, hoặc mổ xẻ những chỗ ẩn tàng, vi tế, hoặc nêu tỏ những chỗ quy hướng vậy! 


Đại để, nửa bộ trước nhằm dạy “đối với hết thảy các pháp thuộc cảnh duyên, đều chẳng trụ”, như những điều đã nói trước phần “thỉnh cầu chỉ dạy tên kinh để thọ trì”. Sau đó là dạy “lúc khởi tâm động niệm, chẳng trụ vào hết thảy các pháp”, càng nói, càng khẩn yếu. Nửa bộ sau, vừa mở đầu, liền dạy “khi khởi tâm động niệm, ngay cả pháp Vô Thượng Bồ Đề cũng chẳng trụ!” Những điều đã nói từ đó về sau đều là chuyên đối với điểm này mà trừ khử. Cho đến khi nói “tam tế tâm chẳng thể được”, khiến cho [hành nhân] biết cái tâm năng chấp chính là vọng niệm chẳng thể được, chẳng phải là chân tâm. Lại nói “các pháp duyên sanh”, khiến cho [thính chúng] biết: Hết thảy các pháp, không gì chẳng phải là tức Giả, tức Không. Ngay cả vạn tượng sâm la lại càng trọn chẳng thể được. Ngay như Quả Báo Thân của Phật, cho đến chứng đắc pháp Bồ Đề, hết thảy đều là huyễn hữu, hết thảy đều là trọn chẳng thể được! Xưa kia, Thiền Tông Nhị Tổ thỉnh Sơ Tổ dạy pháp an tâm. Sơ Tổ bảo: “Đem cái tâm lại đây, ta sẽ an cho ông”. Nhị Tổ băn khoăn hồi lâu, thưa: “Con tìm tâm trọn chẳng thể được”. Sơ Tổ nói: “Ta đã an cái tâm cho ông rồi”. Vì sao nói “đã an tâm rồi”? Quả thật là do chân tâm thường trụ của chúng sanh đã từ lâu bị quấy nhiễu, hôn ám cùng cực, chẳng biết toàn là do chính mình phân biệt, chấp trước, đến nỗi nắm níu không ngớt, trở thành tướng tối tăm, rối ren. Đó gọi là “dùng tâm giữ lấy tự tâm”, chẳng phải là huyễn thành, huyễn pháp hay sao? Nếu biết tướng tối tăm, rối ren vốn chẳng thể được, tuyệt đối chẳng giữ lấy, sẽ ngay lập tức thanh lương. Vì thế nói là “ta đã an cái tâm cho ông rồi”. Ở đây, cũng giống như thế! Tìm chút pháp Bồ Đề không thể được, tức là mỗi pháp, mỗi sự đều là Bồ Đề, cần gì phải tìm chi khác? Vì thế, dùng hai câu “pháp này bình đẳng, chẳng có cao, thấp” để hiển thị trực tiếp Bồ Đề vậy! 


Làm thế nào để hiển lộ Bồ Đề bình đẳng? Từ “Năng lẫn Sở cùng rỗng không” vừa nói trên đây. Làm thế nào để Năng và Sở cùng Không? Khởi sự từ “phát nguyện rộng lớn, hành hạnh rộng lớn” được nói ở đầu kinh. Phát nguyện rộng lớn bèn chẳng giữ lấy pháp (do phát nguyện độ mà chẳng có tướng độ, tức là chẳng giữ lấy pháp), hành hạnh rộng lớn, tức là chẳng giữ lấy phi pháp. Do giữ lấy pháp hay giữ lấy phi pháp đều là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả! Pháp và phi pháp đã đều chẳng giữ lấy, vậy thì ta, người, chúng sanh, thọ giả, bốn thứ đều chẳng có! Bốn thứ đều chẳng có, thì pháp và phi pháp đều trọn chẳng thể được! Cũng chính là tam tế tâm phân biệt, chấp trước đều trọn chẳng thể được! Vậy thì năng tu, sở tu, năng chứng, cho đến sở chứng đều trọn chẳng thể được! Đủ mọi thứ “trọn chẳng thể được” như thế, vậy thì chân tâm thường trụ, cái gọi là “pháp ấy bình đẳng, chẳng có cao thấp” bèn rành rành đạt được. Đó chính là “tín tâm thanh tịnh liền sanh Thật Tướng” như phần trước đã nói. Đó chính là “dùng vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả để tu hết thảy thiện pháp, liền đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Nói chung, ba câu kinh văn này chính là kết luận của các nghĩa được nói từ lúc mở đầu kinh cho tới nay, khiến cho [người nghe] nắm được cương yếu ấy hòng thông đạt những điều đã nói trên đây, cũng như chẳng ngoài các điều đã nói trên đây mà phát khởi riêng một nghĩa nữa. Hãy nên biết dung hội để quán chiếu như thế. 


Hơn nữa, nhìn vào những điều đã nói trên đây, có thể thấy kinh này vừa mở đâu liền nói về Sự Tu (tu hành theo sự tướng); sau đó, đủ loại lý tánh, đều là nói theo Sự Tu. Chẳng lìa Sự Tu mà bàn tới lý tánh, chính là yếu quyết của thuyết pháp. Vì sao vậy? Từ ngay nơi Hữu mà nói rõ Không, đó là hai bên đều chẳng chấp! Bốn chữ “tức Hữu minh Không” (từ ngay nơi Hữu mà nói rõ Không) đã bao quát trọn hết lý thú Bát Nhã.  
Các vị hãy nên nhớ kỹ, nương theo đó để hành, sẽ tự khế hợp Trung Đạo. Ở đây nói “dùng vô ngã để tu hết thảy các thiện pháp” cũng chứa trọn nghĩa này. Bởi lẽ, ngay trong lúc đang tu hết thảy các thiện pháp, chính là lúc vô ngã. Nếu chẳng tu hết thảy các thiện pháp mà nói vô ngã, sẽ nguy hiểm cùng cực! Vì sao vậy? Chẳng phải là ác thủ không, thì cũng là thiên không! Hãy nên biết như thế nhé! 

2.2.2.2.2.2.1.2.2.3. Kết lại “chẳng có năng, sở” 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Sở ngôn thiện pháp giả, Như Lai thuyết phi thiện pháp, thị danh thiện pháp.


(經)須菩提！所言善法者，如來說非善法，是名善  法。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nói tới thiện pháp thì Như Lai nói chẳng phải là thiện pháp, thì gọi là thiện pháp).


Chớ nên chấp Vô Thượng Bồ Đề là thật, thì hết thảy thiện pháp sao có thể chấp là thật cho được? Nếu chấp là thật, có khác gì chấp Vô Thượng Bồ Đề là thật! Vì thế, càng cần phải trừ khử! Hết thảy các thiện pháp không gì chẳng phải là duyên sanh giả hữu, Có chính là Không, Không chính là Có! Do vậy, nương theo nghĩa Như để nói: Hết thảy thiện pháp ngay lập tức chẳng phải, chỉ có giả danh, sao có thể chấp là thật cho được? Vì thế bảo: “Như Lai thuyết phi thiện pháp, thị danh thiện pháp” (Như Lai nói chẳng phải là thiện pháp, thì gọi là thiện pháp).


Trong phần trước đã nói “dùng vô ngã để tu hết thảy các thiện pháp”, tức là nói theo phương diện trừ khử nơi “năng tu” (có thể tu). Ở đây nói “chẳng phải thiện mà gọi là thiện”, tức là nói đến sự trừ khử theo phía “sở tu” (pháp được tu tập). Nếu có pháp để tu, tức là có ý niệm “năng tu”. Có Sở, có Năng, tức là có tướng đối đãi rành rành, sẽ là phân biệt, chấp trước. Có phân biệt vi tế tồn tại, tức ngã tướng vẫn còn đó. Có chấp trước vi tế tồn tại, tức là ngã kiến vẫn còn đó! Do vậy, hãy nên trừ khử hết sạch. Hãy nên biết: Dùng vô ngã v.v… để tu hết thảy các thiện pháp, sẽ đắc Vô Thượng Bồ Đề là do dùng cái tâm chẳng phân biệt, chẳng chấp trước để tu. Do vậy, liền đắc Bồ Đề. Do dùng tâm bình đẳng ấy để tu, pháp chính là vô pháp, mà tu cũng chẳng còn có năng tu và sở tu. Chẳng tu mà tu, chính là chẳng đắc mà đắc. Vì thế, khoa này chính là nói: Khi bắt đầu tu các sự cùng một lúc cũng là khi tu hết thảy các thiện pháp, quán chiếu “chẳng thiện mà gọi là thiện”. Nếu trong tâm thấy có thiện pháp, đấy chính là ngã kiến, sao có thể dùng vô ngã v.v… để tu hết thảy các thiện pháp cho được? Nói cách khác, khoa này chính là để giải thích nguyên do của “vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả” trên đây, chẳng phải là nói sau khi tu hết thảy các thiện pháp rồi mới lại trừ khử! Quyết chớ nên xem khoa trên đây thành hai chuyện. Hãy nên biết như thế đấy! 


Xem những điều được nói trên đây, có  thể  biết  khoa “kết  lại  lời 
dạy” này không chỉ nhằm kết lại lời dạy “nêu ra nhân, nói rõ quả” trong khoa này, mà còn chính là kết lại lời dạy của các nghĩa từ lúc mở đầu kinh cho tới nay. Nói cách khác, tức là các nghĩa được nói từ lúc mở đầu kinh cho tới nay, không gì chẳng nhằm dạy “dùng vô ngã để tu, hòng chứng tánh bình đẳng” cho tới tận đây mới được chỉ rõ vậy! 


Trong kinh này, trước hết là hai khoa “phát đại nguyện” và “hành đại hạnh”, chính là vừa mở đầu liền nêu ra nghĩa lý. Sau đó, tính đếm sơ lược, đã có nhiều lượt kết lại lời dạy. Trước hết là hai câu “bất ưng thủ pháp, bất ưng thủ phi pháp” (chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp). Lần thứ hai chính là đoạn “ưng như thị sanh thanh tịnh tâm” (hãy nên sanh tâm thanh tịnh như thế). Lần thứ ba là đoạn lớn “ưng ly nhất thiết tướng tướng phát Bồ Đề tâm” (hãy nên lìa hết thảy các tướng để phát Bồ Đề tâm). Lần thứ tư là đoạn lớn “chư pháp Như nghĩa, vô thật vô hư, nhất thiết giai thị” (nghĩa Như của các pháp, chẳng thật, chẳng hư, hết thảy đều là). Nay chính là lần thứ năm, nhưng trước sau năm lần, đều có thứ tự cạn sâu. 


Hai câu đầu tiên chính là kết lại nghĩa “độ sanh chẳng trụ tướng, bố thí chẳng trụ tướng”. “Chẳng trụ tướng” chính là “chẳng nên giữ lấy pháp”. Bố thí, độ sanh là “chớ nên giữ lấy phi pháp”. Lần thứ hai nhằm kết lại “rộng hành Lục Độ, chớ nên trụ vào đâu”, dạy hành nhân chẳng chấp Không, chấp Hữu, khiến cho tự tánh thanh tịnh tâm “như thật Không, như thật bất Không” hiện tiền. Lần kết lại lời dạy thứ ba chính là nói rõ “lìa tướng mới là phát Bồ Đề tâm. Không chỉ chẳng chấp vào hai bên, mà ngay cả chẳng chấp cũng chớ nên chấp”. Vì thế nói “hãy nên sanh tâm vô trụ, hễ có trụ thì là sai” v.v… Lần thứ tư kết lại lời dạy chính là dựa theo quả vị để chỉ bày cảnh giới của chứng đắc cái tâm thanh tịnh, tức là “một pháp chẳng trụ, pháp nào cũng đều Như, là vô ngã”, khiến cho [hành nhân] biết các nghĩa đã nói trên đây, không gì chẳng nhằm khiến cho mảy trần chẳng lập, trừ khử hết sạch phân biệt, chấp trước vi tế, bèn có thể chứng điều Phật đã chứng! Kết lại lời dạy lần thứ năm nhằm khai thị minh bạch “tánh của hết thảy các pháp vốn sẵn bình đẳng, chẳng có cao, thấp”. Do vậy, đối với mỗi pháp, đều chớ nên phân biệt, chấp trước. Pháp Bồ Đề là như thế, mà hết thảy các thiện pháp cũng đều là như thế; chỉ dùng cái tâm vô phân biệt, chấp trước để tu hết thảy thiện pháp “chẳng có cao thấp, hoàn toàn bình đẳng”, ngõ hầu khế nhập pháp tánh, thấy được diện mục vốn sẵn có “Tịch Chiếu đồng thời”. Trước sau năm lượt, thứ tự cạn sâu, chẳng có mảy may rối ren, lại còn từng chút một quy nguyên, vi tế, nghiêm mật tột bậc, viên dung tột bậc! 

2.2.2.2.2.2.1.3. Hiển thị sự thù thắng để kết lại lời khuyên 

2.2.2.2.2.2.1.3.1. Dẫn thí dụ để nói rõ 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược tam thiên đại thiên thế giới trung sở hữu chư Tu Di sơn vương, như thị đẳng thất bảo tụ, hữu nhân trì dụng bố thí.


(經)須菩提！若三千大千世界中所有諸須彌山王，如是等七寶聚，有人持用布施。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Như tất cả các núi chúa Tu Di trong tam thiên đại thiên thế giới, có người dùng khối bảy báu bằng như thế để bố thí). 

Trong một đại thiên, có mười vạn vạn
 núi chúa Tu Di, tích tụ bảy báu, nhiều đến mức như thế ấy. “Như thị” là nói tới mười vạn vạn. Bảy báu nhiều như thế dùng để bố thí. Sự bố thí ấy có thể nói là thù thắng, cũng có thể biết là phước đức to lớn. Khoa này nhằm dẫn thí dụ để hiển thị như trong phần sau sẽ nói: Phước đức do thọ trì, rộng nói kinh này càng to lớn hơn nữa! 

2.2.2.2.2.2.1.3.2. Kết lại lời khuyên 

(Kinh) Nhược nhân dĩ thử Bát Nhã Ba La Mật kinh, nãi chí tứ cú kệ đẳng, thọ trì, vị tha nhân thuyết, ư tiền phước đức, bách phần bất cập nhất, bách thiên vạn ức phần, nãi chí toán số, thí dụ, sở bất năng cập. 


(經)若人以此般若波羅蜜經，乃至四句偈等，受持，為他人說。於前福德，百分不及一。百千萬億分，乃至算數譬喻所不能及。

(Kinh: Nếu có người dùng kinh Bát Nhã Ba La Mật này, thậm chí bốn câu kệ v.v.. để thọ trì, vì người khác nói, so với phước đức trước thì [phước đức trước] chẳng bằng một phần trăm, một phần trăm ngàn vạn ức, cho đến toán số, thí dụ đều chẳng thể bằng). 

Bản lưu thông ghi là “thọ trì, độc tụng”. Nguyên bản không có chữ “độc tụng” vì [đọc, tụng] đã được bao gồm trong “thọ trì”. “Ư tiền phước đức”: Chữ Ư (於) hàm ý so sánh. Chữ “tiền” chỉ “dùng bảy báu nhiều bằng mười vạn vạn núi chúa Tu Di để bố thí”. Ý nói: Phước đức bố thí như trong phần trên có thể nói là to lớn, nhưng so với phước đức này (phước đức do thọ trì kinh Kim Cang) thì chẳng bằng một phần trăm, một phần ngàn, một phần vạn, một phần ức, cho đến toán số chẳng thể tính được, thí dụ chẳng thể sánh ví được, đều là chẳng thể sánh bằng một phần phước đức của người thọ trì, diễn nói kinh này. Kinh tuy là văn tự, danh tướng, ngôn thuyết; nhưng do văn tự mà khởi quán chiếu, sẽ do quán chiếu mà [đạt tới] tương tự, rồi phần chứng, rốt ráo thành Vô Thượng Bồ Đề, há hết thảy phước đức hữu tướng có thể sánh bằng ư? 

Khi thâu kết nửa bộ trước, đã nói rõ là “bất cụ thuyết” (chẳng thể nói trọn). Do vậy, trong nửa bộ sau, phần so sánh để hiển thị sự thù thắng, nay mới thấy lần đầu. Nhưng ý chỉ chánh yếu của việc so sánh nhằm chỉ rõ này cũng lại có nghĩa thú khác biệt rất lớn so với phần trước. Cần phải biết: Khoa này được nói sau phần trực tiếp hiển thị tánh thể, hiển thị tánh thể chính là hiển thị Pháp Thân. Trong phần trước, đã từng dùng núi chúa Tu Di để sánh ví Báo Thân. Nay bèn dùng khối lượng bảy báu như mười vạn vạn núi chúa Tu Di để bố thí, nhưng phước đức ấy vẫn thua xa [phước đức do] thọ trì, diễn nói kinh này. Ngụ ý hiển thị: Thọ trì, diễn thuyết kinh này có thể khiến cho ta lẫn người cùng chứng Pháp Thân, coi Báo Thân ấy giống như tài vật ở ngoài thân, há đủ để so sánh ư? Hãy nên biết: Phật hiện các thân như Báo Thân v.v… vốn là để lợi ích chúng sanh, để họ thọ dụng, chính là giống như dùng tài bố thí để người khác thọ dụng. Vì thế, dùng đó làm thí dụ, hòng chứng minh rõ ràng Pháp Thân, ngay cả tướng Báo Thân cũng chẳng trụ! 

2.2.2.2.2.2.2. Xét tột cùng Vô Trụ để làm chứng hòng kết lại 
Chia thành hai phần: 

1) Nêu rõ pháp giới bình đẳng để hiển thị nhằm kết lại pháp vô ngã. 

2) Nói rõ tướng Không của các pháp, nhằm kết lại pháp bất sanh. 


Khoa lớn thứ tư này (do gộp toàn bộ kinh để nói, cho nên là khoa thứ tư. Nhưng xét theo nửa bộ sau để nói, thì là khoa thứ hai), đều nói về cảnh giới của Như Lai. Cho nên nói là “cứu cực” (究極, xét đến tột cùng), hàm nghĩa: Xét tận cùng sự vô trụ đến đây là tột bậc. Nói “chứng” là chứng điều này. Khoa thứ tư “xét đến cùng cực” này lại chia làm hai đoạn: 

1) Nói rõ pháp giới bình đẳng; do vậy, hiển thị “hết thảy pháp tánh vốn chẳng có ngã”. Tức là kết lại ý nghĩa “Bồ Tát thông đạt pháp vô ngã” trong phần trước. 

2) Nói rõ tướng Không của các pháp, tức là quy kết vào “bất sanh, bất diệt”. Sở dĩ vừa mở đầu kinh liền dạy “lìa tướng, lìa niệm” để trừ ngã chấp, không gì chẳng nhằm trừ bỏ phân biệt, chấp trước. Phân biệt, chấp trước thì gọi là “tâm sanh diệt”. Trừ khử cái tâm sanh diệt nhằm chứng tánh thể “bất sanh, bất diệt”. Đó là chỗ tổng kết huyệt của một bộ Bát Nhã rất sâu. Vì thế, giới hạn của phần Chánh Tông đến đây là hết, tức là phần thứ ba mươi mốt theo cách phán định của Chiêu Minh thái tử
. Phần thứ ba mươi hai thì thuộc vào phần Lưu Thông. 


Phần thứ nhất lại chia thành ba đoạn:


1) Dựa theo độ sanh để giảng rõ “chẳng có thánh phàm”. 


2) Dựa theo tánh và tướng để nói rõ “chẳng phải là một hay  khác”. 

3) Dựa theo “chẳng nhận lãnh phước đức” để kết lại phần vô   ngã. 


 Ba khoa ấy đều theo sát ngay ý nghĩa “pháp này bình đẳng”, hàm ý dạy người nghe pháp hãy từ mọi pháp, mọi sự, mà nhận lãnh lý bình đẳng, như vậy thì sẽ có thể từ trong mọi pháp, mọi sự mà thấy tự tánh. Khoa đầu tiên nói rõ “chẳng có thánh, phàm” nhằm hiển thị “chẳng có cao, thấp”. Nhất Chân pháp giới bình đẳng, há có thánh hay phàm sai khác? Nghĩa này chính là dựa theo phương diện độ sanh để nói rõ sự thuận tiện nhất. Do vậy, bèn xét theo phương diện độ sanh để giải thích. 


Đoạn thứ nhất lại chia thành hai phần: 

1) Nói rõ “tuy độ mà chẳng có ý niệm độ”. 

2) Nói rõ “vốn chẳng có thánh, phàm”. 

2.2.2.2.2.2.2.1. Nêu rõ “pháp giới bình đẳng” để hiển thị, nhằm kết lại pháp vô ngã. 

2.2.2.2.2.2.2.1.1. Dựa theo độ sanh để giảng rõ “chẳng có thánh phàm”

2.2.2.2.2.2.2.1.1.1. Nói rõ “tuy độ mà chẳng có ý niệm độ” 
2.2.2.2.2.2.2.1.1.1.1. Nêu bày

(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Nhữ đẳng vật vị Như Lai tác thị niệm, ngã đương độ chúng sanh. Tu Bồ Đề! Mạc tác thị niệm.


(經)須菩提！於意云何？汝等勿謂如來作是念，我當度眾生。須菩提！莫作是念。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Các ông đừng nói Như Lai nghĩ thế này, ta sẽ độ chúng sanh. Tu Bồ Đề! Đừng nghĩ như thế). 


Ý chỉ chánh yếu của khoa này tương đồng với khoa “chẳng có pháp để có thể nói” thuộc phần trước. Chỗ khác biệt là bất quá phần trước dựa theo pháp đã nói để luận, phần này xét theo chúng sanh được hóa độ để nói. Nhưng thuyết pháp vốn là để độ sanh, độ sanh thì cần phải thuyết pháp. Do vậy, ý chỉ chánh yếu tương đồng. Trong phần “chẳng có pháp nào để có thể nói” trước đó, đã dẫn các nghĩa thuộc kinh Kim Quang Minh bản mười quyển, nêu rõ lý do Phật chẳng khởi niệm, [các nghĩa ấy] đều có thể áp dụng cho phần này. Nói chung, đức Phật chẳng khởi tâm động niệm mà có thể tùy cơ ứng duyên, hòng độ chúng sanh, chẳng ngoài hai lẽ: 

1) Do sức huân tập tạo thành chủng tử của đại bi đại nguyện thuở trước, cho nên có thể cảm được sự ứng ấy. 

2) Do có đủ hai trí (Căn Bản Trí và Hậu Đắc Trí), thành tựu ba thân (Pháp, Báo, Hóa), như tấm gương tròn lớn, quang minh chiếu trọn khắp. Vì thế, đối với Năng lẫn Sở đều chẳng sai lầm. 


Có đủ hai loại lý do ấy, cho nên chẳng giống như phàm phu hễ làm điều gì, ắt cần phải suy nghĩ. “Mạc tác thị niệm” (Đừng nghĩ như thế) chính là răn khắp hết thảy mọi người, chứ chẳng phải chỉ chuyên nói với đại chúng trong pháp hội thuở ấy. Bởi lẽ, nghĩ như vậy chính là dùng phàm tình để suy lường thánh cảnh, há chỉ là báng Phật, chính mình vẫn còn mê muội trong cái ổ vọng tưởng, vĩnh viễn chẳng có hy vọng thành thánh. Vì thế, thống thiết răn nhắc! Nói chung, bảo “đừng nghĩ như thế” không chỉ nhằm răn [hành nhân] chớ nên dùng cái thấy luân hồi để dò lường biển viên giác, mà thật ra, còn khiến cho học nhân ắt phải đoạn trừ vọng niệm. Vừa mở đầu kinh, liền dạy Bồ Tát hàng phục cái niệm ấy, cho nên nói “thật vô chúng sanh đắc diệt độ” (thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ). Nửa bộ sau cũng vừa mở đầu liền dạy “vô hữu nhất chúng sanh thật diệt độ giả” (chẳng có một chúng sanh thật sự đạt được diệt độ). Nay lại nói theo phương diện Phật độ sanh, khiến cho hết thảy Bồ Tát vâng giữ làm chuẩn mực. 


Trong phần trước, tuy đã từng hai lượt nói “chúng sanh chẳng phải là chúng sanh”, nhưng chỉ là nói theo phía chúng sanh. Nay thì dựa trên cả thánh lẫn phàm để cùng nói, nhằm chỉ rõ pháp giới bình đẳng, ý nghĩa chẳng giống như phần trên. Chắc có kẻ nói: Kinh Pháp Hoa dạy: “Ngã thỉ tọa đạo tràng, quán thụ diệc kinh hành, ư tam thất nhật trung, tư duy như thị sự, ngã sở đắc trí huệ, vi diệu tối đệ nhất, chúng sanh chư căn độn, trước lạc si sở manh, như tư chi đẳng loại, vân hà nhi khả độ?” (Ta mới ngồi đạo tràng, quán cây, và kinh hành. Trong hai mươi mốt ngày, tư duy chuyện như thế, ta đạt được trí huệ, vi diệu, tột bậc nhất. Chúng sanh các căn độn, do chấp lạc, si quáng. Hạng người như thế ấy, thế nào mới độ được?). Nhìn từ đó, rõ ràng là có thánh, có phàm, sao lại nói “chẳng có thánh, phàm?” Hơn nữa, đối với chuyện độ sanh và thuyết pháp, Phật đều từng suy nghĩ cặn kẽ rồi sau đó mới nói. Tư duy chính là niệm, sao kinh này lại nói là “vô niệm?” 

Hãy nên biết: Có thánh phàm là nói theo tướng. Chẳng có thánh phàm là nói theo tánh. Do vậy, kinh này nói “tức phi” lại nói “thị danh”, còn đối với ý nghĩa “tư duy”, hãy nên chia thành hai tầng để nói rõ lý này nhằm tránh hoài nghi! 


1) Phàm những gì đức Phật nói, có khi thuận theo cơ nghi mà nói, được gọi là “quyền thuyết” (權說, nói theo sự quyền biến thiện xảo), cũng gọi là “chẳng liễu nghĩa”. Có lúc nói rốt ráo, được gọi là “thật thuyết” (實說), cũng gọi là “liễu nghĩa”. Như trong các câu kinh Pháp Hoa vừa dẫn trên đây, chính là thuận theo cơ nghi mà nói quyền biến. Do quán biết hết thảy chúng sanh căn độn, si mê, mù quáng, chấp vào niềm vui ngũ dục, chẳng thể tương ứng với thanh tịnh trí và pháp vi diệu do Phật đã chứng đắc. Những loài như thế, làm thế nào để có thể độ được? Do bất đắc dĩ, bèn trước hết là từ cạn đến sâu, nói pháp tam thừa. Nhưng nói tam thừa, thật sự là nhất thừa; đó gọi là “khai Quyền, hiển Thật”. Ở đây, kinh này nói về pháp giới bình đẳng, đều là nói rốt ráo như thật. Vì thế, câu văn phần nhiều nhắc đến hai chữ Như Lai. Như Lai là nghĩa Như của các pháp. Như là gì? Chính là Chân Như. Chân Như là gì? Chính là cảnh giới lìa niệm. Há có thể dẫn quyền thuyết để chứng tỏ thật thuyết? Hơn nữa, nói là Quyền, cũng tức là Quyền nơi Thật. Do vậy, tuy nói là “tư duy”, thật sự là “tư duy mà chẳng tư duy”. Hễ đọc kinh Phật, điều thứ nhất là phải nên hiểu nghĩa này, tức là như Phật thường tự xưng là Ngã, há có nên vì Ngài thuận theo cơ nghi mà xưng như thế, bèn bảo là Như Lai có ngã kiến, ngã tướng ư? 

Lại như kinh này nói “pháp vô thượng rất sâu” này, nhưng đắp y, khất thực, thị hiện giống như phàm phu; há có nên do vậy mà nghi Phật là phàm phu ư? Trưởng lão chỗ nào cũng thay cho đại chúng thưa hỏi, cũng há có nên ngây ngốc cho rằng trưởng lão thật sự chẳng hiểu Bát Nhã ư? Thế gian có lắm kẻ hoài nghi Quán Thế Âm Bồ Tát là thân nam hay thân nữ. Phàm là Pháp Thân đại sĩ, vốn chẳng có tướng. Thân Ngài hiện ra đều là thuận theo căn cơ mà ứng duyên. Đó gọi là “đáng nên dùng thân gì để đắc độ, bèn hiện thân ấy để cứu độ”. Kinh Lăng Nghiêm và Pháp Hoa đã nói tường tận nghĩa này, há có nên nhìn giống như phàm phu, cứ hạn cuộc chấp chặt Ngài là nam hay nữ ư? Ngay như xét theo cái nhân xưa kia của Đại Sĩ để nói thì Ngài đã nhiều kiếp siêng tu, thân nào chẳng có? Cũng há nên nêu ra thân trong một đời để nhất loạt khái quát thân trong nhiều kiếp ư? Trong kinh Phật, những chuyện giống như thế và những câu [thoạt nhìn tưởng như] mâu thuẫn rất ư là nhiều, hãy đều nên lãnh hội như vậy! 


2) Tư duy có nghĩa là “tác Quán”. Tác Quán cũng dịch là “tư duy tu”. Trên đây đã dẫn hai bài tụng trong kinh Pháp Hoa (cứ bốn câu là một tụng), nhằm thừa tiếp câu “ngã dĩ Phật nhãn quán” (ta dùng Phật nhãn để xem) trong phần kinh văn trước đó. Hai bài tụng ấy ngụ ý: Quán chiếu căn cơ của chúng sanh. Hãy nên biết: Khi tác quán, chẳng phải là vô niệm, chẳng phải là hữu niệm. Biết tác quán đôi chút, sẽ có thể hiểu rõ cảnh giới trong ấy, tuyệt chẳng giống như suy tư, vọng tưởng! Há có nên hiểu lầm tư duy là là tác niệm ư? Nói chung, có chúng sanh để có thể độ, có pháp để có thể nói, chính là nói theo tướng. Đức Phật quán điều này, chính là nói “Tịch mà thường Chiếu”. Nhưng chính ngay trong lúc hiện sự tướng như thế, lại có thể hiểu rõ “trọn chẳng thể được!” Vì thế, lại nói “chẳng có pháp để có thể nói, chẳng có chúng sanh để có thể độ” là nói theo tánh. Tuy quán mà cũng chẳng có gì để quán, đấy là Chiếu mà thường Tịch. Do vậy, dẫn hai bài tụng trong kinh Pháp Hoa để gộp chung với những điều đang nói ở đây để xem. Đó chính là nghĩa “tánh tướng viên dung, Tịch Chiếu đồng thời”. Đấy chính là nghĩa “Quyền chính là Thật, Thật chính là Quyền”. Hãy nên thông đạt như thế. Nếu chấp vào một điều này để nghi điều khác, sẽ là do chấp tướng mà ngờ tánh, hoặc chấp tánh nghi tướng, chấp Tịch nghi Chiếu, chấp Chiếu nghi Tịch. Đó chính là tri kiến của phàm phu, đó được gọi là độn căn, si mê, mù tối, chẳng thể tương ứng với trí huệ vi diệu bậc nhất. Do vậy, người học Phật ắt cần phải khai tri kiến của Phật. Phật tri tức là biết “hết thảy pháp chẳng thể được”, biết hết thảy các pháp tức Không, tức Giả. “Phật kiến” tức là chẳng chấp một hay khác. Nếu chấp vào một điều rồi nghi điều khác, đúng là chấp trước “một” hay “khác” vậy. Vì thế, muốn thông đạt lý vi diệu trong Phật pháp, nếu chẳng quét sạch rỗng không phàm tình tục kiến, ắt sẽ chẳng thể nhập. 

2.2.2.2.2.2.2.1.1.1.2. Giải thích và kết lại 

(Kinh) Hà dĩ cố? Thật vô hữu chúng sanh Như Lai độ giả. Nhược hữu chúng sanh Như Lai độ giả, Như Lai tắc hữu ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả. 


(經)何以故？實無有眾生如來度者。若有眾生如來度者，如來則有我、人、眾生、壽者。 

(Kinh: Vì sao vậy? Thật sự chẳng có chúng sanh để Như Lai độ. Nếu có chúng sanh để Như Lai độ thì Như Lai có ta, người, chúng sanh, thọ giả). 

Hai chữ “thật vô” rất trọng yếu, hai chữ ấy chính là [diễn tả ý khẳng định] triệt để, ý nói “thật sự chẳng có lẽ nào dấy niệm”. Lý “thật vô” là như thế nào, nghĩa ấy rất nhiều, đại lược nói bốn điều: 

1) Nếu có ý niệm độ sanh, sẽ có chúng sanh được độ (sở độ), có ta là người có thể độ (năng độ). Năng, Sở chính là tướng đối đãi. Đó là phân biệt, đó là chấp trước. Phật chứng bình đẳng Nhất Chân pháp giới; cho nên xưng là Như Lai. Nếu có chút phân biệt, chấp trước, sao gọi là Như Lai cho được? Vì thế, bảo “Như Lai tác thị niệm”, thật sự chẳng có lý ấy! Đấy là dựa theo pháp giới bình đẳng để giải thích ý nghĩa, cũng là nói theo phía Như Lai. 


2) Lại nói theo phía chúng sanh, chúng sanh là gì? Bất quá là Ngũ Uẩn tập hợp mà thôi. Đó là pháp duyên sanh, duyên sanh Thể không. Nếu có chút ý niệm độ sanh, há chẳng phải là không hiểu duyên sanh, chấp pháp Ngũ Uẩn là thật sự có ư? Hễ có pháp chấp, liền có ngã chấp, phải chăng Như Lai có ngã chấp và pháp chấp ư? Vì thế bảo “Như Lai nghĩ như thế này: Ta sẽ độ chúng sanh”, thật sự chẳng có lẽ ấy! Đấy là ước theo duyên sanh để giải thích ý nghĩa. 


3) Chúng sanh sở dĩ thành chúng sanh là do có niệm. Sở dĩ chúng sanh đắc độ là do vô niệm. Vì thế, nói “độ sanh” chỉ là khiến cho họ lìa niệm đó thôi! Nếu Phật có ý niệm độ sanh, tức là chính mình còn chưa độ, sao có thể độ sanh ư? Vì thế nói “Như Lai nghĩ như thế này: Ta sẽ độ chúng sanh”, thật sự là chẳng có lẽ ấy. Đó là dựa theo ‘lìa niệm’ bèn gọi là Độ để giải thích ý nghĩa. 


4) Phật độ chúng sanh, bất quá là làm tăng thượng duyên cho chúng sanh, còn chúng sanh tự mình phát đại tâm, hành đại hạnh; đó thật sự là chánh nhân. Nếu chẳng có chánh nhân, dẫu có tăng thượng duyên, cũng chẳng thể do đâu mà độ sanh được! Do vậy, chúng sanh đắc độ, thật sự là chúng sanh tự độ. Phật chẳng có kiến chấp ấy, đó là Phật độ chúng sanh. Vì thế, nếu bảo “Như Lai nghĩ như thế này: Ta sẽ độ chúng sanh”, thật sự chẳng có lẽ ấy! Đó là ước theo nhân thì thân mà duyên thì sơ mà giải thích ý nghĩa. 


Tổng hợp bốn nghĩa ấy, cho nên có chúng sanh được Như Lai hóa độ, nhưng Phật thật sự chẳng có ý niệm ấy. Câu này là giải thích theo chiều thuận. Từ chữ Nhược trở đi, lại dùng cách nói lật ngược vấn đề để giải thích nghĩa ấy. “Hữu” tức là “hữu niệm”. Hễ có ý niệm ấy, sẽ rơi vào Năng và Sở. Năng độ (người có thể hóa độ) là tướng ta (do nghĩ ta có thể hóa độ chúng sanh). Sở độ (người được độ) là tướng người. Người được độ không chỉ là một người, đó là tướng chúng sanh. Niệm ấy nối tiếp chẳng ngừng, đó là tướng thọ giả. Nếu có một niệm, tứ tướng liền trọn đủ. Như Lai chính vì dạy bậc Bồ Tát phát tâm trừ bốn tướng ấy. Vậy thì nói “Như Lai có tứ tướng” có thể bảo là vu báng Như Lai cùng cực! Do vậy, răn nhắc [người nghe] đừng nghĩ như thế. Ở đây chính là phá trừ tà ngôn “Như Lai nghĩ như thế ấy”. Do chỉ nói theo phía Như Lai (tức là nghĩa đầu tiên trong bốn nghĩa đã nói trên đây), hòng nói rõ nghĩa “chẳng có Năng, chẳng có Sở, vô ngã”, ngụ ý dạy người học hiểu rõ “pháp giới bình đẳng, thật sự chẳng có ngã” vậy. 

2.2.2.2.2.2.2.1.1.2. Nói rõ “vốn chẳng có thánh phàm” 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Như Lai thuyết hữu ngã giả, tắc phi hữu ngã, 
nhi phàm phu chi nhân, dĩ vi hữu ngã. Tu Bồ Đề! Phàm phu giả, Như Lai thuyết tắc phi phàm phu. 


(經)須菩提！如來說有我者，則非有我。而凡夫之人，以為有我。須菩提！凡夫者，如來說則非凡夫。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Như Lai nói có ngã, tức chẳng phải là có ngã, nhưng kẻ phàm phu cho là có ngã. Tu Bồ Đề! Phàm phu, Như Lai nói chẳng phải là phàm phu). 


Bản lưu thông hiện thời có thêm một câu “thị danh phàm phu” (thì gọi là phàm phu), nhưng bản chép tay của người đời Đường, Tạng Kinh dưới triều đại Nam Tống, và trong các bản chú sớ của cổ đức đều chẳng có [câu ấy], rất chẳng nên có! 


Khoa này nhằm giải thích nguyên do “chẳng có năng độ và sở độ”. Chữ Ngã ở đây nếu chỉ hiểu là Ngã trong “nhân, ngã” (ta, người), cố nhiên chẳng phải là không được, nhưng [hiểu như vậy], ý nghĩa khá cạn! Cần phải biết: Chữ Ngã chính là thừa tiếp ý nghĩa của chữ Ngã trong “ngã đương” thuộc đoạn văn trước đó (tức câu “nhữ đẳng mạc vị Như Lai tác thị niệm, ngã đương độ chúng sanh” (các ông đừng nói ‘Như Lai nghĩ như thế này: Ta sẽ độ chúng sanh’), tức là nói đến Phật. “Ngã tắc phi ngã” (Ngã tức là chẳng phải ngã) nhằm hiển lý pháp giới bình đẳng, Phật tức chẳng phải là Phật, tức là nói rõ ý nghĩa “chẳng có thánh”. Bởi lẽ, danh xưng Phật hiển lộ Ngài đã chứng quả, còn danh xưng Như Lai cũng nhằm hiển thị Ngài đã chứng tánh. Nhất Chân pháp giới lìa danh tuyệt tướng, há có những danh tự ấy? Hơn nữa, Nhất Chân pháp giới, hết thảy chư Phật, hết thảy chúng sanh, tánh cùng một Thể mà tên gọi khác nhau. Do là đồng thể, nên nói là “nhất như”. Do vậy nói “bình đẳng, chẳng có cao thấp”. Nếu trong ấy có chữ Phật, sẽ liền có cao thấp, sẽ chẳng phải là bình đẳng, liền có danh tướng, sẽ chẳng phải là Không Tịch! Do vậy, nương theo nghĩa Như để nói, cái gọi là “có Phật, có thánh” sẽ chẳng phải là có Phật, có thánh, nhưng phàm phu chỉ biết chấp giữ tướng, chẳng liễu đạt Nhất Chân pháp giới, ngỡ là có Phật, có thánh! Pháp giới bình đẳng, Phật còn chẳng có, há có “năng độ” (người có thể hóa độ) để có thể nói ư? Hơn nữa, đã là bình đẳng đồng thể, không chỉ “chẳng có thánh” mà thôi, há còn lại “có phàm” ư? Vì thế, nói “phàm phu” mà nếu xét theo nghĩa Như để nói, sẽ chẳng phải là phàm phu. Phàm còn chẳng có, há có “sở độ” (người được hóa độ) để có thể nói ư? Chẳng cao, chẳng thấp, hoàn toàn bình đẳng, đó gọi là “tánh thể như một” (đủ thấy người đời sau hư vọng thêm câu “thị danh phàm phu” đúng là vẽ rắn thêm chân!) 


Vô thánh, vô phàm, chính là nguyên do “chẳng có cao, thấp”, nên nói là bình đẳng. Tánh thể vốn sẵn bình đẳng như thế. Do vậy, đức Phật nói: “Thượng vô Phật đạo khả thành, hạ vô chúng sanh khả độ” (Trên là chẳng có Phật đạo để có thể thành, dưới là chẳng có chúng sanh để có thể độ). Bởi lẽ, độ tức là chẳng độ, thành tức là chẳng thành. Do vậy, nói “bình đẳng chân pháp giới, Phật chẳng độ chúng sanh”. Vì thế, đức Phật thấy “hết thảy chúng sanh vốn là Phật”. Đấy đều là xét theo nghĩa tánh thể bình đẳng để nói. 


Vì sao nói nghĩa bình đẳng? Vì khiến cho Bồ Tát phát tâm thông đạt nghĩa này. Hãy nên dùng “chẳng có Năng, chẳng có Sở, chẳng có pháp”, và cái tâm vô ngã để tu hết thảy thiện pháp, bèn có thể chứng như thế đó. Do vậy, có thể biết: Người tu hành tuy hãy nên phát nguyện chuyển phàm thành thánh, nhưng đã phát nguyện, hãy nên quăng bỏ ý niệm thánh phàm. Nếu chẳng ném bỏ, thánh phàm sẽ vĩnh viễn cách biệt. Vì sao vậy? Thánh mà thành thánh, phàm trở thành phàm, chính vì một đằng vô niệm, một đằng hữu niệm. Hễ dấy niệm liền có cao, thấp, liền chẳng phải là bình đẳng. Cổ nhân khai thị tu hành, có một câu tuyệt hay: “Đản mạch trực hành khứ” (Cứ thẳng thừng mà đi). “Mạch trực”  (驀直) có nghĩa là trọn chẳng nhìn ngó dáo dác. Hành nhân chỉ cần hiểu rõ đạo lý, nhận chuẩn phương hướng, cứ thẳng một đường mà đi. Chuyển phàm hay chẳng chuyển phàm, thành thánh hay chẳng thành thánh, cũng như hết thảy các thứ sanh tử, lợi hại v.v… nhất loạt chẳng bận lòng. Như thế thì sẽ tương ứng với đạo, tương ứng với tánh, có thể mau chóng thành tựu. Nếu không, sẽ đâm ra chẳng thể thành. Cổ nhân lại có lời cảnh tỉnh rằng “cổ miếu hương lô khứ” (miếu cổ, lò hương mất), ý nói: Vạn niệm nguội lạnh! Thánh, phàm còn chẳng bận tâm, những thứ khác sẽ có thể biết vậy! 

2.2.2.2.2.2.2.1.2. Xét theo tánh tướng để nói rõ “chẳng một, khác” 

2.2.2.2.2.2.2.1.2.1. Hiển thị chung nghĩa Như 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Khả dĩ tam thập nhị tướng quán Như Lai phủ? Tu Bồ Đề ngôn: - Như thị, như thị, dĩ tam thập nhị tướng quán Như Lai.


(經)須菩提！於意云何？可以三十二相觀如來不？須菩提言：如是，如是，以三十二相觀如來。 

(Kinh: Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Có thể dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai hay không? Tu Bồ Đề thưa: - Đúng như vậy! Đúng như thế, dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai).


Đây là khoa “dựa theo tánh, tướng để nói rõ chẳng một, chẳng khác” chính là chỗ khẩn yếu của cả bản kinh, chứa đựng nghĩa u thâm, chẳng phân tích tỉ mỉ theo từng tầng, sẽ khó liễu giải. 


Quán khác với Kiến. Nói theo thân do Như Lai hiện thì gọi là Kiến. Nói theo phía học nhân tu Quán thì gọi là Quán. Ý hỏi giống như nói: “Có thể coi quán tưởng Ứng Thân hữu tướng chính là quán tưởng Pháp Thân vô tướng hay không?” Một đằng hữu tướng, một đằng vô tướng, đương nhiên là chẳng thể, nhưng Ứng Thân vốn từ Pháp Thân hiển hiện. Vô của “vô tướng” vốn chẳng phải là rốt ráo không có. Nói là Thật Tướng thì chính là cái được gọi là “vô tướng, vô bất tướng”, lại còn chưa hề chẳng thể được. Tuy vậy, nếu chấp là có thể, chưa tránh khỏi giữ lấy tướng, phạm lỗi chấp Hữu. Vì thế, sau đó có kinh văn thuộc khoa “trừ khử giữ lấy tướng để nói rõ chẳng phải một”. Nhưng nếu chấp là chẳng thể, lại chẳng tránh khỏi diệt tướng, đọa vào lỗi chấp Không. Vì thế, sau đó lại có kinh văn thuộc khoa “trừ khử diệt tướng để nói rõ chẳng khác”. Thử xem lời đáp của trưởng lão, sẽ có thể tăng trưởng kiến địa chẳng ít. Lại nghe lời trừ khử của Phật, khiến cho người ta mở rộng tâm mục rất nhiều. Cần phải biết: Từ lúc mở đầu kinh cho tới nay đã trừ sạch từng tầng, nhiều lượt bảo “tức phi, thị danh”, không gì chẳng nhằm ngăn ngừa người học chấp vào một bên. Chỗ này nói rõ “tánh, tướng chẳng một, chẳng khác”, chính là nói rõ nguyên do “chớ nên chấp vào một bên” vậy! 


“Ư ý vân hà” chính là thăm dò, kiểm nghiệm kiến địa. Trong các phần trước, đã nhiều lượt thăm dò, kiểm nghiệm; vì thế, ở đây chẳng nói Kiến mà nói là Quán. Ý hỏi cực vi tế, khác hẳn phần trước! Đấy chính là do sợ người học nghe nghĩa Như của các pháp, và “pháp này bình đẳng” mà lơ mơ, hồ đồ, chẳng thể thâm nhập tinh vi, tự cho rằng bình đẳng giống hệt như nhau. Tức là “sai chỉ hào ly, sai lầm ngàn dặm”, bèn khai thị vậy. Trong lời đáp, có hai nghĩa trọng yếu, ắt phải nên nói rõ trước: 

1) Trong hội Bát Nhã, đức Phật bảo trưởng lão dạy lại các Bồ  Tát 
(xem kinh Đại Bát Nhã), có thể thấy là từ lâu trưởng lão đã cùng với Phật tâm tâm tương ấn, đã sớm hiểu sâu nghĩa thú Bát Nhã. Trong kinh này, do đức Phật cố ý dạy cho người không biết, nên [trưởng lão] thay chúng sanh thỉnh pháp. 


2) Lý quá sâu, vốn chẳng thể nói. Nay bất đắc dĩ, từ chỗ không thể nói mà nói năng. Một người thì trong một lúc, chẳng thể nói hai lời theo kiểu khác nhau được. Vì thế, nhờ vào hai người, dùng thể loại vấn đáp để nói. Vậy thì nghĩa thú quá sâu sẽ dễ hiểu rõ hơn! 

Nương theo hai nghĩa trên đây, cho nên lời trưởng lão nói chẳng khác gì Phật nói. Đối với bậc đương cơ trong hết thảy các kinh, đều nên quán như thế. Không chỉ kinh này là như thế! Đấy là ý nghĩa trọng yếu, chớ nên không biết! 


Đối với những câu như thế, nếu chỉ dựa vào lời thưa đáp để lãnh hội, không chỉ là nhìn trưởng lão một cách nông cạn, mà ý chỉ sâu xa được bao hàm trong kinh cũng chẳng hiển lộ, bị ẩn khuất! Vì sao nói là “nhìn trưởng lão nông cạn?” Như lần đầu tiên, đức Phật hỏi “có thể dùng thân tướng để thấy Như Lai hay không?” Trưởng lão đáp ngay: “Thân tướng chính là chẳng phải thân tướng”. Lần thứ hai hỏi “có thể dùng ba mươi hai tướng để thấy Như Lai hay không?” Lại đáp “tức phi, thị danh”. Lần thứ ba hỏi “có thể dùng sắc thân trọn đủ để thấy Phật hay không? Có thể dùng các tướng trọn đủ để thấy Như Lai hay không” Đều đáp là “chẳng nên”. Sao ở đây [trưởng lão] lại bỗng dưng chấp tướng như thế? Cố nhiên trưởng lão đại diện cho chúng sanh, nhưng đã thông hiểu rồi bỗng dưng mê muội, chẳng hợp lý! Do vậy, câu như thế quả thật chẳng phải là lời thưa gởi nhằm thể hiện sự đồng ý, mà là nói về Lý. 


“Như” là nghĩa Như của các pháp. “Thị”: Hết thảy đều là phải. Trong phần trước đã chẳng nói rồi đó sao? Trong nửa bộ đầu, không có chỗ nào đáp “như thị”, những chỗ đáp “như thị” trong nửa bộ sau đều biểu thị ý nghĩa tinh vi. Như trong phần nói về Ngũ Nhãn, đối với mỗi loại đều đáp tương xứng “như thị”. Đó là nói rõ “nhục nhãn chẳng nhất định là nhục nhãn” cho đến “Phật nhãn không nhất định là Phật nhãn”. Nói chung, năm không nhất định là năm, mà một chẳng nhất định là một, chẳng thể chấp nhất! Đấy được gọi là “các pháp nhất như, hết thảy đều là phải”, có ý hiển thị: “Chỉ có Như thì hết thảy đều là phải. Nếu không, thì đều chẳng phải”. Do vậy, đối với mỗi câu đáp đều nói “như thị”. Kế đó [đức Phật] hỏi “có phải là cát hay không?”, [trưởng lão] cũng đáp là “như thị”, nhằm nói rõ: Như Lai nói là cát, chính là dùng nghĩa Như để nói Thị, chẳng giống như phàm phu nói Thị. Lại hỏi về phước đức nhân duyên, cũng đáp là “như thị”. Đấy là nói rõ pháp nào cũng đều là duyên sanh, thấu hiểu duyên sanh tánh Không, thì pháp nào cũng đều là Như, pháp nào cũng đều là phải! Vì thế, kế tiếp đó nói: “Thử nhân dĩ thị nhân duyên, đắc phước thậm đa” (Người ấy do bởi nhân duyên ấy, được phước rất nhiều). Ý nói: Chỉ do duyên sanh thì mới có nhiều phước đức để có thể đạt được! Cũng vì chỉ là duyên sanh, hãy nên chẳng chấp vào tướng duyên sanh, mà hội quy vào tánh nhất như, tức tuy các pháp đều là duyên sanh, nhưng pháp nào cũng đều là Phật pháp. Ngoài ra, đều chẳng đáp “như thị”. Tới chỗ này, lại đáp là “như thị”, cũng có ý nghĩa giống như trên, nhưng nói hai lượt, nhằm khiến cho người ta sẽ coi trọng hai chữ Như Thị. Ắt là phải có thể Như thì sau đấy mới là Thị. 


Ở đây có ý nói: Ba mươi hai tướng cũng là một trong các pháp. Các pháp đều là Chân Như, há ba mươi hai tướng chẳng phải là Chân Như ư? Nhưng ắt phải nên hiểu được nghĩa Như thì mới Thị. Vì sao vậy? Nếu lãnh hội tánh và tướng như một, đã chẳng diệt tướng, mà cũng chẳng chấp tướng. Vậy thì quán Ứng Thân ba mươi hai tướng chính là quán Pháp Thân Như Lai vậy. Nếu trái nghịch nghĩa Như, ắt sẽ chấp tướng để quán tánh. Nếu không, bèn diệt tướng để quán tánh, tức là chẳng có một thứ gì là đúng! “Như thị, như thị, dĩ tam thập nhị tướng quán Như Lai” (Đúng như thế, đúng như vậy, dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai), hãy nên đọc thành một câu. Nói chung là nương theo nghĩa Như, dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai thì là đúng. Ý của trưởng lão là nói Quán và Kiến khác nhau. Khi trong tâm quán ba mươi hai tướng, vốn là tướng “vô tướng”. Như Lai hiện ba mươi hai tướng cũng là “tướng chính là phi tướng”. Nay hiểu rõ tướng vô tướng để tác quán, tức là đã chẳng giữ lấy tướng, mà cũng chẳng diệt tướng, chính là phù hợp với nghĩa Thật Tướng “vô tướng, vô bất tướng”. Vì thế nói “như thị, như thị, dĩ tam thập nhị tướng quán Như Lai”, với dụng ý nêu rõ: Đã là nhất như, quán tướng chính là quán tánh vậy! 


Ý nghĩa trong lời đáp của trưởng lão quả thật rất sâu, đúng là rất viên mãn, đúng là tương ứng với ý chỉ của Phật. Nhưng trong phần kinh văn kế tiếp, Như Lai lại càng đả phá để trừ khử cho sạch. Vì ý nghĩa như trưởng lão đã nói cố nhiên là đúng, nhưng trong đó còn có lý vi tế, chẳng thể không nhận rõ, biện định rõ ràng. Nếu không, ắt sẽ đến nỗi mơ hồ, mông lung, chưa thấy bảo là thấy, ngỡ cái xương hình yên ngựa của con lừa là xương cằm của cha
. Nghĩa ấy thật sự có mối quan hệ khẩn yếu, quả thật dễ khiến cho người học lẫn lộn nhất! Do đó, Phật và trưởng lão, một hỏi, một đáp, nhằm hiển lộ ý chỉ sâu xa, tinh vi, ẩn tàng ấy, khiến cho người học chẳng đến nỗi lầm tưởng vậy! 

2.2.2.2.2.2.2.1.2.2. Riêng trừ khử tình chấp 


Chia thành hai đoạn: 

1) Trừ khử “chấp giữ tướng” để nói rõ “chẳng một”. 

2) Trừ khử “diệt tướng” hòng nói rõ “chẳng khác”. 

2.2.2.2.2.2.2.1.2.2.1. Trừ khử chấp giữ tướng để nói rõ “chẳng một” 

2.2.2.2.2.2.2.1.2.2.1.1. Phá giải để chỉ bày sự trừ khử 


(Kinh) Phật ngôn: “Tu Bồ Đề! Nhược dĩ tam thập nhị tướng quán Như Lai giả, Chuyển Luân Thánh Vương tắc thị Như Lai”. Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn: “Thế Tôn! Như ngã giải Phật sở thuyết nghĩa, bất ưng dĩ tam thập nhị tướng quán Như Lai”. 


(經)佛言：須菩提！若以三十二相觀如來者，轉輪聖王則是如來。須菩提白佛言：世尊！如我解佛所說義，不應以三十二相觀如來。

(Kinh: Phật nói: “Tu Bồ Đề! Nếu dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai thì Chuyển Luân Thánh Vương sẽ là Như Lai”, Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: “Bạch Thế Tôn! Như con hiểu nghĩa do đức Phật đã nói, chớ nên dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai”). 

Ý đức Phật là: Ông nói “đúng như thế, đúng như vậy, dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai”, thoạt nghe thì rất đúng, nhưng nếu chưa nhận rõ cội nguồn, quả thật là sợ rằng sẽ “dường như đúng mà sai be bét”. Vì sao vậy? Ba mươi hai tướng há chỉ Như Lai hiện tướng ấy ư? Chuyển Luân Thánh Vương cũng có đủ, nhưng tướng của Luân Vương do phước nghiệp mà có, chẳng giống Như Lai do từ Pháp Thân hiển hiện. Nay nếu luông tuồng nói “đúng như thế, đúng như vậy, dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai” như vậy thì Luân Vương cũng là Như Lai mất rồi! Há chẳng phải là sai lầm to tát ư? Hãy nên biết: Lời Phật cố nhiên là nói về tướng được quán, nhưng ý Ngài thật sự nói về người có thể quán. Do Luân Vương là kẻ nghiệp thức chưa rỗng không, nhưng vì phước nghiệp, nên cũng có ba mươi hai tướng, đủ thấy các tướng đều là hư vọng, chẳng đáng để trông cậy. Nhưng nếu người quán nghiệp thức đã không, há chỉ quán ba mươi hai tướng của Luân Vương chẳng bị che lấp, dẫu quán sắc thân Ngũ Uẩn của chúng sanh, vẫn có thể thấy rõ Pháp Thân mà chẳng thấy có Ngũ Uẩn. Nếu chẳng phải vậy, dẫu đối diện Như Lai, vẫn chỉ là quán tướng, chẳng thể quán thấy Pháp Thân! 


Đức Phật nói như thế, chính vì thoạt đầu [hành nhân] phát tâm tu Quán, vô minh chưa phá mảy may, nên mới vướng trong nghiệp thức. Nếu nghe “nhất như, giai thị” là nói về pháp bình đẳng, chẳng suy xét khả năng của chính mình, cứ ngỡ quán tướng chính là quán tánh, chẳng biết cái được quán chính là nghiệp thức, chẳng phải là tánh. Hết thảy người học hãy nên khám nghiệm cặn kẽ như thế ở chỗ này. 


Khám nghiệm như thế nào? 

1) Hạng phàm phu lè tè sát đất từ vô thỉ tới nay, tánh và tướng từ lâu đã chẳng phải là một. Vì sao chẳng phải là một? Do giữ lấy tướng. Vì sao giữ lấy tướng? Do vì nghiệp thức. Do đó, ắt phải rỗng không hết sạch các tướng, tiêu diệt trọn hết tình thức thì mới đủ để nói “tánh và tướng như một”. 
2) Đức Phật nói nghĩa Như, chính là dạy [hành nhân] hãy thấu hiểu, nhận thức Nhất Chân pháp giới, trừ bỏ phân biệt, chấp trước hòng vô ngã. Vì thế, hãy nên tự thẩm định: [Chính mình] có phân biệt hay không? Có chấp trước hay không? Nếu có phân biệt, chấp trước vi tế, sẽ là nghiệp thức, sao có thể quán tướng chính là quán tánh cho được? 

Nói chung, “nhất như bình đẳng” chỉ có chư Phật mới có thể rốt ráo. Ắt phải chẳng chấp thật, lại còn tướng hư giả cũng diệt mất, mãi cho đến khi một niệm chẳng sanh, ngay cả “chẳng sanh” cũng không có, thì mới là như một, chẳng khác. Vì thế nói “các pháp như một” tức là chỉ thấy tánh của chúng như nhau, chẳng thấy tướng của các pháp. Không chỉ là như thế, dẫu cần phải là “nhất như, bình đẳng”, nhưng cũng chẳng có cái gì gọi là “nhất như, bình đẳng”, mà thật sự nhất như, thật sự bình đẳng. Há kẻ nghiệp thức chưa rỗng không có nên lầm lạc tự phụ? Nay nói “dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai”, rõ ràng là có năng quán (người quán) và sở quán (đối tượng được quán), sẽ là phân biệt, chấp trước, nghiệp thức rành rành, bèn nói “như thị” như thế đó. Trọn chẳng biết đã sớm chẳng phải là Như, chẳng có mảy may là Thị! Hành nhân xưa nay bao nhiêu kẻ thô niệm vừa dứt đôi chút, liền bảo đã chứng tam-muội! Tập khí còn nguyên đó, vội nói “tùy ý thong dong”. Đều là ngỡ lẫn lộn là viên dung, hiếm có kẻ nào chẳng đọa lạc! Xem đoạn kinh văn này, đúng là một nhát kim đau nhói đâm vào thóp vậy! 


Điều đức Thế Tôn phá trừ, trưởng lão vốn đã hiểu rõ. Vì thế, hễ có được cơ duyên liền chuyển. Những lời Ngài đáp trước đó, cũng do biết rõ mười mươi căn bệnh của chúng sanh. Do vậy, từ ngữ [trong lời đáp] hàm hồ, đợi đức Thế Tôn quở trách, phá trừ, khiến cho hết thảy chúng sanh đều tự khám phá, chẳng đến nỗi lẫn lộn, phiếm lạm vậy! 


Hễ [chánh kinh] nêu ra câu “Tu Bồ Đề bạch Phật” đều mang ý nghĩa trịnh trọng; ở đây cũng thế. [Nêu ra câu ấy] với dụng ý khiến cho học nhân chẳng thể xem nhẹ, xem lướt qua lần phá giải này! “Giải sở thuyết nghĩa” (Hiểu nghĩa đã nói) là nghe biết Luân Vương cũng cùng có tướng ấy, [tức là] tướng chẳng đủ để làm căn cứ, liền hiểu “các pháp nhất như” phải diệt sạch các tướng rồi mới được. Trưởng lão hiểu như thế, chính là để khiến cho người học hãy nên hiểu như thế. “Bất ưng” (Chẳng nên) ngụ ý nói rõ: Chẳng phải là tuyệt đối không thể! Nếu tình thức của người ấy đã rỗng không, tức là hữu tướng cũng giống hệt như vô tướng, vô tướng nào ngại hữu tướng. Nếu không, hễ có chút tình thức, chắc chắn sẽ lầm loạn, phiếm lạm! Do vậy bảo là “bất ưng”. Lời này chính là thống thiết răn dạy người học vậy! 


Nói chung, đức Phật nói “nhất như, bình đẳng”, nhằm dạy “một” hay “khác” đều chớ nên chấp. Nay dùng tướng để quán tánh, rõ ràng là chấp nhất, há còn nói là “nhất như” được ư? 


Chuyển Luân Thánh Vương dùng Thập Thiện để giáo hóa cõi đời, chẳng dùng đến binh lực mà oai thế khuất phục bốn phương, là người có phước đức bậc nhất trong nhân loại, tự nhiên có thất bảo xuất hiện, tùy ý tự tại! Món báu thứ nhất là Luân Bảo. Vua ngự trên cái bánh xe ấy, tuần hành bốn phương, do vậy được gọi là Chuyển Luân Thánh Vương. Luân có bốn loại là vàng, bạc, đồng, sắt. Có được kim luân thì gọi là Kim Luân Vương, làm vua bốn đại châu. Ngân Luân Vương làm vua ba châu Đông, Tây, Nam. Đồng Luân Vương làm vua hai châu Đông và Nam. Thiết Luân Vương làm vua một châu, tức Nam Diêm Phù Đề. Do sức phước đức nên [Luân Vương] có đủ ba mươi hai tướng, nhưng thiếu thanh tịnh, chẳng rõ ràng [như tướng của đức Phật], do các tướng ấy từ phước nghiệp hữu lậu mà thành, chẳng giống như do vô lậu Pháp Thân hiện ra! 

2.2.2.2.2.2.2.1.2.2.1.2. Nói kệ để kết lại 

(Kinh) Nhĩ thời, Thế Tôn nhi thuyết kệ ngôn: “Nhược dĩ sắc kiến ngã, dĩ âm thanh cầu ngã, thị nhân hành tà đạo, bất năng kiến Như Lai”. 


(經)爾時，世尊而說偈言：若以色見我，以音聲求我，是人行邪道，不能見如來。

(Kinh: Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn bèn nói kệ rằng: “Nếu dùng sắc thấy ta, dùng âm thanh cầu ta, người ấy hành tà đạo, chẳng thể thấy Như Lai”).

“Nhĩ thời” (Lúc bấy giờ) chính là lúc phá giải vừa mới xong. Nêu ra hai chữ ấy chính là dạy học nhân phải nên đồng thời thấu hiểu khoa trên đây, vì những điều được nói trong bài kệ chính là nguyên do phá giải vậy. Chữ Sắc chỉ chung hết thảy sắc tướng, ba mươi hai tướng cũng được bao gồm trong ấy. Hai chữ Ngã là nói về Như Lai, tức là nói đến tánh. “Âm thanh” bao gồm âm thanh thuyết pháp trong ấy, tức là nói chớ nên chấp giữ “nhất như, bình đẳng” như đã nói trên đây, hướng vào văn tự âm thanh để cầu! “Kiến sắc” (thấy sắc) tức là Nhãn Thức, “văn thanh” (nghe tiếng) tức là Nhĩ Thức. Nêu ra hai thức để khái quát các thức khác. Nói chung, thấy, nghe, hay, biết, tuy bản thể của chúng là tánh, nhưng chúng sanh từ vô thỉ đến nay đã biến chúng thành Thức. Nay nếu dùng sắc để thấy, dùng âm thanh để cầu, hiển nhiên là nghiệp thức nắm quyền hành xử, chấp trước cảnh tướng lục trần. Muốn dùng đó để thấy Pháp Thân, dùng đó để cầu Pháp Thân, rõ ràng là vọng kiến, rõ ràng là hướng ra phía ngoài truy cầu. Tri kiến đã hết sức bất chánh, mà còn muốn thấy Pháp Thân Như Lai ư? Vì thế, chê trách rằng: “Thị nhân hành tà đạo, bất năng kiến Như Lai” (Người ấy hành tà đạo, chẳng thể thấy Như Lai). Do tánh Chân Như chẳng phải là cảnh giới của nghiệp thức phân biệt, chấp trước. Kết lại ý nghĩa “muốn quán nhất như, mà chẳng hết sạch tình thức thì sẽ chẳng thể!” 


Chắc có kẻ nói: Kinh Phật thường dạy mọi người quán tướng hảo của Phật, là vì lẽ nào? Cần phải biết: Đấy là phương tiện. Nói “phương tiện” tức là chứa đựng hai ý nghĩa: 

1) Chúng sanh chỗ nào cũng đều chấp trước. Vì thế, khiến cho họ bỏ nhiễm quán tịnh thì đây là phương tiện thứ nhất. 

2) Đã biết quán tịnh, lại khiến cho họ tiến đến rốt ráo như những điều được nói ở đây; đấy là phương tiện thứ hai vậy.

Bởi lẽ, từng bước dẫn mọi người tiến nhập thù thắng, thì gọi là “phương tiện”. Do vậy, trong Thập Lục Quán Kinh, điều trọng yếu nhất là mấy câu “thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật” (tâm này là Phật, tâm này làm Phật). Hiểu hết thảy duy tâm, sẽ biết tuy quán tướng hảo, nhưng chẳng chấp đó là thật. Đấy là trừ khử tình thức phân biệt, chấp trước. Do vậy, người niệm Phật tuy quán thấy Phật Di Đà hiện tiền, Cực Lạc hiện tiền, cũng chớ nên chấp là vì lẽ này! Vì sao vậy? Vì tướng do tâm tạo. Cái tâm tự tánh thanh tịnh vốn vô tướng, vô bất tướng, tướng và bất tướng lại càng chẳng cần bận tâm! Chớ nên không biết lý này! Hãy nên biết: Để ý nơi đó, sẽ là phân biệt, chấp trước!


Trên đây đã trừ khử tướng đến chỗ tột bậc, mà cũng chính là tổng kết của nửa bộ sau từ phần “chẳng có pháp để phát tâm” cho tới chỗ này. Bởi lẽ, khi phát tâm, liền có thể chẳng chấp giữ pháp Bồ Đề. Vì hễ có đôi chút chấp giữ, sẽ là chấp sắc tướng, sẽ là hướng ra ngoài rong ruổi tìm cầu, sẽ chẳng phải là chánh tri chánh kiến. Đó là pháp chấp và ngã chấp, sẽ trái nghịch tánh không tịch, há có thể thấy Như Lai được ư? Vì thế, dạy Bồ Tát thông đạt pháp vô ngã là vì lẽ này. Nếu không, sẽ là tu mù, luyện đui, đi theo tà đạo, muốn nấu cát thành cơm, vĩnh viễn chẳng thể đạt tới mục đích. Do tu hành chính là lấy “thấy Như Lai” làm mục đích. Vì thế, phải nên thông đạt. 


Nhưng trừ khử tướng chỉ là chớ nên chấp giữ mà thôi. Nếu hiểu lầm là “diệt tướng” thì lại hết sức sai lầm! Do vậy, bèn có kinh văn thuộc khoa tiếp theo! Dưới đây là khoa “trừ khử Diệt Tướng để nêu rõ chẳng khác”. Nay tôi trước hết sẽ nói ý nghĩa trọng yếu trong ấy. Trong nửa bộ sau, khoa này không chỉ nặng vạn cân, mà các điều đã nói từ phần mở đầu kinh như “chẳng nên giữ lấy pháp, chẳng nên giữ lấy phi pháp, chẳng phải phi pháp”, và đã nói “tức phi”, lại nói “thị danh”, mãi cho tới chỗ này mới nói rõ nguyên do. Vì thế, trong toàn thể bộ kinh, [khoa này] cùng với khoa trên đây, tức khoa “nói rõ chẳng một” chính là chỗ then chốt khẩn yếu nhất. Ví như ngàn núi muôn hang, ngoằn ngoèo uốn lượn, chạy tới nơi đây, cùng xoay vòng bao bọc, kết tròn lại, khiến cho vô số ngọn, rặng chập chùng, không gì chẳng được dính dáng mà thành hữu tình, hữu thế! Cần phải biết: Nửa bộ đầu nhằm nói với người mới mong phát tâm. Do vậy, dạy họ “Không lẫn Hữu đều chẳng chấp” để phù hợp Trung Đạo. Phàm nói các chỗ “tức phi, thị danh”, ngữ khí phần lớn đều kiêm cả hai bên. Đã chẳng thể chấp Hữu, lại chẳng thể chấp Không. Nói là “thị danh” hàm nghĩa: Có danh tướng tuy là giả, nhưng chưa từng chẳng phải [là diễn tả hoặc khơi gợi người nghe lãnh hội thực chất]! 


Cho tới nửa bộ sau là nói với người phát đại tâm, tu đại hạnh, lại còn có thể chẳng chấp giữ tướng của hết thảy các pháp, nhưng lại sợ họ riêng chấp giữ tướng của pháp Bồ Đề, sẽ trọn gây hệ lụy cho không tịch, trọn chẳng thể chứng tánh, nhưng cái chấp này tột bậc vi tế, khó trừ nhất! Vì thế, những điều được nói trong nửa bộ sau đều là thống thiết trừ khử chấp trước vào bên Hữu, tuy có lúc “tức phi” và “thị danh” cùng nói, nhưng ngữ khí phần nhiều thiên trọng “tức phi”, ngụ ý: Pháp tướng “tuy là” (tuy diễn tả chân pháp), nhưng rốt cuộc [danh tướng ấy] là giả danh. Do là giả danh, cho nên có nghĩa là “tức phi”. Ắt phải đợi trừ khử sao cho mảy trần chẳng nhiễm, chẳng vướng mắc tơ tóc gì, sau đấy mới lại quay đầu lại, nói “chớ nên chấp Không”. Vì thế bảo “có ý nghĩa nặng vạn cân”. Đấy chính là như ý nghĩa trong nhà Thiền nói “bách xích can đầu, cánh tấn nhất bộ” (đầu sào trăm thước, lại tiến thêm một bước nữa). Lại nói: “Hoàn yếu phiên cá cân đẩu” (Còn phải tung mình lộn nhào). “Lộn nhào” chính là xoay đầu lại. Hơn nữa, nửa bộ đầu nói “chớ nên chấp Không”, chỉ nói đó là lẽ đương nhiên. Nếu ở đây chẳng có câu “ư pháp, bất thuyết đoạn diệt tướng” (nơi pháp, chẳng nói tướng đoạn diệt) để chỉ bảo, không chỉ là lý ấy chưa rõ, mà cũng chẳng có chỗ quy kết, tinh thần của cả bản kinh cũng không kết tụ được! Do đó nói “khoa này và khoa trước đó là chỗ then chốt trọng yếu của cả bản kinh”, vì đây là chỗ quy kết của các nghĩa đã nói từ đầu kinh cho tới đây. Tuy nhiên, nửa bộ sau từ phần mở đầu trở đi, chuyên trừ khử chấp Hữu. Khoa trước tuy có phần tổng quy kết “trừ Hữu”, chứa đựng ý nghĩa u thâm, nhưng Lý vốn nhất quán, còn dễ nói rõ. Chỉ có khoa này, bỗng nhiên “xoay bánh lái”, nhãn quang nhìn bốn phía, ngữ khí lẫn tinh thần đều chuyên chú nơi nửa bộ trước. Vì thế, trong một câu bao hàm nhiều nghĩa. Đúng là như “trắc khán thành phong, hoành khán thành lãnh, diện diện giai phóng quang minh, giai thành dị thái” (nhìn nghiêng thành ngọn, nhìn ngang thành rặng, mặt nào cũng đều tỏa sáng, đều có vẻ rực rỡ khác nhau), chẳng biết nói từ đâu. Nay muốn nói rõ đạo lý nơi mỗi mặt, trước hết hãy nên nói ý chỉ to lớn. Đã hiểu rõ ý chỉ to lớn rồi, sẽ dễ hiểu rõ mỗi mặt hơn! 


Hãy nên biết: Tánh là Thể của  hết  thảy  các  pháp. Tướng  là  mặt 
ngoài. Bởi lẽ, tu hành vốn là để chứng tánh. Do vậy, chớ nên chấp tướng bề ngoài. Đấy chính là lý nhất định, nhưng có bề trong thì cũng cần có bề ngoài. Nếu chỉ có chủ thể, trọn chẳng có biểu hiện, chủ thể cũng tồn tại trơ trọi, chẳng có tác dụng. Do vậy, tu hành muốn chứng tánh thì chớ nên chấp giữ tướng, mà cũng chớ nên đoạn diệt tướng. Đây cũng là lý nhất định. Ví như xây nhà, kèo, cột là cái sườn chánh, là Thể. Cửa cái, cửa sổ, cánh cửa, vách, cho đến gạch, ngói, tro, đá v.v… là mặt ngoài, là tướng. Tự nhiên cần phải chú trọng cột, kèo trước hết, nếu chỉ biết chấp giữ các tướng bên ngoài, chẳng biết chú trọng cái Thể chủ yếu, sao có thể được? Nhưng nếu chỉ có cột, kèo chánh yếu, trọn chẳng có cửa cái, cửa sổ, cánh cửa, tường vách, há còn có thể gọi là “nhà” ư? Cất nhà là như vậy, tu hành cũng thế. Xem thí dụ này, sẽ có thể hiểu rõ lý “chớ nên chấp tướng, mà cũng chớ nên phế tướng”. Đó là tông chỉ quan trọng nhất để đức Phật nói khoa này! 

2.2.2.2.2.2.2.1.2.2.2. Trừ khử “diệt tướng” để nói rõ “chẳng khác” 

2.2.2.2.2.2.2.1.2.2.2.1. Nêu bày sự răn nhắc.


(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhữ mạc tác thị niệm, Như Lai bất dĩ cụ túc tướng cố, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Tu Bồ Đề! Mạc tác thị niệm: Như Lai bất dĩ cụ túc tướng cố, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.


(經)須菩提！汝若作是念，如來不以具足相故，得阿耨多羅三藐三菩提。須菩提！莫作是念：如來不以具足相故，得阿耨多羅三藐三菩提。


(Kinh: Tu Bồ Đề! Ông đừng nghĩ thế này: Như Lai chẳng do tướng trọn đủ mà đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Tu Bồ Đề! Đừng nghĩ thế này: Như Lai chẳng do tướng trọn đủ mà đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề).


Như đã nói trên đây, có thể biết khoa “trừ khử diệt tướng” này có ý nghĩa rộng sâu; nhưng không chỉ là rộng sâu, mà còn ẩn chứa nhiều nghĩa, đầu mối lại nhiều, tột bậc chẳng dễ nói. Đã nói là chẳng dễ, có thể biết là khó lãnh hội, nhưng đã là chỗ then chốt trọng yếu, trọn chẳng thể không cẩn thận lãnh hội! Ngay cả như trong phần nêu bày sự răn nhắc thiết tha, vừa mở đầu đã lạ lùng! Vì sao nói “Như Lai chẳng dùng tướng trọn đủ để đắc Vô Thượng Bồ Đề” vậy? Hãy nên biết: Bề ngoài nói “tướng trọn đủ”, nhưng thật sự ẩn tàng nghĩa “tu phước đức”, do trọn đủ các tướng là vì tu phước đức. Trong kinh Phật, loại cú pháp này rất nhiều; đó gọi là “hỗ tương ảnh hiển” (互相影顯, phản chiếu để làm rõ nghĩa cho nhau). Nếu dùng văn tự để nói thì giống như nói “đừng nghĩ như thế này, Như Lai chẳng do tu phước đức mà đắc Vô Thượng Bồ Đề”, há chẳng trực tiếp, nhanh chóng, thỏa đáng hơn ư? Nay chẳng nói như thế, lại dùng “trọn đủ tướng” để nói là do có hai tầng thâm ý: 


1) Nhằm dẫn khởi phần kinh văn sau đó “chẳng nói tướng đoạn diệt” để đối ứng với “chẳng chấp giữ tướng” trong phần trước, hòng nêu rõ ý nghĩa “chẳng chấp hai bên”. Hơn nữa, phần trên đã nói là Như Lai, phần dưới nói “tướng trọn đủ”, có thể nêu rõ ý nghĩa “tánh tuy vô tướng, nhưng cũng là vô bất tướng”. 


2) Nói một tướng trọn đủ, người nghe sẽ có thể lãnh hội trong ấy có bóng dáng của tu phước đức. Nếu nói “tu phước đức”, người nghe chưa chắc đã nghĩ là nói “trọn đủ tướng”. Đó là cách nói thiện xảo! Nói chung, một lời như thế bao gồm cả hai điều, do phần trước đã nói Luân Vương cũng có ba mươi hai tướng, nhưng là do tu phước mà được, [tức là sự chấp trước tướng phước đức] đã bị đả phá, lại sợ người nghe hiểu lầm “chứng tánh chẳng cần tu phước”. Lại do phần trên đã nói “dùng sắc để thấy ta là hành tà đạo”, sợ người nghe hiểu lầm “để thấy Như Lai ắt phải diệt tướng”. Nay lập thuyết như thế, tức là hai loại hiểu lầm đều bị trừ khử, cho nên nói là “thiện xảo”. Chữ Thị trong “nhữ mạc tác thị niệm” (ông đừng nghĩ như thế này) là nói tới ý “chẳng dùng tướng trọn đủ” v.v… trong phần kinh văn tiếp theo đó, chính là vì sợ người ta nghe nói những điều trước đó, sẽ nẩy sanh hiểu lầm, mà nghĩ như thế. Do trưởng lão là bậc đương cơ, đại diện chúng sanh, [đức Phật] chỉ cần hướng về trưởng lão nói, chứ thật ra là dạy bảo trọn khắp hết thảy mọi người. 


Câu “đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” ngầm chứa nhiều nghĩa, phải nói theo từng tầng một. 

1) A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề nghĩa là Vô Thượng Chánh Đẳng Giác, nhưng cũng bao hàm ý nghĩa Phật và Như Lai. Vì sao nói là bao gồm nghĩa Như Lai? Như Lai là Pháp Thân bình đẳng, chẳng có cao thấp. Thể dứt bặt đối đãi; cho nên nói là Vô Thượng. Do bình đẳng, nên nói là Chánh Đẳng. Bất giác thì chẳng thể chứng, nên nói là Chánh Giác. Vì sao nói có ý nghĩa chữ Phật [trong ấy]? Phật là giác, cho nên nói là Chánh Giác. Tự giác, giác tha, chẳng hai, chẳng khác, nên nói là Chánh Đẳng. Giác đã viên mãn, đạt tới địa vị rốt ráo, nên nói là Vô Thượng. Vì thế, Vô Thượng Chánh Đẳng Giác có thể nói là “tánh đức Như Lai”, là từ ngữ để gọi chung quả đức Phật. Ở đây, không nói Phật, không nói Như Lai, mà nêu lên tên gọi chung để nói, nhằm hiển thị hai ý nghĩa: 

a) Do phần trên đã nói rõ là “tướng trọn đủ”, ẩn chứa ý nghĩa “tu phước đức”, nếu chỉ nói tới phước đức tu nhân để mong quyết đạt được cái quả thì nên dùng Phật để nói. Nếu chỉ xét theo phương diện “tướng tuy chẳng phải là tánh, mà vẫn chẳng lìa tánh”, hãy nên dùng Như Lai để nói. Nay câu trên đây đã chứa đựng cả hai nghĩa ẩn và hiển, do vậy hãy nên dùng danh xưng chung cùng chứa đựng hai phẩm đức “tánh” và “quả” để gọi vậy. 


b) Vừa mới nói “đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” chính là để dẫn khởi “phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” trong phần sau, đó là do muốn dựa vào quả chứng để nói rõ nhân tâm (cái tâm tu nhân), hòng nêu rõ lúc vừa mở đầu nửa bộ sau đã nói nghĩa chân thật “thật sự chẳng có pháp phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Khi mở đầu, trước hết liền nói nghĩa “chẳng có pháp để phát Bồ Đề”. Kế tiếp nói rõ nghĩa “chẳng có pháp để đắc Bồ Đề”. Một đằng phát, một đằng đắc, đối ứng nhau mà nói. Ở đây cũng là nói đối ứng “một đằng đắc, một đằng phát”, chính là để bổ túc ý nghĩa đã nói lúc mở đầu [nửa bộ sau]. Vì sao bảo là bổ túc? Nhằm nói rõ “pháp” được nói trước đó bao hàm phi pháp. “Chẳng có pháp” được nói trong phần trước chính là chẳng chấp hai bên, pháp và phi pháp đều chẳng có! Như vậy thì mới là phát Bồ Đề. Nếu chỉ hiểu một phía “chẳng giữ lấy pháp”, chưa khỏi rơi vào Không, sao còn có thể nói là “phát Vô Thượng Bồ Đề” được nữa? Ở đây, Đắc và Phát cùng nói, cùng với lúc vừa mở đầu đã cùng nói, phản chiếu lẫn nhau thành ý chỉ trọng yếu để tiến nhập. Do vậy, lại đủ để chứng minh sau chữ Bồ Đề, chẳng có chữ Tâm như trong phần trước đã nói. Tức là trong phần kinh văn ở đây, sau “phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”, há nên chấp [phải thêm vào] một chữ Tâm ư? Đấy chính là do kẻ chẳng hiểu rõ ý chỉ của kinh, luông tuồng thêm vào bừa bãi, há chẳng phải là lầm lẫn to lớn ư? 


2) Nói một chữ Đắc cũng có ý nghĩa tinh diệu. Chữ Đắc ấy chính là nói đối ứng khít khao với chữ Quán trong khoa trước. Do đối ứng khít khao với chữ Quán mà nói chữ Đắc, rõ ràng là ý nghĩa “quán thì chớ nên giữ lấy tướng, đắc thì chớ nên phế tướng”. Vì sao vậy? Đạo tu Quán chú trọng nơi kiến tánh. Quán tướng há có thể kiến tánh? Trong nửa bộ đầu, đã nói rõ ràng: “Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (Nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, sẽ thấy Như Lai). Vì thế, muốn thấy Như Lai, phải có thể thấy “các tướng chẳng phải là tướng” thì mới được. Nay nói “dùng ba mươi hai tướng để quán Như Lai”, vẫn chưa thể “thấy tướng chính là chẳng phải tướng”, sao có thể thấy Như Lai cho được? Lầm dẫn nghĩa Như, tự cho là đúng, chẳng biết nghĩa Như, tuy chẳng phế tướng, cũng phải nên chẳng giữ lấy tướng thì mới gọi là Như. Nay chấp vào một bên, sao gọi là Như cho được? Hồ đồ hết mức, cho nên [đức Phật] đả phá rằng [kẻ đó] “hành tà đạo, chẳng thể thấy [Như Lai]” nhằm nói rõ tánh và tướng chẳng phải là một! 


Khoa này chẳng nói Quán mà nói Đắc, đó là nói xét theo tu nhân để chứng quả. Đó cũng là xét theo tánh và tướng để nói Đắc. Vì sao vậy? Do tánh và tướng chẳng đắc, chẳng gọi là chứng quả. Ý nói: Nếu có thể chẳng chấp tướng, tướng cũng nào có ngăn ngại tánh, cho nên sẽ đắc. Nói chung, tánh là trong, tướng là ngoài. Nói theo trong và ngoài thì tánh và tướng chẳng phải là một. Nếu nói theo “ngoài thì ắt có trong, trong ắt có ngoài, trong ngoài hợp nhất” thì tánh và tướng chẳng khác. Điều này giống như mua nhà, phải nên xem xét kèo cột. Nếu chỉ nhìn tướng bên ngoài, mà bảo “nhìn tướng bề ngoài chính là thấy kèo cột”, há chẳng phải là nói đùa ư? Nhưng nếu chỉ có kèo, cột, mà cửa cái, cửa sổ, cánh cửa, tường vách, nhất loạt chẳng có tướng bề ngoài, thì tuy có được cái nhà ấy, có khác gì chẳng được? Tu hành cũng như vậy. Nói theo quán, ắt chớ nên giữ lấy tướng. Nói theo đắc, ắt phải nên đừng phế tướng. Hiểu rõ thí dụ này, sẽ có thể triệt để hiểu rõ lý “một và khác đều chẳng nên chấp!”. Càng có thể thấy đức Phật thuyết pháp, mỗi lời đều có chừng mực, mỗi chữ đều chứa đựng diệu lý, đúng là sợ người học sơ ý, hời hợt, đối với đạo lý “tánh tướng chẳng một, chẳng khác” cứ nuốt trộng quả táo, chẳng thể lắng lòng cặn kẽ lãnh hội. Nay xem những điều vừa nói trên đây, đức Thế Tôn đã nương theo Hàng Bố trong “tánh tướng viên dung” để vạch ra rành rẽ, phân minh, rõ ràng, rành mạch cho hết thảy người học. Nếu có thể thân thiết lãnh hội, sẽ tự có thể đã chẳng giữ lấy tướng, lại còn chẳng giữ lấy phi tướng. Vừa có Hàng Bố, lại còn có thể Viên Dung. Chuyện nào cũng đều phù hợp Trung Đạo, pháp nào cũng đều chẳng trái nghịch tự tánh. 


3) Phải nên biết: Những điều đã nói trên đây cũng có ý nghĩa chiếu rọi lẫn nhau, chớ nên không biết! Vì sao nói vậy? Khoa trước nói về Quán là nói theo phía cái nhân, nhằm dạy rõ “tu nhân thì chớ nên chấp giữ tướng, chớ nên tu phước hữu lậu”. Hãy nên biết: Tu nhân đã chẳng thể giữ lấy tướng, chứng quả sao lại có thể giữ lấy tướng? Chỉ là chẳng phế tướng mà thôi! Khi còn thuộc địa vị tu nhân, chớ nên tu phước hữu lậu, do tu cái nhân vô lậu, sẽ có thể chứng cái quả vô lậu. Khoa này nói “đắc” là nói theo phía quả, nhằm giảng về chứng quả, trọn chẳng phải là phế tướng, cũng chẳng phải là không do tu phước mà có. Hãy nên biết: Chứng quả đã chẳng phải là phế tướng, tu nhân lại há nên phế tướng? Chỉ là chẳng thể chấp giữ mà thôi! Quả chẳng phải là không do tu phước mà có, thì khi còn đang tu nhân, chỉ nên chẳng tu phước hữu lậu, há có phải là dạy tuyệt đối chẳng tu ư? Nhân quả như một, cố nhiên chiếu rọi lẫn nhau để giảng rõ vậy! 


4) Khoa trước và khoa này, đôi đằng đối chiếu để xem, lại có ý nghĩa trọng yếu. Trong phần Trường Hàng thuộc khoa trước, có ý nói: Luân Vương cũng có ba mươi hai tướng mà chẳng phải là Như Lai, nhằm nói rõ ý nghĩa “tu phước mà chẳng tu huệ, sẽ không thể đắc quả Vô Thượng Bồ Đề”. Khoa này răn nhắc đừng khởi ý niệm “chẳng tu phước mà đắc quả Bồ Đề”, nhằm nói rõ ý nghĩa “tu huệ mà chẳng tu phước, cũng chẳng thể đắc quả Vô Thượng Bồ Đề”. Trong bốn câu kệ thuộc khoa trên, quở trách “dùng sắc và âm thanh để thấy Như Lai là hành tà đạo”, nhằm nêu rõ ý nghĩa “kiến tánh chớ nên giữ lấy tướng”. Khoa này răn nhắc đừng nẩy sanh ý niệm “chẳng do tướng trọn đủ mà đắc Bồ Đề”, nhằm nói rõ ý nghĩa “kiến tánh trọn chẳng phải là phế tướng”. Từ điều thứ nhất đến điều thứ tư, gộp lại để xem, đã đem [các ý nghĩa] “lý, tánh, sự, tu” cùng với “tánh tướng chẳng một, chẳng khác” vừa là Hàng Bố, vừa là nhân nhân quả quả Viên Dung, nói tới chỗ vi tế, chặt chẽ tột bậc, trọn vẹn tột bậc, nhưng các ý nghĩa được chứa đựng vẫn chẳng phải chỉ là như thế! 


5) Khoa trước nói Quán, khoa này nói Niệm. Quán và Niệm có cùng một nghĩa. Gộp hai khoa lại để nói, có ý nói rõ: Tướng và phi tướng, phước và phi phước, hai bên đều chẳng chấp, đó là chánh quán, là chánh niệm. Nếu chỉ giữ lấy một bên, tức chẳng phải là chánh quán, chánh niệm. Vì sao vậy? Do chẳng khế hợp Trung Đạo. Vì thế, khoa trước đã quở trách “giữ lấy tướng chính là hành tà đạo”. Khoa này thì lại đối với chuyện giữ lấy phi tướng bèn răn nhắc thiết tha “đừng nghĩ như thế”. 

 
6) Ba mươi hai tướng là Ứng Thân. Ứng Thân sanh diệt vô thường. Do thuận tiện nói rõ ý nghĩa “tánh và tướng chẳng phải là một”, khoa trên do trừ khử chuyện giữ lấy tướng, bèn nêu ra ba mươi hai tướng để nói. “Tướng trọn đủ” tức là như trong phần trên đã nói là “cụ túc chư tướng”, chính là Báo Thân. Nhưng xét theo tướng để nói, thì gọi là Báo Thân. Nói theo tánh thì gọi là Báo Đắc Pháp Thân, tức là nói theo nghĩa “tánh và tướng chẳng khác”. Vì vậy, ở đây trừ khử “diệt tướng”, lại nêu ra tướng trọn đủ để nói. Hãy nên biết: Nói như thế cũng là chiếu rọi lẫn nhau để nêu tỏ ý nghĩa! Vì sao vậy? Ba mươi hai tướng chớ nên giữ lấy, thì có thể biết: Tướng trọn đủ cũng chớ nên giữ lấy. Tướng trọn đủ chớ nên diệt, thì có thể biết là ba mươi hai tướng cũng chớ nên diệt. Tách ra để nói chỉ nhằm dễ dàng hiển thị ý nghĩa “chẳng một, chẳng khác” đó thôi! 


7) Trong phần “chẳng dùng tướng trọn đủ để đắc Bồ Đề” lại còn chứa đựng ý nghĩa tinh vi. Hãy nên biết: Thành tựu tướng trọn đủ là do phước huệ song tu mà có, không chỉ là tu phước mà thôi! Thế nào là song tu? Khi tu phước thì liền biết chẳng chấp tướng. Biết “chẳng chấp tướng” sẽ là huệ. Do vậy, có thể thành tựu tướng trọn đủ, đắc Vô Thượng Bồ Đề. Điều này hoàn toàn khác hẳn đường lối của Luân Vương, vì phước nghiệp của Luân Vương được gọi là hữu lậu, chẳng có chi khác, do tu phước chấp tướng mà ra. Do vậy, chỉ có thể thành tựu ba mươi hai tướng, chỉ có thể đắc cái quả Luân Vương. Do vậy, có thể biết: Ở đây tuy nói là “chẳng diệt tướng”, thật ra, đã kèm thêm ý nghĩa “chẳng giữ lấy tướng” trong ấy. Đó là vì nó chẳng khác tánh. Tầng ý nghĩa này chính là ý nghĩa tinh diệu của khoa này. Do vậy, nêu ra tướng trọn đủ để nói rõ “chẳng khác”, tông chỉ ở chỗ này! Vì sao vậy? “Chẳng khác” tức là nhất như, ắt là tướng và phi tướng hai bên đều chẳng giữ lấy, mới gọi là “nhất như”. Như đối với những điều được nói trong khoa trước, nếu chỉ biết một phía “chẳng giữ lấy phi tướng”, sao có thể gọi là “nhất như” được ư? 


Gộp chung lại các nghĩa đã nói, sẽ có thể hiểu rõ ý nghĩa của khoa này. Không gì chẳng vì sợ người nghe do nghe nói “trừ khử tướng” trong phần trước, sẽ lệch về phía Không, hiểu lầm là tuyệt đối vô tướng, sẽ mâu thuẫn với Thật Tướng “vô tướng, vô bất tướng”, sẽ chẳng phải là nghĩa Như của các pháp, chẳng phải là pháp bình đẳng, sẽ chẳng đắc quả Vô Thượng Bồ Đề, chẳng thấy Như Lai vậy! Vì thế, thiết tha răn nhắc đừng nghĩ như thế! Nếu nghĩ như thế, chính là tà kiến, chẳng phải là chánh kiến. Luận theo đạo lý, luận theo ngữ khí, chỉ một câu “mạc tác thị niệm” (đừng nghĩ như thế) này, ý nghĩa đã trọn. Nay lại nói ngay hai câu “Như Lai bất dĩ cụ túc tướng” (Như Lai chẳng do tướng trọn đủ), lại còn lặp lại để nêu rõ, khiến cho mọi người biết chú trọng hai câu ấy chính là ý nghĩa trọng yếu, chẳng thể xem nhẹ được! Vì thế “mạc tác thị niệm” cần phải đọc liền một hơi với hai câu kế  đó. Nếu  đọc  ngắt  ra, sẽ 
cảm thấy hai câu sau bị trùng lặp! 


Tôi từng thấy một bản khắc đầu đời Thanh, lầm lẫn ngắt câu từ chữ Niệm, lại e ngại hai câu sau trùng lặp, bèn bỏ đi chữ Bất, thành ra “Như Lai dĩ cụ túc tướng cố, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (Như Lai do tướng trọn đủ mà đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề) sai lầm to! Cần phải biết: Có chữ Bất, hàm nghĩa: Tuy chẳng nên giữ lấy tướng, mà cũng chớ nên phế tướng! Ngữ khí song chiếu cả hai bên, viên dung hoạt bát chi bằng! Nếu bỏ đi chữ Bất, ngữ khí sẽ là chấp lấy một bên “giữ lấy tướng”, vướng mắc, trì độn, khác biệt một trời một vực! Đại Trí Độ Luận nói: “Bát Nhã như đống lửa lớn, bốn phía đều chẳng thể chạm”. Há có thể có thể đặt một câu trì độn ư? Thử xem văn tự trong kinh này, trọn chẳng có một chữ nào nói thừa thãi. Luận theo mặt văn tự, cũng là bút pháp thần kỳ tuyệt diệu! Chẳng do tài dịch thuật của La Thập đại sư, sẽ chẳng thể hay khéo đến như thế. Đem bản dịch của Ngài so với các bản dịch khác, sẽ tự biết. Loại khắc bản đầu đời Thanh ấy, may mà chẳng có ai phỏng theo! Nếu không, trong bản lưu thông hiện thời, lại có nhiều thêm một điều độc hại! 

2.2.2.2.2.2.2.1.2.2.2.2. Kết lại phần hiển thị chánh nghĩa 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhữ nhược tác thị niệm, phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề giả, thuyết chư pháp đoạn diệt, mạc tác thị niệm, hà dĩ cố? Phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề giả, ư pháp bất thuyết đoạn diệt tướng.


(經)須菩提！汝若作是念，發阿耨多羅三藐三菩提者，說諸法斷滅。莫作是念，何以故？發阿耨多羅三藐三菩提者，於法不說斷滅相。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu ông nghĩ thế này “phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, nói các pháp đoạn diệt”, đừng nghĩ như vậy. Vì sao vậy? Phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, đối với pháp, chẳng nói tướng đoạn diệt). 

Kinh nghĩa trong khoa này hết sức khúc chiết, tinh tế, hãy nên lắng lòng lãnh hội. Trong bản lưu thông, sau chữ Bồ Đề luôn có chữ Tâm, chứ bản chép tay của người đời Đường đều chẳng có. Chữ Tâm được thêm vào khoảng thời Ngũ Đại, chớ nên thêm vào! 

Khoa này chính là để nói rõ nguyên  do  có  khoa “nêu  bày, thống 
thiết răn nhắc” trên đây. Từ “nhữ nhược tác thị niệm” (nếu ông nghĩ như thế này) cho tới “thuyết chư pháp đoạn diệt” (nói các pháp đoạn diệt) là một đoạn, nhằm nói rõ nguyên do “tác thị niệm” trong kinh văn thuộc phần trước. Một đoạn từ “hà dĩ cố” trở đi nhằm nói rõ nguyên do “mạc tác thị niệm” (đừng nghĩ như thế) trong kinh văn thuộc phần trên. Chánh nghĩa trong khoa trước đến chỗ này mới được hiển lộ. Vì thế, đặt tựa đề cho khoa này là “kết hiển chánh nghĩa” (kết lại bằng cách hiển lộ chánh nghĩa). “Nhữ nhược tác thị niệm” tức là nói [nếu ông] nghĩ “Như Lai chẳng dùng tướng trọn đủ để đắc Vô Thượng Bồ Đề”. 
Chữ Pháp trong “thuyết chư pháp” tiếp nối sát ngay “cụ túc tướng” (tướng trọn đủ), bởi tướng trọn đủ là do tu phước mà thành. Tu phước bằng cách nào? Chính là rộng hành các pháp Lục Độ. Do vậy, nếu nói “chẳng do tướng trọn đủ”, sẽ chẳng khác gì nói “không cần tu pháp Lục Độ”, há chẳng phải là nói thành ra “các pháp đoạn diệt” ư? Vì thế, [đức Phật nói hễ nghĩ như thế sẽ] chính là “thuyết chư pháp đoạn diệt” (nói các pháp đoạn diệt). Trong ấy, lại có một câu “phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” nhằm nói gì vậy? Hãy nên biết: Khi vừa mở đầu nửa bộ sau, đức Thế Tôn đã từng nói “chẳng có pháp để phát Bồ Đề”, rất sợ kẻ chẳng thể hiểu sâu xa nghĩa này, nghe xong lại nói “ta đối với A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, thậm chí chẳng có chút pháp để đắc”. Như do khoa trên đã nói “nếu dùng sắc để thấy ta thì là hành tà đạo, chẳng thể thấy Như Lai”, [kẻ đó] ắt sẽ hiểu lầm bảo: “Đối với nghĩa ‘chẳng có pháp để phát Bồ Đề’ trong phần trước, ta đã biết rồi. Đắc Bồ Đề đã là chẳng có chút pháp nào, lại còn khai thị rõ ràng là ‘dùng sắc để thấy thì là tà đạo’, mà sắc là tướng, có thể thấy là Như Lai đắc Vô Thượng Bồ Đề, hoàn toàn chẳng liên quan gì với tướng trọn đủ!” Đó là nguồn gốc của ý niệm “do chẳng dùng tướng trọn đủ nên đắc Bồ Đề”. Nếu nghĩ như thế, bèn có niệm thứ hai rằng: “Tướng trọn đủ là do hành pháp Lục Độ, siêng tu phước đức mà ra. Đó gọi là ‘trăm kiếp tu tướng hảo’. Nay đắc Bồ Đề, đã rõ ràng là chẳng liên quan với tướng trọn đủ. Lại còn khai thị rõ ràng ‘đắc Bồ Đề thì chẳng có chút pháp nào’. Có thể thấy: Phát Bồ Đề, cũng ắt chớ nên có chút pháp nào! Chỉ nên nhất định tu sao cho tiến nhập tánh không tịch mà thôi! Phàm các pháp Lục Độ được gọi là tu phước đức, tướng hảo, toàn thể chẳng màng tới! Đó là lý do khai thị ‘chẳng có pháp để phát Bồ Đề’ vậy!” 

Nếu hành nhân hiểu lầm như thế, sẽ hoàn toàn trái nghịch ý chỉ của Phật, đi vào đường tà, ắt rồi sẽ chẳng tu một pháp nào cả! Vì sao vậy? Do nói thành các pháp đoạn  diệt, há  còn  có  thể  nói  là “phát  Vô 
Thượng Bồ Đề” nữa ư? Vì thế, răn nhắc đừng nghĩ như thế! 


Do vậy, có thể biết: Đức Phật nói khoa này chính là nói rõ nguyên do vì sao [người ấy] nghĩ như thế. Nhưng đức Phật đang trong lúc trừ khử chấp tướng, bỗng quay ngoắt lại, nói ra khoa lớn “trừ khử diệt tướng” này, chính là để nói rõ nghĩa chân thật của “chẳng có pháp để phát Bồ Đề” đã nói trong phần trước. Mức quan hệ trọng yếu của khoa này cũng đã rõ ràng rồi! Vì thế, tôi vừa mới nói: Ý nghĩa [trong khoa này] khúc chiết, tinh tế, hãy nên lắng lòng lãnh hội. Phàm nói lý đến chỗ tinh vi, sâu xa, rất cần phải biện định tỉ mỉ. Nếu không, ắt sẽ là “sai chỉ hào ly, sai lầm ngàn dặm”, đi vào tà đạo mà chẳng tự biết, nguy hiểm tột bậc! Đó là lý do học Phật thì phải nên mở mang viên giải, lấy chuyện thân cận thiện tri thức làm nhiệm vụ cấp bách vậy! 


Từ “hà dĩ cố” (vì sao vậy) trở đi, nói rõ nguyên do “bất ưng tác thị niệm” (chớ nên nghĩ thế này), có nghĩa là nói: Trong phần trước đã nói “chẳng có pháp để phát Bồ Đề” chính là nói “chớ nên giữ ý niệm rằng đây là Vô Thượng Bồ Đề” [nói như vậy] nhằm trừ căn bệnh chấp giữ pháp tướng, chứ có bao giờ nói đoạn diệt pháp tướng! Vì thế nói “phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề giả, ư pháp bất thuyết đoạn diệt tướng” (phát A Nậu Đa La Tam Miệu, Tam Bồ Đề, đối với các pháp, chẳng nói tướng đoạn diệt). Trong phần trước, khi nói “chẳng có pháp để phát Bồ Đề”, đã nói rõ ràng: Phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, chỉ nên sanh khởi ý niệm “hãy nên tận hết trách nhiệm độ sanh”, dẫu tận mà vẫn giống như chưa tận, há có phải là nói đoạn diệt các pháp! Sau đó, lại nói: “Nhược Bồ Tát tác thị ngôn: Ngã ưng diệt độ vô lượng chúng sanh, tắc bất danh Bồ Tát” (Nếu Bồ Tát nói như thế này “ta hãy nên diệt độ vô lượng chúng sanh” thì chẳng gọi là Bồ Tát), cũng chính là nói: Chớ nên có cái tâm cho rằng “ta có thể trọn hết trách nhiệm”. Há có phải là nói đoạn diệt các pháp ư? Phật đắc Bồ Đề, chẳng có chút pháp để có thể đắc, tức là tuy nói “đắc”, nhưng chẳng nghĩ có cái để đạt được, vẫn chẳng phải là đoạn diệt các pháp. 

Chứng Pháp Thân, đắc Bồ Đề, ắt phải là phước huệ song tu. Do phước huệ song tu, bèn có thể bi trí trọn đủ; sao có thể nói là “tuyệt đối chẳng liên quan đến tướng trọn đủ” cho được? Hiểu lầm như thế, sai lầm quá to! Hãy nên biết: Đức Thế Tôn đại từ, do từ trước tới nay cực lực trừ khử tướng, chỉ sợ kẻ mơ hồ chưa thể hiểu sâu, khó tránh chẳng khỏi hiểu lầm như thế. Do vậy, Ngài khẩn thiết răn nhắc bảo ban. Bảo ban, răn dạy như thế, không chỉ nhằm xiển minh nghĩa chân thật “chẳng có pháp để phát Bồ Đề”, lại còn nhằm khai thị người học muốn chứng Pháp Thân bình đẳng, và nghĩa Như của các pháp, phải dứt sạch cuồng tâm, nhất niệm chẳng sanh thì mới được! Vì sao vậy? Do động niệm liền có phân biệt, chấp trước. Do vậy bảo “mạc tác thị niệm”. Vì thế, bèn nói: Sau chữ Bồ Đề ở đây, vàn muôn chớ nên thêm một chữ Tâm, hiển nhiên có thể thấy rõ! 


Nói chung, đối với các nghĩa đã nói từ lúc mở đầu kinh cho tới nay, nếu không có kinh văn thuộc hai khoa lớn “trừ khử tình chấp” ấy, sẽ khó thể triệt để lãnh hội, mà cũng chẳng có cách nào diễn nói. Hãy nên biết: Đủ thứ đạo lý “hai bên đều trừ” được diễn nói từ đầu kinh tới đây, đều được nhiếp thủ trong các nghĩa được diễn tả bởi hai khoa lớn ở chỗ này. Vì thế, hai khoa lớn này chính là then chốt quan trọng nhất trong cả bản kinh, do ý nghĩa của chúng có thể xuyên suốt toàn bộ bản kinh vậy! 



Như trong nửa bộ trước, vừa mở đầu liền nói “diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh, thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ”, tức là nói: Độ trọn hết chúng sanh, nhưng chẳng chấp tướng, chẳng phải là nói “một chúng sanh cũng chẳng độ”; [nếu hiểu là “một chúng sanh cũng chẳng độ”], sẽ là tướng đoạn diệt! Lại nói “đối với pháp, chớ nên trụ vào đâu để hành bố thí”, tức là nói khi hành bố thí, chớ nên trụ tướng, trọn chẳng phải là không hành bố thí, trở thành tướng đoạn diệt! Nói “hãy nên hàng phục như thế”, tức là hai bên “đoạn diệt” và “chấp trước” đều phải hàng phục, chẳng phải là hàng phục một bên. Nói “chỉ nên đúng như lời dạy mà trụ”, chính là hàng phục cả hai bên, chẳng trụ vào hai bên. Chẳng trụ vào đâu như thế, sẽ tự có thể đạt được cái đáng nên trụ, mà cũng chính là trụ đúng như lời dạy! Vì thế nói “nếu tâm có trụ, sẽ chẳng phải là trụ”. Do đó, đức Thế Tôn thị hiện tướng trần lao giống như phàm phu, tức là biểu thị “chẳng chấp tướng trọn đủ và ba mươi hai tướng”, mà lại “chẳng đoạn diệt tướng”. Đó gọi là “nhất như”, đó gọi là “bình đẳng”. Do vậy, kinh này có vô biên công đức, nếu có thể tín tâm chẳng trái nghịch, [người như vậy] sẽ có thể gánh vác Như Lai, tăng phước diệt tội, sẽ đắc Bồ Đề. Nghĩa này rất sâu, ắt cần phải hiểu sâu xa. Nếu không, chẳng kinh sợ thì sẽ hồ nghi, mơ hồ, mờ mịt mà thành cuồng loạn vậy! 


Không chỉ là như thế. Phần trước nói “thông đạt vô ngã pháp”, tức là không chỉ nên thông đạt lý “chẳng giữ lấy pháp tướng”, mà còn nên thông đạt lý “chẳng diệt pháp tướng”. Vì sao vậy? Nếu giữ lấy pháp tướng, tức là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả. Nếu giữ lấy tướng phi pháp, cũng lại chính là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả! Ắt phải là đối với hết thảy các pháp tướng, đã chẳng giữ lấy, lại chẳng diệt, bèn có thể chứng đắc pháp tánh bình đẳng nhất như mà vô ngã. Đó là thật sự có thể thông đạt. Vì thế, có hai khoa lớn này, toàn thể bộ kinh dung hợp thành một khối, nghĩa lý uẩn tàng đều được tuyên thuyết. Vì thế, khoa sau dùng “tri nhất thiết pháp vô ngã, đắc thành ư Nhẫn” (biết hết thảy các pháp vô ngã, được thành tựu Nhẫn) để viên mãn kết thúc. 


Trong kinh văn thuộc khoa lớn giảng giải “chẳng một, chẳng khác” này, lại còn có một ý nghĩa cực trọng yếu. Nghĩa ấy như thế nào? Chính là nói “chẳng đoạn, chẳng thường”. Tức là khoa “chẳng một” nhằm nói “chẳng phải thường”. Ứng Hóa Thân ba mươi hai tướng tùy thời hiển hiện, sanh diệt chẳng thường. Do chẳng thường, nên cùng với tánh thường trụ chẳng phải là một, nói rõ khoa “chẳng khác” nhằm nói “chẳng đoạn”. Tướng trọn đủ chính là Báo Đắc Pháp Thân, cho nên chẳng đoạn. Do nó chẳng đoạn, nên chẳng khác với tánh thường trụ! Tuy nhiên, đấy vẫn là dựa theo nghĩa tùy nghi để nói. Nếu nói theo liễu nghĩa rốt ráo, thì Pháp, Báo, Ứng ba thân đều là chẳng thường, chẳng đoạn. Trong kinh văn thuộc hai khoa lớn này, nói rõ ràng là Như Lai, tức là nói theo Pháp Thân. Nói rõ ràng là “cụ túc tướng” (tướng trọn đủ) là nói theo Báo Thân. Nói rõ ràng ba mươi hai tướng là nói theo Ứng Thân. Phàm cùng nói cả ba thân nhằm chỉ rõ: Chớ nên giữ lấy tướng, chớ nên diệt tướng. Bởi lẽ, do nó chẳng thường; vì thế, chớ nên giữ lấy. Do nó chẳng đoạn; vì thế, chớ nên diệt. Có thể thấy ý chỉ của kinh rõ ràng hiển thị ý nghĩa “tam thân chẳng thường, chẳng đoạn”, há có thể bỏ sót mà chẳng nhắc tới ư? Nghĩa này cũng chính là nghĩa trọng yếu trong Bát Nhã, chẳng thể không nói rõ! Vì sao vậy? Hiểu nghĩa “chẳng thường, chẳng đoạn” thì nhờ đó nghĩa “chẳng một, chẳng khác” càng sáng tỏ. Nếu đã hiểu rõ nghĩa “chẳng một, chẳng khác” sẽ là kiến viên, tri chánh! Nhưng nghĩa này rất khó hiểu rõ, trong các kinh luận Đại Thừa, tuy đã nói nhiều lượt, nhưng nói tường tận nhất, không gì hơn kinh Kim Quang Minh bản mười quyển. Nay tôi sẽ trích dẫn để nói, chắc là các vị cũng muốn nghe! 


Kinh ấy dạy: “Y thử Pháp Thân, bất khả tư nghị ma-ha tam-muội, nhi đắc hiển hiện. Y thử Pháp Thân, đắc hiện nhất thiết đại trí. Thị cố, nhị thân y ư tam-muội, y ư trí huệ, nhi đắc hiển hiện” (Nương vào Pháp Thân ấy, ma-ha tam-muội chẳng thể nghĩ bàn bèn được hiển hiện. Nương vào Pháp Thân ấy, được hiện hết thảy đại trí. Vì vậy, hai thân ấy nương vào tam-muội, nương vào trí huệ, mà được hiển hiện). Ma-ha là lớn. Tam-muội là Định. Đại Định (Ma-ha tam-muội) là so với đại trí mà nói. Đại trí tức là đại huệ. Định huệ từ Pháp Thân tuyệt đối hiển hiện, nên đều nói là Đại. Đều nói là Đại nhằm chỉ rõ Định và Huệ cân bằng. Chỉ rõ Định Huệ cân bằng nhằm hiển thị Tịch Chiếu đồng thời. Định Huệ là nói theo công phu tu tập, Tịch Chiếu là nói theo tánh sẵn đủ. Khi tịch bèn chiếu, khi chiếu bèn tịch, ngôn ngữ và tâm suy nghĩ chẳng bén mảng được; đó gọi là “lìa danh, tuyệt tướng”. Do vậy nói là “chẳng thể nghĩ bàn”. Câu này xuyên suốt “đại trí”. 


“Nhị thân” tức là Báo Thân và Ứng Thân. Đó là nói Pháp Thân tánh thể vốn sẵn lìa danh, tuyệt tướng, tịch chiếu đồng thời, nhưng chẳng tu sẽ không chứng. Nhưng nếu chẳng có tánh thể vốn sẵn trọn đủ, công phu tu tập Định Huệ cũng chẳng thể hiển hiện được! Do đó nói: “Nương vào Pháp Thân ấy, mà được hiện đại định, đại trí”. Đó là nghĩa bề ngoài. Điều cốt tủy là khai thị ắt cần phải lìa danh, tuyệt tướng, nương vào bổn tịch để tu Định, nương theo bổn chiếu để tu Huệ. Công phu tu tập Định Huệ viên mãn cân bằng, sẽ có thể tịch chiếu đồng thời. Đó là chứng đắc Pháp Thân. Cho tới khi đã chứng đắc Pháp Thân, tướng của hai thân Báo và Ứng liền hiển hiện. Vì thế nói “do vậy hai thân nương vào tam-muội và trí huệ mà được hiển hiện”. Xem ý nghĩa của đoạn kinh ấy, có thể biết: Ắt phải lìa danh tuyệt tướng để tu Định, Huệ thì mới có thể chứng tánh Pháp Thân, nhưng vẫn chẳng đoạn diệt tướng Báo Thân và Ứng Thân. Đối với Báo Thân và Ứng Thân, kinh ấy dịch thành danh từ hơi khác. Đối với cái thường gọi là Báo Thân, kinh ấy (kinh Kim Quang Minh) dịch là Ứng Thân. Cái thường được gọi là Ứng Thân thì kinh ấy dịch là Hóa Thân. Trong hết thảy các kinh luận và trước thuật của cổ đức, thường gặp các danh từ khác biệt như thế, kẻ sơ học thường cho là khổ! Nhưng nếu xem kỹ ý chỉ của kinh, sẽ biết [những từ ngữ ấy] nói đến điều gì, sẽ thông hiểu, cũng bất tất chẳng phải sợ khó khăn! 


Kinh ấy lại dạy: “Như thị Pháp Thân tam-muội trí huệ, quá nhất thiết tướng, bất trước ư tướng, bất khả phân biệt, phi thường, phi đoạn, thị danh Trung Đạo” (Pháp Thân tam-muội trí huệ như thế, vượt ngoài hết thảy các tướng, chẳng chấp các tướng, chẳng thể phân biệt, chẳng thường, chẳng đoạn, đó gọi là Trung Đạo). Đó là nói rõ Pháp Thân chẳng thường, chẳng đoạn. “Pháp Thân tam-muội, trí huệ” là Định Huệ đầy đủ trọn vẹn, đó là Pháp Thân; chẳng phải là ngoài điều đó mà riêng có Pháp Thân. Bởi lẽ, tam-muội và trí huệ đều nhằm nói tới Pháp Thân, chớ nên hiểu lầm Pháp Thân, tam-muội, trí huệ là ba sự kiện. Xét theo những điều như “nương vào Pháp Thân” v.v… được nói trong bản kinh vừa dẫn trên đây, sẽ có thể hiểu rành rành. Vì sao vậy? Trước nay đều nói là Báo Thân và Ứng Thân từ Pháp Thân mà hiện, nhưng kinh ấy lại nói hai thân ấy đều nương vào tam-muội và trí huệ mà hiện, đủ chứng tỏ tam-muội và trí huệ chính là Pháp Thân! Vì thế, bản tánh của phàm phu chỉ được gọi là Phật Tánh, có lúc gọi là Tại Triền Pháp Thân, hoặc Tại Chướng Pháp Thân, chẳng hề gọi đơn độc là Pháp Thân, chính là vì nó chẳng có Định Huệ. Hoặc tuy là có, nhưng chẳng đầy đủ. Chưa chứng Nhất Chân pháp giới, sẽ chẳng thể Tịch Chiếu đồng thời, há có thể gọi là Pháp Thân ư? Như vậy thì đã tu Định Huệ trọn đủ thì mới gọi là Pháp Thân, có thể thấy Pháp Thân chẳng ngoài Định Huệ trọn đủ. 


Bốn câu từ “quá nhất thiết tướng” (vượt ngoài hết thảy các tướng) trở đi, nêu ra ý nghĩa tinh vi tột bậc. “Quá” (過) là vượt qua. “Quá nhất thiết tướng” giống như nói “vượt khỏi các tướng”. Đã nói “vượt khỏi hết thảy các tướng”, lại nói “chẳng chấp nơi tướng” là sao? Câu “quá nhất thiết tướng” là nói nó vô tướng. Tánh thể to lớn không gì vượt ra ngoài được, cũng không gì nhỏ nhặt chẳng gồm trong, vượt khỏi hết thảy các biểu hiện đối đãi, cho nên là vô tướng. 


Câu “bất trước ư tướng” (chẳng chấp vào tướng) nhằm nói nó vô bất tướng. Do vô bất tướng, bèn có “chẳng chấp” để có thể nói. Bởi lẽ, tánh tuy chẳng phải là tướng, nhưng hết thảy các tướng đều từ tánh hiện. Tuy từ tánh hiện, mà tánh vẫn vượt ra ngoài tướng, cho nên chẳng chấp. Hai câu này soi sáng ý nghĩa lẫn nhau. Do nó vượt thoát, nên chẳng chấp. Do chẳng chấp, nên biết là vượt thoát! Gộp chung ý nghĩa của hai câu này, chính là hiển lộ “tánh tướng chẳng một” vậy. Vì sao vậy? Tánh tuy tùy duyên hiện tướng, mà vẫn vượt ra ngoài chẳng chấp. Nói “chẳng chấp” tức là nói “pháp vốn sẵn như thế”, dùng gì để thấy? Tướng đều là sanh diệt vô thường, mà tánh thường trụ tự nhiên, chẳng do tùy duyên hiện tướng mà bị tướng sanh diệt ấy ngăn trở. Có thể biết nó vốn sẵn chẳng chấp. Vì vậy, tánh và tướng chẳng phải một. Hai câu này cũng là nói rõ Pháp Thân và hai thân Báo Ứng chẳng phải là một! 


Câu “bất khả phân biệt” (chẳng thể phân biệt) nhằm hiển thị tánh và tướng chẳng khác, cũng tức là nói Pháp Thân và hai thân Báo, Ứng chẳng khác. Vì sao chẳng thể phân biệt mà chẳng khác? Kinh ấy đã giảng nghĩa đó rõ ràng như sau: “Tuy hữu phân biệt, Thể vô phân biệt. Tuy hữu tam số, nhi phi tam thể” (Tuy có [các tướng] phân biệt, mà Thể chẳng phân biệt. Tuy có số lượng là ba, nhưng chẳng phải là ba cái Thể). Đó là nói hai thân Báo và Ứng, chỉ có tướng mà chẳng có Thể, Thể chỉ là Pháp Thân đó thôi! Do vậy, tuy có số lượng là ba, nhưng Thể chẳng ba. Tướng tuy có khác biệt, nhưng Thể chẳng khác biệt. Vì thế, nói “chẳng thể phân biệt” chính là nói theo Thể, nhưng đó cũng là một câu nói mang ý nghĩa đôi, do luôn luôn hiện tướng phân biệt, bèn có “chẳng thể phân biệt” để có thể nói. Do vậy, câu “chẳng thể phân biệt” một mặt cố nhiên là nêu rõ cái Thể ấy chẳng có khác, mà một mặt lại nêu rõ: Nó hiện tướng chẳng ngơi! Do vậy, có thể biết giới hạn của “chẳng một, chẳng khác” vậy! Bởi lẽ, do tánh dung thông tướng, sẽ là chẳng khác. Tánh và tướng đối ứng nhau nêu ra, cho nên chẳng phải là một! 


“Chẳng thường, chẳng đoạn” chính là nối tiếp ngay ba câu ấy mà có. Luôn luôn hiển hiện, Thể tuy chẳng khác, nhưng Dụng có tướng sai biệt. Cho nên nói “chẳng thường”. Nhưng tướng tuy chẳng thường, mà tánh Pháp Thân vẫn luôn vượt ngoài hết thảy các tướng, chẳng chấp vào tướng, cho nên nói là “chẳng đoạn”.

Chắc là có người hỏi: “Trước nay nói Pháp Thân thường trụ. Do nó thường trụ, bèn gọi là Pháp Thân. Vì thế, nói Pháp Thân chẳng đoạn, nghĩa này dễ hiểu. Pháp Thân tuy hiện các tướng Báo, Ứng, nay nói là ‘chẳng thường’, cũng là nói theo tướng. Như vậy thì vì sao nói Pháp Thân chẳng thường? Nghĩa này rốt cuộc khó hiểu rõ được!” Đáp: Pháp Thân thường trụ là chỉ xét riêng theo Pháp Thân để nói, chỉ là chứng đắc cái Thể bất sanh bất diệt của Pháp Thân thường trụ mà thôi! Nếu đã trụ vào Thể, nhưng chẳng hiện tướng, sẽ chẳng thể cùng chúng sanh tiếp cận, lợi ích chúng sanh bằng cách nào đây? Do vậy, chư Phật, chư đại Bồ Tát vì lợi ích hết thảy chúng sanh, luôn hiện tướng Báo Thân, Ứng Hóa Thân v.v… sanh diệt, nhưng chẳng trụ chấp Pháp Thân. Tức là có Pháp Thân thường trụ, nhưng chẳng nói là Trụ, cho nên bảo Pháp Thân chẳng thường. Tuy chẳng trụ, nhưng do trụ trong Đại Định, nên bất kể tướng được hiện sanh diệt hừng hực, mà Pháp Thân thường trụ vẫn an nhiên. Đó gọi là “vượt ngoài hết thảy các tướng, chẳng chấp vào tướng” quả thật là vì lẽ này!  
Cho nên lại nói “Pháp Thân chẳng đoạn”. Hãy nên biết: Pháp Thân chẳng thường, chính là nói “chẳng trụ Niết Bàn”. Pháp Thân chẳng đoạn, chính là nói “chẳng trụ sanh tử”. Hai bên đều chẳng trụ, nên nói là Trung Đạo. Pháp Thân hai bên đều chẳng trụ, là nói chẳng chấp vào Pháp Thân, mà cũng chẳng trụ vào các thân Báo, Ứng v.v… Đấy chính là cảnh giới Tịch Chiếu đồng thời. Chẳng do công phu Định Huệ tu đến mức cân bằng viên mãn, sẽ chẳng thể đạt tới cảnh giới này. Kinh này vừa mở đầu liền dạy “phát đại nguyện, hành đại hạnh, trừ ngã chấp” là vì lẽ này. Do ngã chấp chưa hóa giải, ắt sẽ phân biệt, chấp trước. Hễ có đôi chút phân biệt, chấp trước, sẽ chẳng thể hai bên đều chẳng trụ, há lại có thể Định Huệ cân bằng ư? Tức là cảnh giới Tịch Chiếu sao có thể đạt tới cho được? 


Kinh ấy (kinh Kim Quang Minh) lại dạy: “Hóa Thân giả, hằng chuyển pháp luân, xứ xứ tùy duyên, phương tiện tương tục, bất đoạn tuyệt cố, thị cố thuyết thường. Phi thị bổn cố, cụ túc đại dụng bất hiển hiện cố, thuyết vi vô thường” (Hóa Thân luôn chuyển pháp luân, tùy duyên [mà chuyển pháp luân] khắp mọi nơi, phương tiện liên tục. Do chẳng đoạn tuyệt, nên nói là Thường. Do chẳng phải là Bổn, trọn đủ tác dụng to lớn, nhưng chẳng hiển hiện, nên nói là vô thường). Kinh ấy dịch Ứng Thân là Hóa Thân, ở đây là nói rõ Ứng Thân chẳng thường, chẳng đoạn. Do vậy, nói Thường cũng giống như nói “chẳng đoạn”. Do Ứng Thân tùy duyên, luôn hiện không ngừng, nên nói là “chẳng đoạn”. “Vô thường” là giống như nói “chẳng thường”. “Phi thị Bổn” (Chẳng phải là Bổn), ý nói Ứng Thân chẳng phải là cái Thể của bản tánh, Báo Thân và Ứng Thân đều là Tướng, Dụng do bản tánh hiển hiện. Vì thế, chẳng phải là Bổn. Dụng do Bổn hiển, chẳng do Dụng mà hiển! Hai thân Báo và Ứng đã là Dụng, chẳng thể lại hiển Dụng. Vì thế nói “cụ túc đại dụng bất hiển hiện” (trọn đủ tác dụng to lớn, nhưng chẳng hiển hiện) câu này chính là nói Báo và Ứng là tướng. Tướng là pháp sanh diệt, cho nên nói là “chẳng phải thường”.
Kinh ấy lại nói: “Ứng Thân giả, tùng vô thỉ lai, tương tục bất đoạn, nhất thiết chư Phật bất cộng chi pháp, năng nhiếp trì cố, chúng sanh vô tận, Dụng diệc vô tận. Thị cố, thuyết thường. Phi thị Bổn cố, dĩ cụ túc Dụng bất hiển hiện cố, thuyết vi vô thường” (Ứng Thân từ vô thỉ đến nay liên tục chẳng dứt, có thể nhiếp trì pháp bất cộng của hết thảy chư Phật. Chúng sanh vô tận, Dụng cũng vô tận. Vì thế, nói là Thường. Do chẳng phải là Bổn, do Dụng trọn đủ chẳng hiển hiện, bèn nói là vô thường). Điều này cho thấy Báo Thân chẳng thường, chẳng đoạn. Kinh ấy dịch Báo Thân là Ứng Thân. Pháp bất cộng như Thập Lực, Tứ Vô Úy v.v… chỉ riêng chư Phật có. Bồ Tát cũng chẳng trọn đủ, nên nói là Bất Cộng. “Nhiếp trì” bao hàm hai nghĩa: 

1) Pháp bất cộng ấy chính là trí dụng của Báo Thân, nhiếp trì Báo Thân. Đó là một nghĩa. 

2) Báo Thân trọn đủ trí dụng ấy, bèn có thể nhiếp trì chúng sanh. Đó là hai nghĩa. 

Vì thế nói tiếp: “Chúng sanh vô tận, Dụng cũng vô tận”. Gộp chung các nghĩa đã trích dẫn từ kinh ấy để xét, “chẳng một, chẳng khác” là do có ba nghĩa: 

1) Pháp Thân là Thể, các thân như Báo, Ứng v.v… là Dụng. Cho nên [ba thân] chẳng phải là một. Nếu dùng Thể để gồm thâu Dụng, [ba thân] sẽ chẳng thể phân biệt. Do vậy, chẳng khác. Đấy là một nghĩa. 

2) Pháp Thân chẳng phải thường, là thường mà chẳng thường. Hai thân kia chẳng đoạn, mà là đoạn nhưng chẳng đoạn. Do vậy, Pháp Thân chẳng thường, chính là hai thân chẳng đoạn. Đấy là nguyên do tánh và tướng chẳng khác. Pháp Thân chẳng đoạn là rốt ráo chẳng đoạn. Hai thân chẳng thường là rốt ráo chẳng thường. Do vậy, Pháp Thân chẳng đoạn chính là hai thân chẳng thường. Đó là nguyên do khiến tánh và tướng chẳng phải là một. Vì sao nói vậy? “Pháp Thân chẳng thường” là nói theo sự liên tục hiện tướng. Kinh nói “chẳng thể phân biệt” là nói rõ sự liên tục hiện tướng, mà Thể chỉ là Pháp Thân. Liên tục hiện tướng, cho nên nói là “chẳng thường”. Thể chỉ là Pháp Thân, cho nên nói “thường mà chẳng thường”. “Pháp Thân chẳng đoạn” là nói theo bản thể thường trụ. Kinh nói “quá nhất thiết tướng, bất trước ư tướng” (vượt hết thảy các tướng, chẳng chấp tướng) chính là nói tới bản thể thường trụ ấy. Do bản thể thường trụ, cho nên tuy hiện tướng mà có thể vượt thoát, chẳng chấp! Do bản thể thường trụ, cho nên nói là “chẳng đoạn”. Hiện tướng mà lại vượt thoát, chẳng chấp, nên nói “chẳng đoạn” là “rốt ráo chẳng đoạn”. Nhưng hai thân chẳng phải vậy. Hai thân chẳng thường là nói theo phương diện chúng chẳng phải là bản thể. Kinh nói “phi thị Bổn cố” (do chẳng phải là Bổn). Đã chẳng phải là bản thể, cho nên nói “chẳng thường là rốt ráo chẳng thường”. Do đó nói “Pháp Thân chẳng đoạn, chính là hai thân chẳng thường”, do vậy, tánh và tướng chẳng phải là một! Vì sao vậy? Một đằng là bản thể thường trụ, một đằng chẳng phải là bản thể. “Hai thân chẳng đoạn” là nói theo phương diện liên tục hiện tướng. Kinh nói “tương tục bất đoạn” (liên tục chẳng dứt). Đã là hiển hiện liên tục, cho nên nói “chẳng đoạn”. Vì thế nói “Pháp Thân chẳng thường, chính là hai thân chẳng đoạn”. Bởi lẽ, tánh và tướng chẳng khác. Vì sao vậy? Tướng là nói theo sự liên tục hiện tướng. Đấy lại là một nghĩa “chẳng một, chẳng khác” vậy! 


3) Hơn nữa, tam thân được gọi là “chẳng thường, chẳng đoạn”; đó là “chẳng khác”. Nhưng do Pháp Thân chẳng thường, chẳng đoạn, mà hai thân chẳng thường chẳng đoạn, cho nên chẳng phải là một. Đấy lại là một nghĩa “chẳng khác, chẳng một” nữa! 


Nói chung, nói là “một” thì có đủ loại “một”. Nói “khác” thì có đủ loại “khác”. Lại còn trong “một” có “khác”, trong “khác” có “một”. Vì thế nói “một” hay nói “khác”, đều chẳng phải, mà nói “chẳng một”, nói “chẳng khác” cũng sai luôn! Nói “một”, nói “khác” đều là đúng, mà nói “chẳng một, chẳng khác” cũng đúng luôn! Như thế thì “chẳng phải là có thể nói, chẳng phải là không thể nói”. Hễ chấp thì đều là sai, chẳng chấp thì đều là đúng. Hãy nên thấy như thế, hãy nên biết như thế! Thấy như thế là viên kiến, biết như thế chính là chánh tri. 


Hoặc nói: Nhìn từ các đoạn kinh trích dẫn trên đây, có thể thấy Báo Thân và Ứng Thân đều là tướng sanh diệt, cùng chẳng phải là Bổn. Vì sao kinh này dựa theo Ứng Thân để nói “chẳng phải một”, xét theo Báo Thân để nói “chẳng khác” vậy? Cần phải biết: Ứng Hóa Thân liên tục chính là sau khi đã chứng Pháp Thân thì phương tiện mới tùy duyên mà hiện. Hơn nữa, Luân Vương cũng có, nhưng tánh thể của Pháp Thân là thường trụ, bất biến. Đấy là “chẳng một” rõ ràng nhất. Vì thế, xét theo ba mươi hai tướng ứng hóa để nói rõ “chẳng một”. 


Còn như Báo Thân đồng thời thành tựu với Pháp Thân. Do vậy, kinh này nói “dĩ cụ túc tướng cố, đắc Vô Thượng Bồ Đề” (do tướng trọn đủ bèn đắc Vô Thượng Bồ Đề), chính là nói rõ thành tựu tướng trọn đủ, tức là chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề. Hãy nên chú ý chữ Cố (故). Hơn nữa, như kinh Kim Quang Minh giảng về nghĩa Báo Thân như sau: “Ứng Thân giả, tùng vô thỉ lai, tương tục bất đoạn” (Ứng Thân (tức Báo Thân) từ vô thỉ đến nay liên tục chẳng dứt). Câu “tương tục bất đoạn” thì Báo và Ứng cùng có. Điều này cho thấy chúng và Pháp Thân chẳng phải là một. Câu “tùng vô thỉ lai” (từ vô thỉ đến nay) chỉ riêng Báo Thân có, tức là nói nó cùng Pháp Thân chẳng khác. Hãy nên biết: Có thể nói Pháp Thân là vô thỉ, Báo Thân là cần phải sau khi đã hết sạch vô minh thì mới chứng đắc. Nay nói từ vô thỉ đến nay là vì sao? Nghĩa này hết sức tinh vi, cần phải phân tích tỉ mỉ thì mới rõ rệt được! 

Do Báo Thân có hai loại danh xưng, một là Tự Thọ Dụng Báo Thân, hai là Tha Thọ Dụng Báo Thân. Kinh này nói “tướng trọn đủ”, kinh Kim Quang Minh nói “tương tục bất đoạn, viết chúng sanh vô tận, Dụng diệc vô tận” (liên tục không ngừng, bảo là chúng sanh vô tận, Dụng cũng vô tận) đều là nói theo khía cạnh Tha Thọ Dụng. Nhưng ắt phải hiểu nghĩa Tự Thọ Dụng thì mới hiểu nghĩa của Tha Thọ Dụng.


Nay trước hết nói về Tự Thọ Dụng. Tự Thọ Dụng Báo Thân chẳng phải chi khác, chính là nói đến viên trí nội chứng thuộc về tự lợi, giả gọi là Thân đó thôi! Trí ấy cố nhiên do công phu tu tập mà hiện, nhưng thật ra, tánh thể vốn sẵn có. Nếu chẳng phải là sẵn có, dẫu tu cũng chẳng hiện. Ví như dùi nước, chẳng thể sanh ra lửa, nấu cát sao có thể thành cơm? Như vậy thì do tánh thể vô thỉ, trí này cũng lại vô thỉ. Do đó, 
Tự Thọ Dụng Báo Thân là vô thỉ.


Lại nói theo Tha Thọ Dụng. Tự Thọ Dụng và Tha Thọ Dụng, tuy có hai danh xưng, nhưng thật ra là một. Bởi lẽ, xét theo viên trí nội chứng nơi tự lợi thì gọi là Tự Thọ Dụng. Nói theo tác dụng to lớn hiện tướng lợi tha thì gọi là Tha Thọ Dụng. Đã nói là viên trí, ắt có đại dụng. Nếu chẳng có đại dụng, sao gọi là viên trí? Một trong, một ngoài, giống như có hai thứ; nhưng trong ngoài hợp nhất, bèn gọi là Thân. Vì thế, tuy là hai mà thật sự là một. Hơn nữa, trí là thứ mà tánh sẵn có, Dụng cũng chẳng bao giờ không phải là tánh sẵn có! Vì thế, Tha Thọ Dụng Báo Thân cũng là vô thỉ. Tổng hợp các nghĩa trên đây, Báo Thân và Pháp Thân chẳng khác, nghĩa này hiển nhiên. Do vậy, xét theo Báo Thân trọn đủ các tướng để nói “chẳng khác”. Nếu luận định khít khao theo sự thật, ngay cả Ứng Hóa Thân cũng có thể nói là “vô thỉ”. Vì sao nói vậy? Ứng Hóa Thân là tu đủ loại pháp, thông đạt chuyện thuộc Tục Đế, công hạnh viên mãn, đắc đại tự tại. Vì thế, có thể tùy thuận ý của chúng sanh, hiện đủ loại thân. Nhưng vì sao thông đạt mọi sự thuộc Tục Đế? Do trí thông đạt Chân Đế. Có thể thấy Sự nhiếp thuộc trí. Vì vậy, do Báo Thân vô thỉ, Ứng Thân cũng lại là vô thỉ. Như thế vì sao chỉ lấy Ứng Thân để minh thị “chẳng một”? Do Báo Thân và Pháp Thân là thân, còn Ứng Thân so ra là sơ! Thế nào là thân thiết? Tha Thọ Dụng là tướng dụng được hiển hiện, là bề ngoài. Tự Thọ Dụng là trí huệ vốn sẵn có, là bên trong. Nhưng tướng dụng hiện tức là trí huệ hiện. Trí huệ vốn sẵn có, tức là trọn đủ nơi Lý Thể. Hơn nữa, Lý và Trí nhất như, cũng chẳng thể chia tách thành năng cụ (cái có thể trọn đủ) và sở cụ (cái được trọn đủ), năng hiện (cái có thể hiện) và sở hiện (cái được hiện ra) sai khác. Vì thế, bất luận Tự hay Tha Thọ Dụng, Thật và Lý Thể ngầm hợp thành một, cho nên là thân thiết. Do thân thiết nên chẳng khác. Thế nào là sơ? Ứng Hóa Thân tuy cũng trọn đủ Lý và Trí, cũng chẳng có phân biệt năng cụ và sở cụ, năng hiện, sở hiện v.v…, nhưng chuyên thuộc tướng hiện ra bên ngoài, cho nên là sơ. Do sơ, nên chẳng phải là một. 


Thử xem những điều kinh Kim Quang Minh đã dạy, liền có thể hiểu rõ. Đó là nói về nghĩa Báo Thân. Đã bảo là “vô thỉ”, lại nói “nhiếp trì pháp bất cộng”. Nêu ra “nội trì” (cái được nhiếp trì bên trong) để nói, chính là nói đối với Pháp Thân thì là thân thiết. Nói về nghĩa ứng hóa thì tùy duyên phương tiện [hiện thân] khắp chốn. Nêu ra “ngoại tùy” (sự tùy duyên được biểu hiện ra hình tướng bên ngoài) để nói, chính là nói rõ [Ứng Thân] so với Pháp Thân là sơ. Nói chung, đã hiểu nghĩa “chẳng thường, chẳng đoạn”, thì sẽ hiểu triệt để nghĩa “chẳng một, chẳng khác”. Tức là ý nghĩa “các pháp nhất như, pháp ấy là bình đẳng” cũng đều triệt để. Vì sao vậy? Ba thân đều do “chẳng thường, chẳng đoạn” mà chẳng khác, cho nên là nhất như. Nhưng “chẳng thường, chẳng đoạn” đều lại bất đồng mà chẳng phải là một. Do đó, tuy là nhất như mà chẳng ngại có các pháp. Hơn nữa, trong “một” có “khác”, trong “khác” có “một”. Vì thế, sai biệt là sự sai biệt hiện ra trong bình đẳng; bình đẳng là sự bình đẳng hiện ra trong sai biệt, trọn chẳng cách biệt, mà cũng chẳng lẫn lộn. Hàng Bố chẳng trở ngại Viên Dung, Viên Dung chẳng trở ngại Hàng Bố. Đó gọi là Viên Trung. Giá, Chiếu đồng thời, tồn tại và mất đi tự tại, há chỉ là “hai bên đều chẳng chấp” ư? Then chốt của công phu tu tập chỉ ở chỗ “chẳng chấp tướng, chẳng diệt tướng”, nhưng lấy tánh làm cốt lõi. Đợi đến khi đã chứng tánh thể không tịch, do sức huân tập, cũng sẽ chẳng lấy, chẳng diệt, tùy cơ ứng duyên, đại dụng vô tận, há chỉ là tướng chẳng trụ, mà tánh cũng chẳng trụ. Ngay cả bất trụ cũng chẳng trụ! Nhưng điều cốt lõi trong Đại Viên Kính Trí là an nhiên! Đó gọi là “dùng chẳng có ta, người… để tu hết thảy thiện pháp, ắt đắc Vô Thượng Bồ Đề”. Đó gọi là Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật; do đó, truyền tâm ấn của Phật. Thông đạt lý này để niệm Phật, sẽ đắc lý nhất tâm, ắt sanh về Thường Tịch Quang Tịnh Độ, nguyện các vị hãy cùng gắng sức! 

2.2.2.2.2.2.2.1.3. Ước theo “chẳng thọ lãnh phước đức” để kết lại vô ngã 


Chữ Ước (約) trong phần Khoa Phán này hàm ý: Hết thảy đều vô ngã, nay bất quá dựa theo một pháp “chẳng thọ lãnh phước đức” để nói rõ ý nghĩa ấy. Như đối với Lý “vô thánh, vô phàm, chẳng một, chẳng khác” trên đây, cũng là pháp nào cũng đều như thế. Nhưng dựa theo “độ sanh” và “tánh, tướng” để nói, so ra dễ lãnh hội hơn. Chữ Ước giống như thường nói là Tựu (就). Nội điển (kinh sách nhà Phật) bỏ chữ Tựu, dùng chữ Ước, vì nghĩa của chữ Tựu còn nông cạn bề ngoài, chữ Ước có ý nghĩa tinh thâm. Bởi Ước có nghĩa là “ước lược”, nói rõ chỉ đành nêu ra một chuyện này để tượng trưng, chưa phải là mỗi mỗi đều nói cặn kẽ được! 

Ước lại có nghĩa là “bó buộc”, như cái lưới có Cương (綱, mối lưới chính), nắm lấy cái mối chính ấy, toàn bộ cái lưới đều bị thâu tóm, nêu rõ: Tuy chỉ nói một chuyện này, nhưng đã đạt được cương lãnh, những điều khác có thể suy luận tương tự. 

Ước lại có nghĩa là “yếu ước” (những điều ước định quan trọng), ví như khế ước, dẫu lâu ngày chẳng quên. Dùng nghĩa này để hiển thị nghĩa được giảng tột bậc khế hợp, có thể nêu ra làm tin mà chẳng sai lầm. Nếu dùng chữ Tựu, cả ba nghĩa ấy đều chẳng có. Từng có kẻ ngờ vực chữ Ước xa lạ, chẳng phổ biến như chữ Tựu. Nay tôi bèn thừa dịp nói luôn. Phàm là đối với lời lẽ hoặc các câu nói của cổ đức từ thời Đường trở về trước, hậu học chớ nên coi thường mà bàn luận. 

Chẳng ước theo chuyện khác, chỉ ước theo chuyện “chẳng thọ lãnh phước đức” để nói, nối tiếp phần kinh văn trước đó. “Tướng trọn đủ” trong phần kinh văn trước đó hàm ẩn nghĩa “tu phước đức”. Đó là nói “đạt được cái quả Vô Thượng, chẳng phế tu phước”. Khoa này tiếp ngay theo nghĩa ấy để nêu rõ: “Tu phước sao có thể phế? Nhưng cần phải chẳng thọ lãnh, chẳng chấp”. Lại còn nói bổ sung rằng: “Chớ nên do nghe chẳng phế tu phước mà lại sanh tham chấp!” Vì thế, ý nghĩa trong khoa trước càng được trọn vẹn, viên mãn trong khoa này. Đó gọi là tuy văn từ chẳng nối tiếp, nhưng ý nghĩa nối tiếp vậy! 


Khoa này lại chia thành hai phần: 


1) Kết lại vô ngã. 


2) Nói rõ chẳng chấp. 


Phần thứ nhất lại chia thành hai: 


1) Nói rõ vô ngã có công năng thù thắng. 


2) Nói rõ do chẳng thọ lãnh. 

2.2.2.2.2.2.2.1.3.1. Kết lại vô ngã 

2.2.2.2.2.2.2.1.3.1.1. Nói rõ vô ngã có công năng thù thắng

2.2.2.2.2.2.2.1.3.1.1.1. Dẫn sự (dùng thí dụ để thuyết minh)


(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược Bồ Tát dĩ mãn Hằng hà sa đẳng thế giới thất bảo bố thí. 


(經)須菩提!若菩薩以滿恆河沙等世界七寶布施。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu Bồ Tát dùng bảy báu đầy ắp các thế giới nhiều như cát sông Hằng để bố thí). 


Bản lưu thông ghi “trì dụng bố thí”, bản của ông Liễu và bản của ngài Huệ Tịnh đều không có chữ “trì dụng”, do “dĩ thất bảo bố thí” đã chứa đựng ý nghĩa “dùng đem bố thí” trong ấy rồi! 

Nửa sau bộ kinh đối với chuyện so sánh để hiển thị công năng của kinh, chỉ có một hai chỗ. Nhưng cũng chẳng có ý so sánh để hiển  thị [sự 
thù thắng], mà bất quá là nhờ vào đó để làm chuyện khác, [tức là]: 

1) Nhờ đó để tạo thành một phân đoạn mới. 

2) Nhờ vào đó để hiển thị ý nghĩa khác. 

Như trong phần này, mượn phước đức do bố thí để hiển thị “do thành tựu chẳng thọ lãnh [phước đức] mà được thành tựu Vô Ngã Nhẫn”. Lại nhờ vào công năng thù thắng để kết thúc nghĩa “Bồ Tát hãy nên thông đạt vô ngã pháp” được nói trong phần kinh văn trước đó. Do vậy, nửa bộ đầu nói “dùng vô số báu để bố thí”, cho đến “dùng vô số mạng để bố thí”, nhưng đều không gọi [người bố thí như vậy] là Bồ Tát, chỉ riêng ở đây gọi [người bố thí] là Bồ Tát để nói, có thể biết là ắt phải có thâm ý. Đọc tiếp đoạn kinh văn sau đó, sẽ có thể vỡ lẽ: Chính là các đoạn kinh văn có tác dụng phản chiếu để làm rõ nghĩa cho nhau. Bởi lẽ, khoa này tuy chỉ nói “dùng của báu để bố thí”, nhưng hàm ý “người ấy đã biết hết thảy các pháp vô ngã”, cho nên gọi là Bồ Tát. Nhưng vì chưa thành tựu Nhẫn, nên chẳng sánh bằng vị Bồ Tát sau đó. Vì sao biết? Thử xem đoạn dưới nói: “Thử Bồ Tát thắng tiền Bồ Đề sở đắc công đức” ([Công đức của] vị Bồ Tát này hơn hẳn công đức của vị Bồ Tát trước đó). 
Trong nửa bộ đầu, bất luận thí của báu, hay thí thân mạng, đều nói khái quát là phước đức, chưa nói công đức, nhưng ở đây nói “tiền Bồ Tát sở đắc công đức”, vị Bồ Tát trên đây dùng bảy báu để bố thí mà gọi là công đức, ắt biết ngay “vị ấy đã biết lìa tướng, tu huệ”, chứ không chỉ biết là người chấp tướng tu phước mà có thể sánh bằng được! Do nói là công đức, do gọi là Bồ Tát, [thế nhưng], hễ có ngã, ắt sẽ chẳng thể lìa tướng, cho nên biết [kinh văn nói như vậy] nhằm chứa đựng ý nghĩa “người ấy đã biết hết thảy các pháp vô ngã”. Huống hồ, trước đó đã nói “nhược Bồ Tát thông đạt vô ngã pháp giả, Như Lai thuyết danh chân thị Bồ Tát” (nếu Bồ Tát thông đạt pháp vô ngã, Như Lai nói người ấy thật sự gọi là Bồ Tát). Vậy thì [người bố thí bảy báu được nói ở đây] nếu chẳng biết pháp vô ngã, cũng chắc chắn sẽ chẳng được gọi là Bồ Tát! Nói chung, trong phần kinh văn thuộc khoa lớn “ba lượt ước theo chẳng nhận lãnh phước đức [để luận định]” này, mỗi chữ, mỗi câu, mỗi danh xưng, đều chứa đựng ý nghĩa tột bậc tinh vi, chẳng thể xem nhẹ. “Hằng hà sa đẳng thế giới” tức là [số lượng] thế giới nhiều bằng số cát sông Hằng, giống như nói “vô số thế giới”. “Dĩ” (以) là dùng. “Mãn” (滿) là đầy tràn. Ý nói: Dùng bảy báu đầy ắp trong vô số thế giới để bố thí. Khoa này bất quá dẫn một chuyện “bố thí có nhiều phước” để làm căn bản cho phần kinh văn “chẳng tiếp nhận” dưới đây mà thôi! 

2.2.2.2.2.2.2.1.3.1.1.2 . So sánh sự thù thắng 

(Kinh) Nhược phục hữu nhân, tri nhất thiết pháp vô ngã, đắc thành ư Nhẫn. Thử Bồ Tát thắng tiền Bồ Tát sở đắc công đức.


(經)若復有人，知一切法無我，得成於忍。此菩薩勝前菩薩所得功德。

(Kinh: Nếu lại có người biết hết thảy các pháp vô ngã, được thành tựu Nhẫn, [công đức của] vị Bồ Tát này hơn hẳn công đức do Bồ Tát trước đó đã đạt được). 


Đối với vị Bồ Tát bố thí của báu trong đoạn trước, [kinh văn] đã hàm ý [vị ấy] “biết pháp vô ngã”. Đối với vị Bồ Tát đắc nhẫn ở đây, cũng hàm ý “dùng của báu để bố thí”. Xem phần kinh văn nói “chẳng tiếp nhận phước đức” sau đó, hiển nhiên có thể thấy là vị Bồ Tát này thực hiện phước đức bố thí rộng lớn. Do đã tạo phước đức to lớn, nhưng chẳng tiếp nhận, cho nên gọi là “đắc thành ư Nhẫn”. Nếu không, từ đâu mà biết là “đắc Nhẫn?” Do vậy, kinh văn trong khoa này và khoa trước chiếu rọi, làm sáng tỏ ý nghĩa lẫn nhau, quyết chẳng nghi ngờ! Đã hiểu rõ nghĩa ấy, sẽ biết ý chỉ của kinh hoàn toàn chẳng phải là không coi trọng phước đức, chỉ là “chẳng chấp, chẳng tiếp nhận” mà thôi! Như thế thì do hai câu “biết hết thảy các pháp vô ngã, được thành tựu nhẫn” ở đây, ý chỉ của kinh cũng là thật sự coi trọng đắc Nhẫn. Tôi từng thấy mấy vị chú thích, do không hiểu rõ “ý nghĩa soi rọi lẫn nhau”, bèn coi câu “thành Nhẫn” như là điều được nói kèm theo. Do vậy, họ bảo vị Bồ Tát trước đó chỉ biết tu phước, còn vị Bồ Tát này do biết pháp vô ngã, cho nên công đức vượt trội vị trước. Đó là lý do “tu phước chẳng sánh bằng tu huệ” v.v… [Giảng như vậy] đã lầm lạc đánh mất ý chỉ của kinh quá to! Vì sao vậy? Nếu hiểu ý như thế thì trước đó răn nhắc “đừng nghĩ rằng chẳng do tu phước đức mà đắc Bồ Đề” là nói về điều gì vậy? (cũng như khoa “ư pháp bất thuyết đoạn diệt tướng” (đối với pháp chẳng nói tướng đoạn diệt) đã nói [ý nghĩa gì vậy?]). Hết sức lầm lẫn! 


Hết thảy các pháp chẳng ngoài cảnh, hạnh, quả. Cảnh chính là Ngũ Uẩn, lục căn, lục trần v.v… Hạnh là Lục Độ, vạn hạnh v.v… Quả là [các địa vị] Trụ, Hạnh, Hồi Hướng, Địa, cho đến Vô Thượng Bồ Đề. Vô ngã là hết thảy các pháp nhiễm tịnh chẳng ra ngoài nhân quả. Nhân quả tức là duyên sanh, duyên sanh Thể không. Do vậy, trong hết thảy các pháp, vốn chẳng có ngã. Hãy nên biết: Nói là ngã, chẳng có chi khác, chính là chúng sanh vô minh bất giác, trong hết thảy các pháp, hư vọng sanh ra cái Thấy phân biệt, chấp trước. Nhưng tánh của hết thảy các pháp vốn sẵn không tịch, há có vật ấy? Do nó vốn là Không; do vậy, hãy nên trừ khử. Hiểu “biết hết thảy các pháp vô ngã” chính là Giải, tức là “lãnh hội tánh của hết thảy các pháp vốn sẵn không tịch”. Bởi lẽ năm chữ “hết thảy các pháp vô ngã” chính là Lý. Một chữ Tri (biết) chính là Trí. 

“Đắc thành ư Nhẫn” nghĩa là lý “tánh của hết thảy các pháp vốn sẵn không tịch” cùng với cái trí nhận biết [lý ấy] có thể ngầm khế hợp thành một. Nhẫn (忍) là chấp nhận, khế hợp chẳng gián đoạn, giống như nói “hợp nhất”. Lý trí hợp nhất, cho thấy ngã chấp đã hóa trừ. Công hạnh đến đây, được gọi là “thành”. Thành như thế nào? Do huân tu, cho nên nói là “được thành”. “Được thành” là giống như nói do huân tu bèn đạt được thành tựu. Chẳng do công phu tu ròng đạt mức, sao có thể thành cho được? Do vậy, hai câu này, câu trước là Giải, câu sau là Hạnh. Hợp lại để xem, cho thấy Bồ Tát giải hạnh thành tựu. Lại nữa: Tri trong câu trước là Huệ, Nhẫn trong câu sau là Định. Gộp lại, đó là Định Huệ cân bằng. Do Định Huệ cân bằng, cho nên giải hạnh thành tựu. Vì vậy, đạt được công đức hơn hẳn vị Bồ Tát trước đó, do vị Bồ Tát trước đó, giải, hạnh, định huệ, công hạnh vẫn chưa thể đạt tới “ngầm hợp thành một”. Tức là cái trí hay biết đối với lý “hết thảy pháp vô ngã” vẫn chưa thể đạt tới vững vàng, chẳng dời chuyển được. Do đó, chẳng thể sánh bằng! Chữ Nhẫn có nghĩa là giống như nói “an ổn, chẳng dời đổi” vậy! 

Từ trong khoa lớn thứ ba thuộc phần trước, đã nêu bày Bồ Tát nếu thông đạt vô ngã pháp, Như Lai nói vị ấy được gọi là Bồ Tát thật sự, đến tận chỗ này mới kết luận. Có thể biết: Những điều đã nói trên đây đều là vô ngã pháp, nhằm dạy Bồ Tát thông đạt, nhưng công phu phải thực hiện đến mức được thành tựu Nhẫn thì mới là thật sự thông đạt, thật sự là Bồ Tát. Vì sao vậy? “Thông” là thông sáng, tức là nói về Giải. “Đạt” là đạt tới, tức là nói đến Hạnh. Do vậy, nói “thông đạt” tức là giải hạnh trọn đủ. Giải hạnh trọn đủ, nên bảo: Thật sự là Bồ Tát. Do vậy, chớ nên hiểu hai chữ Thông Đạt chỉ là hiểu rõ lý! Cần phải biết: Cố nhiên Giải đứng trước Hạnh, nhưng chẳng đúng pháp thực hành, đích xác có kinh nghiệm, sao có thể thâm giải cho được? Phần trước đã nói: “Hạnh từ Giải mà ra, Giải nhân Hạnh mà thành”. Hai lời ấy chính là lời chân thật diễn tả Thông Đạt vậy. Thông đạt như thế chính là “đắc thành Nhẫn”. 

2.2.2.2.2.2.2.1.3.1.2. Nói rõ “do chẳng tiếp nhận [phước đức]”

(Kinh) Tu Bồ Đề! Dĩ chư Bồ Tát bất thọ phước đức cố. 


(經)須菩提！以諸菩薩不受福德故。


(Kinh: Tu Bồ Đề! Do các Bồ Tát chẳng nhận lấy phước đức). 

Trong bản lưu thông, trước chữ “Tu Bồ Đề” còn có câu “hà dĩ cố?” (vì sao vậy). Trong các bản của ông Liễu và ngài Huệ Tịnh đều chẳng có [câu ấy]. Ở đây, vốn đã có một chữ Cố (故), tức là đã nêu rõ ý giải thích câu trước đó, cần gì phải thêm “hà dĩ cố” nữa? Tôi thấy có một vài vị chú giải cho rằng khoa này nhằm giải thích nguyên do vì sao trong phần kinh văn trước đó nói công đức [của vị Bồ Tát thọ trì biết pháp vô ngã, thành tựu nhẫn] thù thắng hơn vị Bồ Tát trước đó, [hiểu như vậy] sai lầm to lớn! Phần kinh văn trước đó đã tự nói rõ, công đức [của vị Bồ Tát sau] hơn hẳn [công đức của] vị trước, là do [vị sau] đã thành tựu Nhẫn, cần gì phải giải thích thêm nữa? Hãy nên biết: Ý nghĩa “chẳng tiếp nhận [phước đức]” trong khoa này nhằm giải thích nguyên nhân vì sao thành tựu Nhẫn. Thành tựu Nhẫn thì gọi là Chứng. Khoa này nhằm giải thích rằng: “Vì sao gọi là Chứng? Do chẳng tiếp nhận [phước đức] vậy”. Bởi lẽ, nói “thành Nhẫn” chính là để khai thị người học: Công phu ắt cần phải làm được như thế, thì mới có thể vô ngã. Do đó, cần phải giải thích nguyên do “thành Nhẫn”. Nếu công đức vượt trội người trước, vốn là nói kèm theo, sao lại đặc biệt giải thích thêm cơ chứ? Huống chi kinh văn trong phần trước đã nói rõ rồi! 


“Không tiếp nhận” là như thế nào? Kinh văn trong phần sau mới nói rõ nghĩa này. Nay tôi cũng chẳng ngại gì nêu ra ý chỉ chánh yếu. Nói “chẳng tiếp nhận”, chẳng có chi khác! Rộng hành bố thí, Lục Độ, mà như không có chuyện ấy! Chẳng thật sự vong ngã, sẽ chẳng thể làm được điều này! Công hạnh ấy đã đạt tới mức lô hỏa thuần thanh
, nên bảo là “đắc thành”. “Chư Bồ Tát” chẳng thật sự chỉ một vị nào, giống như nói “hết thảy Bồ Tát”. “Dĩ” (以) là vì. Ý nói: Phàm là Bồ Tát, do tu phước mà chẳng nhận lấy [phước đức ấy], thì mới là thành Nhẫn nơi vô ngã. Vị Bồ Tát này cũng lại giống như thế, cho nên nói là “thành Nhẫn”. Kinh văn trong phần trước đã nói “công đức”, ở đây nói “bất thọ phước đức” (chẳng nhận lãnh phước đức), chính vì nói rõ: Do chẳng nhận lãnh, cho nên phước đức đã tạo đều trọn thành công đức vô lậu! 


Đối với chuyện được dẫn ra trong phần kinh văn trên đây, chẳng nói “dùng bảy báu đầy ắp vô số thế giới để bố thí” mà nói là “dùng [bảy báu trong các thế giới] nhiều như cát sông Hằng” cũng chứa đựng ý nghĩa tinh vi: Nhằm nói rõ “chính mình chẳng tiếp nhận”, cho nên vô số của báu để bố thí ấy khác nào bùn, cát! Nhỏ nhặt quá mức, nào đáng để nói tới! Đấy là nguyên do chẳng tiếp nhận! Nếu thấy [các phước đức ấy] rất nhiều, rất sung mãn, tâm đã bị cảnh chuyển mất rồi! Hễ tâm có cái cảnh ấy, bèn gọi là Thọ (tiếp nhận). Nay nói “bất thọ”, chính là nói rõ: “Tâm không, cảnh vô!” Hãy suy nghĩ xem, đấy cũng là muốn [hành nhân] hãy [tu tập] diệu quán “chẳng nhận, chẳng chấp”. 
2.2.2.2.2.2.2.1.3.2. Nói rõ “chẳng chấp”

2.2.2.2.2.2.2.1.3.2.1. Xin giải thích ý nghĩa ấy 


(Kinh) Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn: - Thế Tôn! Vân hà Bồ Tát bất thọ phước đức?


(經)須菩提白佛言：世尊！云何菩薩不受福德？

(Kinh: Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: - Bạch Thế Tôn! Thế nào là Bồ Tát chẳng nhận phước đức?) 


Trưởng lão thưa hỏi có ba ý nghĩa: 

1) Đã tu rồi lại chẳng nhận lấy, thì thoạt đầu ắt phải tu để làm gì? [Hỏi như vậy vì] sợ kẻ chẳng hiểu ý sẽ nẩy sanh hiểu lầm. Đó là một ý thỉnh vấn. 

2) Chẳng nhận lấy có phải là “cự tuyệt, chẳng chấp nhận” hay không? Phước đức đưa tới là lý nhân quả nhất định, há có thể cự tuyệt, chẳng tiếp nhận ư? Như thế thì sao lại nói “chẳng tiếp nhận”? Đó là ý thưa hỏi thứ hai. 
3) Trong phần trước đã nói “đắc Nhẫn” là do chẳng tiếp nhận [phước đức], vậy thì vì sao có thể chẳng tiếp nhận? Trưởng lão thưa hỏi với dụng ý khiến cho đại chúng hiểu rõ triệt để, đều có thể thông đạt “chẳng tiếp nhận”. Đấy là ý thưa hỏi thứ ba. 

Do vậy, đặc biệt nêu ra câu “Tu Bồ Đề bạch Phật ngôn” để [người đọc] sẽ biết tầm trọng yếu của câu hỏi này, đối với lời khai thị trong khoa tiếp theo, sẽ đặc biệt chú ý hòng lãnh hội! 

2.2.2.2.2.2.2.1.3.2.2. Giảng rõ “chẳng chấp” 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Bồ Tát sở tác phước đức, bất ưng tham trước. Thị cố thuyết bất thọ phước đức. 


(經)須菩提！菩薩所作福德，不應貪著。是故說不受福德。


(Kinh: Tu Bồ Đề! Bồ Tát đối với phước đức đã tạo, chớ nên tham chấp. Do vậy nói là “chẳng nhận lấy phước đức”). 


Câu đầu tiên nói “tác phước đức” (tạo phước đức) nhằm dạy [người nghe] hãy biết: Tuy chẳng nhận lấy, nhưng phải nên thực hiện. Chớ nên do nói “chẳng nhận lấy”, bèn hiểu lầm tu phước đức có thể trì hoãn, [chẳng cần phải thực hiện]. Hãy nên biết “tác phước đức” chính là tu Lục Độ, phát xuất từ tâm đại bi. Chư Phật Như Lai lấy tâm đại bi làm Thể. Do chúng sanh mà dấy lòng đại bi. Do đại bi mà sanh Bồ Đề tâm. Sao có thể nói là “có thể trì hoãn” cho được? Tầng thứ nhất trong ý hỏi đã có thể giải thích xong! 

Câu thứ ba nói: Do “bất ưng tham trước” (đừng nên tham chấp), cho nên nói là “bất thọ”, khiến cho [người nghe] biết “bất thọ” chẳng phải là cự tuyệt, không tiếp nhận, mà là đừng tham chấp đó thôi! Không tham chấp thì phước đức có hay không, trọn chẳng bận lòng! Cho thấy: Nếu vì cầu phước đức mà tu Lục Độ, thì gọi là “tham chấp”, chính là lợi ích bản thân, chẳng nhằm lợi ích chúng sanh, chẳng phải là tâm đại bi, chẳng phải là Vô Thượng Bồ Đề! Vì vậy, chớ nên! Biết điều này, tầng thứ hai trong lời hỏi đã được giải đáp. Tạo phước đức, nhưng chẳng chấp Không, đó là đại bi. Chẳng tham chấp là chẳng chấp Hữu, đó là đại trí. Bi lẫn trí trọn đủ, Không và Hữu đều chẳng chấp, thì gọi là Trung Đạo. Hơn nữa, “trước” (著) là “trụ”. “Bất ưng tham trước” chính là “chớ nên trụ vào đâu”! Gộp chung với câu trước đó, tức là “chớ nên trụ vào đâu để hành bố thí”, đúng là phản chiếu những điều đã nói từ đầu kinh. Hơn nữa, tu phước mà chẳng chấp, cũng chính là ý nghĩa “độ tận chúng sanh, mà không có chúng sanh được độ” như đã nói lúc thoạt đầu, đều là nguyên do hàng phục ngã chấp. Tông chỉ của kinh này là “vô trụ, hàng phục ngã”. Vì thế nói “cho tới khi thành tựu, chứng đắc” để kết lại ý “vô trụ, hàng phục ngã”. Tinh thần, nghĩa thú một mực thống nhất, chẳng rối ren mảy may nào! 


Như vậy thì phần kinh văn trên  đây  sao  không  nói  thẳng  thừng 
“do Bồ Tát chẳng tham chấp phước đức”, há chẳng phải là trực tiếp, nhanh chóng, thỏa đáng ư? Cớ sao trước là nói “chẳng tiếp nhận” rồi lại dùng “chẳng chấp” để giải thích. Hãy nên biết: Khoa trước nói “chẳng nhận lấy” nhằm khai thị làm thế nào để thành tựu Nhẫn. Bởi “thành Nhẫn” chính là “chẳng nhận lấy”. Đại Trí Độ Luận nói: “Hết thảy chẳng nhận lấy thì gọi là Chánh Thọ”. Chánh Thọ là tam-muội, cũng được gọi là Nhẫn. Như thế thì nói “chẳng nhận” chính là lời trọng yếu để cước chú “thành Nhẫn”, há có thể không đặc biệt nêu ra ư? Còn như khoa này nói “chẳng chấp” tức là khai thị làm thế nào để có thể “chẳng nhận”? Nói cách khác, khoa trước nhằm bảo ban cảnh giới “thành tựu, chứng đắc” chính là “hết thảy đều chẳng nhận lấy”. Khoa này lại nói phương pháp để thành tựu, chứng đắc, tức là chẳng ngoài “chớ nên trụ vào đâu để hành bố thí” như phần đầu kinh đã nói. Chứng như thế nào? Tu như thế nào? Chỉ dạy tột bậc thân thiết, tột bậc trọng yếu, then chốt. Do vậy, “chẳng nhận lấy” và “chẳng chấp”, hai đằng đều chẳng thể thiếu được! 


Lại còn nên biết: Hành nhân phải “hết thảy đều chớ nên chẳng chấp”. Cho tới khi công phu “chẳng chấp” thuần thục, sẽ thành “chẳng nhận lấy”. Vì thế, “chẳng nhận lấy” cũng chính là “hết thảy đều chẳng nhận lấy”, nay bất quá dựa theo phước đức để giải thích ý nghĩa đó thôi! Bởi lẽ, nhận lấy là do chấp. Sở dĩ chấp là do tham. Sở dĩ tham là do có Ngã, nhưng cái bị tham bởi ngã thì không gì bằng phước. Do vậy, dựa theo phước đức để nói mà thôi! Biết điều này, tầng thứ ba trong ý hỏi cũng được giải đáp rồi! 


Nói chung, pháp giới bình đẳng, vốn là hết thảy các pháp vô ngã. Học nhân trước hết hãy nên khai chánh tri này. Đã biết như thế, sẽ hành như thế. Hành như thế nào? Giống như thoạt đầu [kinh dạy] “ưng vô sở trụ hành ư bố thí” (hãy nên chẳng trụ vào đâu để hành bố thí); đó chính là “sở tác phước đức, bất ưng tham trước” (đối với phước đức đã làm, chớ nên tham chấp) được nói ở đây. Nói cách khác, đó là rộng tu hết thảy các pháp mà làm như chẳng có chuyện ấy. Lâu ngày công thuần, tâm sẽ như hư không. Tuy hăm hở hành hết thảy các pháp, nhưng chẳng chán, chẳng mệt, quên bẵng như chẳng có gì. Đó gọi là “chẳng nhận lấy”. “Chẳng nhận lấy” là hình dung nhất tâm thanh tịnh, chẳng nhuốm mảy trần. Lại còn tự nhiên là như thế, chẳng phải gượng ép, luôn thường là như thế, chẳng phải là ngẫu nhiên. Tức là bi trí trọn đủ, Định Huệ cân bằng, ngã kiến phân biệt chấp trước tiêu trừ hết sạch. Đạt tới địa vị này, chẳng có gì để gọi tên, bèn nói là “đắc thành ư Nhẫn” (được thành tựu Nhẫn), nhưng đấy vẫn là cảnh giới của Bồ Tát, chẳng phải là của Phật! Do vậy, tiếp theo đó, bèn nói “chư pháp Không tướng” (tướng Không của các pháp) vốn sẵn bất sanh. Còn như “một niệm bất sanh” thì bất sanh cũng chẳng có, tức là tùy thuận mà nhập pháp giới bình đẳng của Như Lai vậy. Nghe ý chỉ trọng yếu này, hãy nên lắng lòng suy ngẫm.

2.2.2.2.2.2.2.2. Nói rõ tướng Không của các pháp để kết lại “các pháp bất sanh” 



Kinh văn từ đây trở đi chính là từng chút một hướng về chỗ cội nguồn. Vì thế, bao hàm các ý nghĩa rất rộng, rất sâu, rất vi tế. Nếu chỉ giải thích theo kinh văn trong phần này, bị văn từ bó buộc, ắt chẳng thể nói triệt để được! Lại nghe triệt để như thế nào? Chỉ có cách là trước hết phát huy thấu triệt những ý chỉ trọng yếu được bao hàm [trong các khoa sau], đến khi vào kinh văn của mỗi khoa, sẽ có thể chỉ nói vài lời là xong! Đấy cũng là một loại phương pháp để diễn giảng đạo lý cao sâu vậy. 


Trên đây đã nói ngàn lời vạn lẽ, nhưng bằng một lời có thể thâu tóm: “Chỉ là vô trụ mà thôi!” Vô trụ là như thế nào? Đó là nói: “Chẳng trụ vào tướng”. Vì sao chẳng trụ vào tướng? Chính là nói “nếu tâm giữ lấy tướng, sẽ là chấp ta, người, chúng sanh, thọ giả”. Hãy nên biết: Muốn chẳng trụ tướng, ắt phải là tâm chẳng chấp giữ. Không chấp giữ chính là phá ngã, mà phá ngã chính là để chứng Nhất Chân pháp giới bình đẳng nhất như. Một pháp giới ấy chính là Pháp Thân thường trụ bất động, được gọi là Như Lai vậy. 


Nói chung, toàn thể ý nghĩa được nói trong kinh chẳng ngoài tám chữ “bất thủ ư tướng, Như Như bất động” (chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động). Bất quá, cho đến cuối cùng mới nói rõ tám chữ ấy. Do bởi lẽ này, ý nghĩa của kinh văn thuộc khoa lớn “tướng Không của các pháp” đã dung hội chỉ thú của cả bộ kinh để nói triệt để rốt ráo. Đó gọi là “điểm trích quy nguyên” (點滴歸源, từng chút một quy vào cội nguồn). Do vậy, những điều được nói càng viên, càng diệu!


Ngay như “vô ngã” là điều được cả bộ kinh luôn nói tới, đến đây, vô ngã vốn chẳng có! Vô ngã còn chẳng có, tức là vô trụ cũng chẳng trụ, “chẳng giữ lấy” cũng chẳng giữ lấy! Vì sao vậy? Do hết thảy các pháp vốn bất sanh. Hơn nữa, cũng chẳng có gì bất sanh, vì sao vậy? Do pháp tức là phi pháp, tướng tức là phi tướng. Sau đó, rốt ráo vô ngã. Vô ngã cũng chẳng có. 

Do vậy, có thể biết: Các nghĩa “chẳng thánh, chẳng phàm, chẳng một, chẳng khác” được nói trên đây chính là ngay cả thánh phàm cũng chẳng phải là thánh phàm, “một, khác” chẳng phải là “một, khác”, quên bẵng “chẳng nhận lấy” mà gọi là “chẳng nhận lấy”. Vì thế, tuy chẳng có thánh, phàm, mà chẳng trở ngại thành thánh, thành phàm. Tuy thành thánh, thành phàm, vẫn là chẳng thánh, chẳng phàm như cũ. Đối với “một, khác” v.v… không gì chẳng phải là như thế! Tức là cũng chẳng có gì gọi là “hai bên”, không có gì gọi là Chấp, không có gì gọi là Trung. Vì sao vậy? “Một” đã chẳng thể tồn tại, há có hai, lại còn có Biên, còn có Trung ư? Chẳng phải là rốt ráo không có! Dẫu cho vạn hữu lăng xăng, nhưng Hữu chính là Vô. Vì sao vậy? Do vốn bất sanh, tức gọi là Như Như, gọi là “bất động”, gọi là “chẳng giữ lấy”. Do sanh tâm chẳng giữ lấy, tức là đã “giữ lấy” mất rồi! Sanh tâm bất động, cái tâm đã sớm động rồi! Sanh tâm Như Như, còn làm sao có Như Như được nữa? Sanh tâm trừ ngã thì ngã kiến, ngã tướng nghiễm nhiên! Nếu chẳng biết hướng theo đó để tiến thủ, dẫu nhọc nhằn siêng năng tu tập, vẫn là đánh loạn, chằng buộc thêm dây, thêm nhợ mà thôi! 

Nói chung, những điều được nói trong khoa lớn này chính là cực lực nêu rõ “chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động” đến chỗ rốt ráo, tức là hướng dẫn người học quán chiếu nơi Bát Nhã sâu xa. Đó là khiến cho hết thảy chúng sanh đạt được chỗ đại tự tại. Kinh văn đúng là nhìn khắp bốn phía, phương diện nào cũng tinh xảo, sống động! Người nghe cũng phải nên mắt nhìn trọn bốn phía, mặt nào cũng thấy thấu tột. Chớ nên chết cứng nơi câu văn, bị văn tự xoay chuyển. Hãy nên lắng đọng tinh thần, rỗng không cái tâm, đối với từng chữ, từng câu, đều hướng đến chỗ “chưa khởi tâm động niệm” để lãnh hội. Nếu dính mắc mảy may tướng phan duyên, hay tướng danh tự, sẽ chẳng có chỗ để tiến nhập! 

Tôi vừa mới nói “hãy hướng theo đó để tiến thủ, chớ nên thêm dây buộc nhợ”, nhắc lại để nói rõ hơn! Tựa đề của khoa này nói đến “tướng Không” chứa đựng hai nghĩa “vốn vô tướng” và “chẳng giữ lấy tướng”. Do một khoa lớn này chính là nói về Lý thể, mà cũng chính là nói về công phu tu tập. Hành nhân trước hết hãy nên hiểu rõ “Lý thể vốn vô tướng”; do đó, chớ nên giữ lấy tướng. Hơn nữa, Thể đã là vô tướng. Do đó, tu “chẳng giữ lấy” thì mọi nơi, mọi chốn, đều nên quán chiếu Lý thể “các pháp vốn vô tướng”. Đó gọi là “toàn tu tại tánh, toàn tánh tại tu”. 
Như thế thì muốn học hạnh Bát Nhã vô trụ, việc gì phải  hạn  cuộc 
khởi tu từ đầu? Có thể thẳng thừng khởi tu từ tướng Không của pháp. Do vậy nói: “Hãy nên hướng theo đó mà tiến thủ”. Hãy nên biết: Đại Thừa Viên Giáo vừa lần lượt theo thứ tự, vừa chẳng theo thứ tự. Vì vậy, Thiền Tông nói: “Trực chỉ hướng thượng”. “Hướng thượng” chính là nói tiến hướng tới cội nguồn. “Trực chỉ” là cắt bỏ cành, lá, liếc mắt đã thấy chắc chắn chỗ nguồn cội, một mình ôm đao tiến thẳng vào. Nếu nhìn lời này (tức “trực chỉ hướng thượng”) một cách ngây ngốc, cứ ngỡ chỉ có pháp môn Khán Thoại Đầu là có thể quán chiếu trực nhập như thế, còn niệm Phật và các pháp môn khác chẳng thể dùng làm công phu quán chiếu cội nguồn, thì sẽ tự đánh mất thiện lợi, lỗi lầm ấy không chi hơn được! 

Phàm là kinh liễu nghĩa, chẳng câu nào không triệt để, chẳng pháp nào không thấu triệt từ đầu đến đuôi. Do vậy, nói đến Lý chính là nói tới chỗ tu, lại còn một mực xuyên suốt tới chỗ chứng quả. Tuy nói chia thành bốn phần là Giáo, Lý, Hạnh, Quả, nhưng nếu chấp chặt thành bốn sự kiện, há chẳng phải là ngoài quả riêng có giáo lý, còn có giáo lý gì đáng để nói nữa ư! Do bởi lẽ này, trong kinh liễu nghĩa, lời nào cũng có thể chứng đạo, câu nào cũng đều có thể nhập môn! 

Lấy kinh Di Đà để nói, hai câu “chấp trì danh hiệu, nhất tâm bất loạn” cố nhiên là nói có trước sau: Câu “chấp trì” là thực hiện, câu “nhất tâm” là công hiệu do chấp trì. Nhưng nếu chẳng thể thấu hiểu “dùng nhất tâm để khởi tu”, sẽ trọn chẳng thể thực hiện “chấp trì”. Như vậy thì nhất tâm bất loạn há chỉ có thể coi là công hiệu ư? Dùng kinh này để nói, những câu nói về Lý hoặc tu, không câu nào chẳng xuyên suốt toàn thể bộ kinh, há chỉ riêng một khoa này là như thế ư? Do vậy, tùy ý chọn lấy một câu, đều có thể do đó mà ngộ đạo. Xưa kia, Thiền Tông Lục Tổ do nghe câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm” mà được triệt ngộ. Người đời sau bèn chấp chặt trong cả kinh, chỉ có mỗi câu ấy là tối diệu; đó gọi là “theo sau vết chân của người ta mà bị xoay chuyển” vậy! 

Nếu thật sự là người nhạy bén, sẽ biết Đại Thừa do đức Phật nói chính là pháp ấn, sẽ có thể tùy ý chọn lấy một câu dùng để ấn chứng mọi chuyện, mọi pháp. Nói cách khác, mọi chuyện, mọi pháp đều hướng theo pháp ấn ấy để thấu hiểu. Như thế mới là người biết dụng công, sẽ là đi, đứng, nằm, ngồi đều chẳng lìa điều này, dễ đạt được sự thọ dụng chân thật. Huống hồ một khoa lớn này, lời nào cũng đều là nguồn tâm. Sở chứng của Phật chính là chứng điều này. Nếu coi đấy là cảnh giới của Như Lai, chẳng phải là [cảnh giới mà] kẻ sơ học có thể đạt được, chẳng lẽ người học chẳng nên phản chiếu nguồn tâm ư? Đó là sai lầm to lớn, còn phải đợi nói nữa ư? 

Phản chiếu nguồn tâm cố nhiên chẳng phải là chuyện dễ dàng! Nhưng chẳng hướng về cội nguồn để quán chiếu, chỉ tìm cành, kiếm lá, làm sao tu tốt đẹp cho được! Có thể quán chiếu nơi cội nguồn để nhập các thứ ấy, hết thảy công phu tu tập đều có thể giải quyết gọn ghẽ. Điều này giống như học tập văn tự, hễ có chút tập khí nơi kinh, tử (經, 子)
, và tập khí của người thời Tần - Hán, hễ dụng công liền hơn hẳn người khác! Tu hành cũng lại giống như thế, hãy nên biết như vậy! Cổ đức nói: “Bất khả cao thôi thánh cảnh, tự sanh ty khuất” (Chớ nên đề cao thánh cảnh để rồi tự mình hèn kém, khuất lấp), quả thật là lời khẩn thiết vậy! 


Khoa này chia thành hai phần: 

1) Diệt tướng nhập Thể.

2) Kết lại ý “bất sanh”. 
Phần thứ nhất lại chia thành ba tiểu đoạn: 

1) Ước theo thánh hiệu để nói rõ lìa “đến, đi”. 

2) Ước theo vi trần và thế giới để nói rõ lìa “một, nhiều”. 

3) Ước theo ngã kiến để nói ngay cả “lìa” cũng lìa. 

2.2.2.2.2.2.2.2.1. Diệt tướng nhập Thể 
2.2.2.2.2.2.2.2.1.1. Ước theo thánh hiệu để nói rõ lìa “đến, đi” 

2.2.2.2.2.2.2.2.1.1.1. Đả phá phàm tình


(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược hữu nhân ngôn, Như Lai nhược lai, nhược khứ, nhược tọa, nhược ngọa, thị nhân bất giải ngã sở thuyết nghĩa.


(經)須菩提！若有人言，如來若來、若去、若坐、若臥，是人不解我所說義。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu có người nói “Như Lai hoặc đến, hoặc đi, hoặc ngồi, hoặc nằm”, người ấy chẳng hiểu nghĩa do ta đã nói). 


Câu “chư pháp Không tướng” (tướng Không của các pháp) chính là pháp ấn Đại Thừa. Các câu “bất lai, bất khứ” (chẳng đến, chẳng đi) v.v… không gì chẳng phải là pháp ấn. “Pháp ấn” tức là hết thảy các pháp đều có thể lấy nghĩa này để ấn chứng, khẳng định. Nay bất quá, ước theo thánh hiệu Như Lai để nói rõ hòng làm mẫu vậy! Cần phải biết: Đến, đi v.v… đều là sự tướng đối đãi. Muốn chứng cái Thể tuyệt đối, ắt phải dứt bặt các tướng đối đãi, rỗng không tướng hư huyễn ấy. Vì sao vậy? Do tánh của hết thảy các pháp vốn chẳng phải là tướng. Đấy là xét theo tánh thể để nói rõ tướng Không sẵn có của các pháp. Nếu ước theo công phu tu tập để nói tướng Không của các pháp thì là [tu tập quán sát sao cho] rỗng không tướng trạng của các pháp, có nghĩa là diệt tướng
 nhập Thể vậy! Như Lai vốn là danh xưng của tánh đức. Do người ấy chấp trước chữ Lai, cho rằng có Lai (來, đến) ắt có Khứ (去, đi). Đã có đến, đi, lại liên tưởng ngồi, nằm! Điều này cho thấy: Hễ chấp một tướng, ắt sẽ dẫn đến càng nhiều thứ hơn nữa! Muôn tướng lăng xăng, vĩnh viễn chẳng được thanh tịnh. Dùng đó để chỉ rõ: Đọc kinh, nghe pháp, chẳng thể chấp vào tướng văn tự. Người ấy (người chấp vào tướng văn tự) hoàn toàn ở ngoài cửa, nghe xưng danh hiệu Như Lai, trong tâm nghiễm nhiên dường như có sự đến, đi, cùng với đi, đứng, ngồi, nằm v.v… đủ thứ tướng khác nhau! 


Bốn chữ Nhược (若) [trong chánh kinh] hình dung cái tâm xoay chuyển theo tướng, dấy lên, diệt mất chẳng ngừng, phảng phất dường như có trông thấy, trong tâm thêu dệt, bèn thốt ra lời ấy; đó là phàm tình suy lường thánh cảnh, hoàn toàn chẳng liễu giải ý nghĩa của Như Lai. Vì thế nói: “Thị nhân bất giải ngã sở thuyết nghĩa” (Người ấy chẳng hiểu nghĩa do ta đã nói). Chữ Ngã chỉ Như Lai, ý nói: Chẳng hiểu ý nghĩa được diễn tả bởi hai chữ Như Lai. [Ngã] cũng có thể hiểu là nói về Phật. Pháp do đức Phật nói, không gì chẳng nhằm khiến cho mọi người lìa tướng, chứng tánh, cho tới ngữ ngôn, văn tự [trong các lời Phật dạy], đều chớ nên chấp. Người ấy hoàn toàn chẳng biết tánh, chấp vào danh tự và ngôn thuyết. Do vậy, đối với nghĩa do đức Phật đã nói, chẳng lãnh hội mảy may! Vì thế, [đức Phật] quở: “Chẳng hiểu nghĩa do ta đã nói”. Quở trách người đó chẳng hiểu, chính là vì muốn cho hết thảy mọi người hiểu sâu xa nghĩa thú của tướng Không. 

 2.2.2.2.2.2.2.2.1.1.2. Giải thích chánh nghĩa 

(Kinh) Hà dĩ cố? Như Lai giả, vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ, cố danh Như Lai. 


(經)何以故？如來者，無所從來，亦無所去，故名如來。

(Kinh: Vì sao vậy? Như Lai là chẳng từ đâu đến, cũng chẳng đi về đâu, cho nên gọi là Như Lai). 


Như Lai tức là Pháp Thân. Pháp Thân thường trụ bất động, không có gì gọi là Đến hay Đi. Pháp Thân trọn khắp hết thảy mọi nơi, cũng chẳng cần đến hay đi! Ở đây, cái bị thấy có “đến, đi”, chính là Ứng Hóa Thân. Thân ấy là pháp duyên sanh, tức là thuận theo cái duyên cơ cảm của chúng sanh mà sanh khởi. Nói cách khác, tức là cái thân thị hiện ấy đều do mắt chúng sanh trông thấy mà nói như vậy; cố nhiên Như Lai chưa hề động. Đó gọi là “duyên sanh”. Vì sao nói như vậy? Hãy thử nghĩ: Phật đã thị hiện, vì sao chúng sanh có kẻ thấy, có kẻ chẳng thấy? Vì sao có khi thấy, có lúc chẳng thấy? Bởi lẽ, thấy hay không, đều tùy thuộc cái tâm của chúng sanh như thế nào! Tâm tịnh thì Phật hiện, bèn gọi là Lai. Tâm nhơ đục, Phật ẩn. Do vậy nói là Khứ. Tâm tịnh hay tâm trược, toàn là do chúng sanh! Vì vậy, Ứng Hóa Thân ẩn hay hiện, cũng hoàn toàn do chúng sanh. Do đó bảo: “Tùy duyên sanh khởi”. Nhưng có duyên thì ắt cũng có nhân, cái nhân là gì vậy? Trong phần trước đã nói là sức thiện căn của lòng Từ và thành tựu hai trí (Căn Bản Trí và Hậu Đắc Trí), cho nên hễ có cảm liền hiện, trọn chẳng phải là khởi tâm tác niệm! Do vậy, tuy là tùy chốn thị hiện, nhưng vẫn như chẳng có chuyện ấy! Pháp Thân bất động, an nhiên, trọn chẳng trụ trong tướng đến, đi; nhưng tuy Pháp Thân bất động, lại luôn thị hiện Ứng Hóa Thân trọn chẳng đoạn tuyệt, mà cũng chẳng trụ trong cái Thể bất động. Đó gọi là “Như Như bất động”. 

Hiểu nó tuy Như Như mà là bất động; dẫu bất động mà là Như Như. Do đó, tuy thấy có đến, đi, thật sự chẳng đến, chẳng đi! Tuy chẳng đến, chẳng đi, chẳng trở ngại thấy có đến, đi. Ở đây nói “vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ” (không từ đâu đến, cũng không đi về đâu), chẳng phải là nói “rốt ráo chẳng đến, đi”, mà là nói “đến cũng chẳng có chỗ, đi cũng chẳng có nơi!” Hai chữ Sở (所) rất trọng yếu. “Vô sở” là không có nơi chốn, hình dung [Pháp Thân] vốn trọn khắp hết thảy mọi nơi, há có chỗ đến, chỗ đi ư? Đã là đến, đi, nhưng không có chỗ đến, đi, có thể thấy là tuy đến, đi, nhưng thật sự chưa từng đến, đi! Dẫu chưa từng đến, đi, mà hiện có đến, đi vậy. Có nghĩa là “trụ mà vô trụ, vô trụ mà trụ”. Đó là lìa tướng tột bậc, vì sao vậy? Tướng “đến, đi” và “chẳng đến, đi” đều lìa; cho nên nói là tột bậc! 


Nói chung, “đến, đi” là do từ chẳng đến, chẳng đi mà thấy. Chẳng đến, chẳng đi lại do “đến, đi” mà thấy. Không chỉ lìa sạch các tướng “hữu tướng”, mà cũng lìa sạch các tướng “vô tướng”. Bởi lẽ, Chân Như, Thật Tướng, vốn sẵn là như thế. Chân Như: Chẳng thể trừ khử thì gọi là Chân; mà cũng chẳng thể lập thì gọi là Như. Thật Tướng: Tuy vô tướng mà cũng là vô bất tướng. Do vậy, kết lại rằng: “Cố danh Như Lai” (Cho nên gọi là Như Lai). “Danh” là giả danh. Không chỉ Lai là giả danh, mà Như cũng là giả danh. Vì sao vậy? Chân Như mà nói Lai, tức là nói “chẳng trụ Niết Bàn”. Bởi Thể của Chân Như vốn bất động, nhưng nay nói Lai. Như vậy thì cái gọi là Như chỉ là danh xưng mà thôi, thật sự chẳng trụ vào Chân Như bất động. Đã đến mà lại nói là Như, tức là nói “chẳng trụ sanh tử”, bởi lẽ tướng đến, đi là sanh diệt, mà nay nói là Như. Như vậy thì cái gọi là Lai cũng chỉ là tên gọi mà thôi, thật sự là “đến, đi chẳng trụ trong sanh diệt”. Nói chung, do nói rõ vô ngã đến tột bậc, tùy theo cảm mà ứng, duyên tụ hội bèn hiện, chẳng có mảy may dụng tâm đó thôi! Đó gọi là “một niệm chẳng sanh”. Niệm còn chẳng sanh, tâm có bao giờ động? 


Khoa này tuy dựa theo Pháp Thân để giảng nghĩa; thật ra, ý nghĩa “hai thân” (Báo Thân và Ứng Thân) cũng được nói kèm. Người khéo thông đạt sẽ bèn phản quán sắc thân Ngũ Uẩn của chính mình, tuy có đến, đi, nhưng Phật tánh vốn sẵn có thật sự chẳng đến, đi, sẽ đều từ “chẳng đến, chẳng đi” mà khế nhập. Tướng đến, đi ấy há đáng để bận tâm ư? Cho đến khi đã khế nhập tánh thể, sẽ bất luận hiện tướng đến hay đi đều được, cần gì cứ phải bận lòng? Chính là chẳng chấp, chẳng đoạn, giá chiếu đồng thời vậy! 


Người niệm Phật càng phải nên thông đạt lý này. Cần phải biết: Phật Di Đà đến tiếp dẫn, nhưng Ngài trọn chưa từng đến! Vãng sanh Tây Phương cũng chưa từng đi, cũng nào trở ngại hiện đến, hiện đi! Vì sao vậy? Chẳng đến, chẳng đi là Lý Thể. Có đến, có đi là sự tướng. Lý, Sự trước nay chẳng hai; tánh, tướng ắt cần phải viên dung. Vì thế, chẳng quản không đến, không đi, chẳng ngại có đến, có đi. Bất kể có đến, có đi, thật ra chẳng đến, chẳng đi. Điều khẩn yếu nhất chính là phải thấu hiểu, cảm nhận đến, đi từ chẳng đến, chẳng đi. Chẳng đến, chẳng đi phải thực hiện ngay trong đến, đi. Đấy là yếu quyết trong niệm Phật cầu sanh. Đạt được yếu quyết ấy, sẽ chắc chắn vãng sanh, lại còn quyết định thấy Phật. Ai nói tu Tịnh Độ chẳng cần học Bát Nhã, lại còn nghi Bát Nhã gây trở ngại cho Tịnh Độ vậy? 


Còn có một nghĩa trọng yếu cần phải triệt để liễu giải: Tướng nương vào tánh mà hiện. Tánh do tướng mà được tỏ lộ. Hai thứ tánh và tướng, một ngoài, một trong, chưa hề tách rời! Như thế thì kinh Phật dạy mọi người lìa tướng là vì đâu? Hãy nên biết: Nói “lìa” chẳng phải là nói “đoạn diệt”, chỉ là chớ nên giữ lấy! Hai thứ tánh và tướng đã là một ngoài, một trong, chẳng thể tách rời, như vậy thì chỉ riêng chẳng giữ lấy tướng là vì sao? Hãy nên biết: Đấy là do phàm phu từ vô thỉ tới nay chỉ nhận biết tướng, chạy theo tướng mà chuyển. Do vậy, ta, người, đây, kia, cao, thấp, dày, mỏng, tinh, thô, đẹp, xấu, đủ thứ tướng đối đãi đua nhau ào ạt dấy lên, lôi cành, kéo lá, dắt díu nhau ngày càng nhiều, đến nỗi phân biệt, chấp trước, do vậy ngày càng quá mức. Bởi đó, ngã kiến ngày càng sâu. Các phiền não tam độc tham, sân v.v… do vậy nối tiếp nhau, tăng trưởng, cao sâu hơn, cho đến tạo nghiệp vô cùng, chịu khổ vô   biên.


Nay muốn cứu chữa, cần đoạn Tam Độc. Muốn đoạn Tam Độc, cần trừ ngã kiến. Muốn trừ ngã kiến, cần chẳng phân biệt, chấp trước, mà muốn chẳng phân biệt chấp trước, cần phải lìa tướng. Vì thế, “lìa tướng” có nghĩa là trừ ngã kiến phân biệt, chấp trước, chẳng phải là nói “rốt ráo lìa”. Vì thế nói “bất thủ phi pháp tướng” (chẳng giữ lấy tướng phi pháp). Lại bảo “bất thuyết đoạn diệt tướng” (chẳng nói đoạn diệt tướng), tức là hiển thị nghĩa chân thật của “lìa tướng”, khiến cho [thính chúng] chẳng đến nỗi hiểu lầm! Nói chung, “lìa tướng” là dạy hãy hồi quang phản chiếu hòng chứng tánh. Tánh đã chứng được rồi, cần phải hiện tướng, nhưng cần phải là sau khi đã chứng quả, đừng chìm đắm, vướng mắc trong Không Tịch. Lại cần phải khi tu nhân, dẫu quán Không mà chẳng thiên lệch Không. Đó là lý do dạy “chẳng giữ lấy”, lại dạy “chẳng diệt, chẳng chấp vào hai bên” vậy! 


Hơn nữa, Phật lý, Phật thuyết, không gì chẳng viên diệu. Tuy chỉ nói “chẳng giữ lấy tướng”, nhưng thật ra đã thông với tánh. Vì sao nói vậy? Hễ có cái để giữ lấy, sẽ trở thành tướng, chẳng phải là tánh. Vì thế, Nhị Thừa lệch về bên tánh, đức Phật bèn quở trách là “trầm không trệ tịch, chẳng thể kiến tánh”. Nói “trầm”, nói “trệ” là hình dung tướng chấp giữ. Tướng trầm trệ hiện, tánh chẳng trầm trệ bị ẩn mất. Vì thế nói là “chưa kiến tánh”. Do vậy, câu “chẳng giữ lấy tướng” quán triệt cả hai bên, hãy nên lãnh hội như vậy! 


Cho đến chỗ này, chẳng nói “có đến, đi”, mà cũng chẳng nói “không có đến, đi”, mà nói là “vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ” (chẳng từ đâu đến, mà cũng chẳng đi về đâu). Song chiếu hai bên, càng là viên dung. Vì sao vậy? Nếu nói chắc chắn “có đến, đi”, sẽ lệch vào bên tướng. Nếu nói chắc chắn “chẳng có đến, đi”, sẽ lệch vào bên phi tướng. Nay nói song chiếu cả hai bên như thế, chính là hiển thị nghĩa “tánh tướng cùng dung hội”. Tánh tướng cùng dung hội, đó là bình đẳng nhất như. Lại như danh xưng Như Lai, tuy dùng để gọi Pháp Thân, thật ra đã chứa đựng cả hai thân (Báo và Ứng). Nếu không, chữ Lai chẳng tương ứng. Do vậy, từ danh xưng ấy, đã hiển lộ trọn vẹn ý nghĩa “tuy có con số là ba [thân], nhưng chẳng có ba Thể!” Trước đó, dựa theo chữ Như để nói rõ ý nghĩa, thông với các pháp, bèn nói “nghĩa Như của các pháp”. Nay ước theo chữ Lai để giảng nghĩa, bèn thông với “chẳng đến, chẳng đi” mà bảo “vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ”. Đấy đều là đức Thế Tôn rát miệng, buốt lòng dạy bảo người học: Đối với hết thảy các pháp do đức Phật đã nói, hãy đều nên liễu giải như thế, sẽ có thể thông đạt “tánh tướng nhất như, pháp giới bình đẳng!” 


Vì sao vậy? Nếu liễu giải “tuy chẳng đến, chẳng đi, mà hiện có đến, đi”, sẽ có thể biết Pháp Thân thường hiện các thân Báo, Ứng v.v… nhưng chẳng đoạn tuyệt. Do vậy, khi tu nhân, chớ nên đoạn diệt tướng. Nếu liễu giải “tuy hiện có đến, đi, mà thật ra chưa từng đến, đi”, sẽ có thể biết các thân Báo, Hóa v.v… chẳng thể lìa Pháp Thân mà riêng có! Do vậy, khi tu nhân, chớ nên chấp trước tướng! Liễu giải điều này, thì các nghĩa trước đó như “chớ nên giữ lấy pháp, chớ nên giữ lấy phi pháp, tức phi, thị danh” v.v… đều có thể triệt để hiểu rõ. Ý nghĩa “nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến Như Lai” (nếu thấy các tướng chẳng phải là tướng, sẽ thấy Như Lai) cũng do đó mà thông đạt. Bởi lẽ, Như mà Lai, tức là nói “chẳng diệt tướng”. Lai mà Như tức là nói “chẳng chấp tướng”. Nếu thấy chư tướng chẳng phải là tướng, có nghĩa là “từ ngay các tướng mà thấy chúng chẳng phải là tướng”, sẽ chẳng chấp, chẳng diệt, bèn tương ứng với nghĩa Như Lai. Do vậy, có thể thấy Như Lai. 


Lại nữa, Như mà Lai tức là khi chẳng chấp, liền chẳng diệt. Lai mà Như thì là lúc chẳng diệt, vẫn chẳng chấp. Do vậy, “chẳng trụ Niết Bàn, chẳng trụ sanh tử” là đồng thời, mà chẳng trụ vào một điều gì. Vì thế, hành nhân hãy nên sanh tâm “chẳng trụ vào đâu”. Nếu tâm có trụ, sẽ chẳng phải là trụ. Nếu có thể liễu giải mà thông đạt như thế, thì dù tánh, hay tướng, hết thảy phân biệt, hết thảy chấp trước tự nhiên tiêu trừ, tự nhiên vô niệm, tự nhiên chẳng có vướng mắc, điên đảo. Vì thế nói “hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa thời, năng độ nhất thiết khổ” (khi hành sâu Bát Nhã Ba La Mật, có thể vượt thoát hết thảy các khổ). Hết thảy các hành nhân, nếu lãnh hội ý nghĩa trong khoa này, hãy nên quán hết thảy các tướng đối đãi chẳng thể lìa khỏi tánh dứt bặt đối đãi mà riêng có được! Nhưng tánh dứt bặt đối đãi cũng chưa từng lìa tướng đối đãi để riêng tồn tại, sẽ liền trong hết thảy sự tướng đối đãi thường ngày, tuy chẳng ngại tùy duyên mà hành, nhưng chớ nên chuyển theo duyên! Có nghĩa là: Hễ có duyên bèn ứng xong, gặp dịp thì thuận tiện thực hiện xong, chẳng bị dây dưa! Duyên đáng nên kết thì cũng chẳng ngại mà kết, nhưng đừng nắm níu. Nếu có thể như vậy thì trong mười hai thời, siêng năng quán chiếu, khám nghiệm miên mật, định vững cái tâm, đặt chân vững vàng, sẽ tự chẳng bị tướng trói buộc, diệt mất tướng mà nhập Thể. Đấy là bước công phu đầu tiên của người học, chính là tùy thuận Chân Như. Đó là trực chỉ hướng thượng! 


Nói “diệt mất tướng” thì “diệt mất” (mẫn, 泯) có nghĩa là dung hội, chẳng phải là đoạn diệt, tức là “chẳng chấp, chẳng đoạn”. Nói là Nhập Thể tức là khế nhập tánh thể. Dung hội thì sẽ khế nhập, chẳng phải là có riêng một cái Thể nào khác! Vì sao vậy? Do tánh thể vốn chẳng phải vô tướng, vô bất tướng. Đó gọi là “tướng Không của các pháp”. Không là Đệ Nhất Nghĩa Không, tức là Không mà bất không, bất không mà không! Đó gọi là chỉ rỗng không tướng của nó, chẳng hoại các pháp. Nếu có thể như vậy, sẽ mặc cho vạn tướng lăng xăng, sẽ tự chẳng bị dao động. Những điều vừa nói trên đây đều là phương tiện để khởi tu từ tướng Không của các pháp. Có sâu, có cạn, pháp ấy chẳng một, nhưng vẫn nhất quán. Ngay như nói là “cạn” thì cũng là chẳng cạn, chẳng sâu! Chớ nên do nghe điều này là nông cạn bèn coi thường! Tùy thuộc người hữu duyên thuận theo ý mình mà chấp nhận, tu hành, sẽ có thọ dụng to lớn, quyết chớ nên chê bai! 

2.2.2.2.2.2.2.2.1.2. Ước theo vi trần và thế giới để nói rõ “lìa một, nhiều” 
Chia thành hai phần: 

1) Nói rõ “vi trần chẳng nhiều”. 

2) Nói rõ “thế giới chẳng một”. 

2.2.2.2.2.2.2.2.1.2.1. Nói rõ “vi trần chẳng nhiều”

2.2.2.2.2.2.2.2.1.2.1.1. Hỏi vi trần có nhiều hay không? 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược thiện nam tử, thiện nữ nhân, dĩ tam thiên đại thiên thế giới toái vi vi trần. Ư ý vân hà? Thị vi trần chúng, ninh vi đa phủ?


(經)須菩提！若善男子、善女人，以三千大千世界碎為微塵。於意云何？是微塵眾，寧為多不？

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân đem tam thiên đại thiên thế giới đập nát thành vi trần. Ý ông nghĩ sao? Các hạt vi trần ấy há có nhiều hay chăng?) 


“Vi trần thế giới” tuy đã được nói trong phần trước, nhưng đối với kinh văn thuộc khoa này, hãy chú trọng hai chữ “toái, hợp” (vỡ nát, hợp lại). Do nó có thể vỡ nát và hợp lại, đủ chứng tỏ tướng vi trần hay thế giới đều là duyên sanh, bản thể chính là Không. Nhưng trong pháp tánh, vốn chẳng có các tướng khác biệt như thế! Vì thế, tuy chẳng đoạn diệt, nhưng chẳng thể chấp trước! Bởi trước đó, tuy đã nhiều lượt nói “tức phi”, “thị danh”, nhưng chỉ đều là nói theo lẽ đương nhiên “tướng chẳng phải là tánh”. Nay ước theo vi trần và thế giới để nói rõ chúng có thể vỡ nát hay hợp lại, tức là triệt để nêu ra nguyên do. Đã hiểu rõ nghĩa này thì đối với hết thảy các chỗ nói “tức phi, thị danh”, sẽ đều có thể suy luận tương tự! Đem tam thiên đại thiên thế giới nghiền nát thành vi trần, bằng một lời này đã cảnh tỉnh phàm phu ngu si đừng chấp thế giới là thật sự có. Vì sao vậy? Do thế giới to như vậy mà có thể vỡ nát, đủ chứng tỏ thế giới là tướng hư huyễn, há thật sự có ư? Nếu thật sự là có, há có thể nghiền nát ư? Nói là “nghiền nát”, chính là nói rõ thế giới là tướng tập hợp của vô số vi trần. Ngoài vi trần ra, chẳng còn thế giới. Người phát Bồ Đề tâm hãy nên quán như thế, quán chiếu thế giới không gì chẳng là vi trần, chớ nên chấp nó có thật, chẳng phải là thật sự đập nát ra. Ở đây nói “thiện nam tử, thiện nữ nhân” tức là nói về người phát Bồ Đề tâm vậy. 


“Ư ý vân hà?” (Ý ông nghĩ sao) là từ ngữ để thăm dò, kiểm nghiệm kiến địa. Nếu biết vi trần rất nhiều, do thế giới vỡ nát ra, thì thế giới là giả hữu cũng đã rõ rồi! Nhưng nếu chấp có rất nhiều, lại là lầm lẫn ngỡ vi trần là thật sự có. Hãy nên biết: Thế giới và vi trần, tuy lớn nhỏ khác biệt, nhưng đều là chẳng thật như nhau! Đức Phật nói nghiền nát thế giới thành vi trần, vốn là muốn phá kiến chấp “thế giới có thật” của con người. Nếu chẳng hiểu rõ “vi trần chẳng thật”, thì sẽ trọn chẳng hiểu rõ triệt để “thế giới chẳng thật”! Bổn ý của đức Thế Tôn là muốn khiến cho mọi người triệt để liễu giải tất cả thế gian, lớn như thế giới, nhỏ như vi trần, không gì chẳng đều là hư vọng. Bản thể của chúng chính là Không, chớ nên chấp trước, đừng nên tham luyến! Vì thế, cần phải thăm dò, kiểm nghiệm kiến địa [của thính chúng] như thế nào. Chữ Toái (碎) ở đây, cùng chữ Hợp (合) trong đoạn sau, cũng như chữ Chúng (眾) trong đoạn này cùng với chữ Nhất trong kinh văn thuộc phần sau, đối ứng xa xa với nhau. Đó là các chữ trọng yếu trong kinh văn [thuộc hai khoa này], chính là vì muốn cho mọi người lãnh hội nghĩa chân thật ở đây! 

2.2.2.2.2.2.2.2.1.2.1.2. Nói rõ “nhiều” chính là “chẳng nhiều”


(Kinh) Thậm đa, Thế Tôn! Hà dĩ cố? Nhược  thị  vi  trần  chúng 
thật hữu giả, Phật tắc bất thuyết thị vi trần chúng. 


(經)甚多，世尊！何以故？若是微塵眾實有者，佛則不說是微塵眾。

(Kinh: Bạch Thế Tôn, rất nhiều. Vì sao vậy? Nếu các vi trần là thật sự có, Phật sẽ chẳng nói là các vi trần). 

Trong bản lưu thông, trước “thậm đa” (rất nhiều) có câu “Tu Bồ Đề ngôn”, cổ bản không có. Đáp “rất nhiều” là ước theo tướng hư huyễn của vi trần mà nói, lại còn biểu thị đã có thể liễu giải thế giới chẳng có thật. Một thế giới bất quá là do nhiều vi trần [hợp lại] mà thôi, há thật sự có thế giới ư? Lại có thể biểu thị: Có thể liễu giải vi trần cũng chẳng có thật. Từ “hà dĩ cố” trở đi, giải thích rõ ý này. Có nghĩa là đức Thế Tôn trên đây đã nói “thế giới vỡ nát thành vi trần”, nhưng khi thăm dò, kiểm nghiệm kiến địa, Ngài nói là “vi trần chúng”, đặc biệt thêm vào một chữ Chúng. “Chúng” có nghĩa là “tập hợp”. Như vậy thì vi trần cũng là huyễn tướng tập hợp cũng đã rõ lắm rồi, tức là [vi trần] có khác gì thế giới là huyễn tướng do tập hợp mà thành! Có thể biết nó cũng chẳng phải là thật sự có. Vì thế, thưa: “Nhược thị vi trần chúng thật hữu, Phật tắc bất thuyết thị vi trần chúng” (Nếu các vi trần ấy là thật sự có, Phật sẽ chẳng nói là các vi trần). Do vậy có thể thấy lời đáp “rất nhiều” chính là để hiển thị [thế giới] là huyễn tướng tập hợp. Do đó, bảo: Đáp “rất nhiều” là dựa theo tướng hư huyễn để nói. 


Cần phải biết: Thế giới vỡ nát thành vi trần, số lượng nhiều lắm, ai mà chẳng biết, cần gì phải hỏi? Đủ thấy ý của lời hỏi chú trọng tại chữ Chúng. Ý ấy phù hợp khít khao với cách nhìn thấu suốt của trưởng lão, đó gọi là “tâm tâm tương ấn”. Do vậy, Ngài là bậc đương cơ trong hội Bát Nhã. Vì thế, Ngài có thể thay Phật dạy các vị Bồ Tát. Cổ đức khám nghiệm người học, thường cố ý lập ra nghi trận cũng do ý này. Vì sao vi trần cũng là tướng tập hợp? Bởi lẽ, một hạt cực vi trần có thể tách thành bảy hạt lân hư trần (paramāṇu). “Hư” (虛) là rỗng không. Lân Hư (隣虛) giống như hiện thời nói “bằng zero”. Do vậy, vi trần là huyễn tướng tập hợp, trọn chẳng phải là thật sự có. Sao trưởng lão không nêu ngay nghĩa này để nói cho nhanh, lại cứ phải hiển thị [ý nghĩa] “chẳng thật sự có” nơi chữ Chúng, vì sao vậy? Ở đây có hai thâm ý: 


1) Do đức Phật đã nói như thế, cho nên dựa theo đó để minh thị ý nghĩa. Nương theo lời Phật để nói rõ ý nghĩa, cho nên dạy bảo người đọc kinh, nghe pháp, [phải nhận biết]: Phàm đối với những lời đức Phật dạy, chữ nào cũng có ý nghĩa tinh vi. Hãy nên lắng nghe, chớ nên coi thường một chữ nào! 



2) Ngoại đạo thời đức Phật thường phân tích sự vật thế gian theo từng tầng một, phân tích cho đến mức không thể chia chẻ được nữa, mà vẫn chấp là thật sự có. Đúng như các hóa học gia hiện thời phân tích các vật trong thế giới thành bao nhiêu nguyên tố (elements). Thoạt đầu, chẳng thể chia nhỏ hơn, lâu sau lại có thể chia nhỏ hơn. Dốc sức phân tích, lâu ngày càng tinh vi, đến mức nói tới nguyên tử, điện tử, nhưng vẫn chấp chúng là có thật y như cũ! Nhị Thừa chẳng phải vậy, họ biết vi trần có thể tách thành lân hư, biết hết thảy đều là Không. Nhưng ắt phải đợi phân tích thì mới tin là Không, chẳng sánh bằng Đại Thừa có thể Thể Không Quán. Nay trưởng lão muốn nói rõ “vi trần chẳng thật”, chẳng dẫn dụng cách nói Lân Hư Trần, mà dựa ngay vào chữ Chúng do đức Phật đã nói để hiển thị ý nghĩa, chỉ rõ “phàm là vật do tập hợp mà thành, biết ngay nó là Không, chớ nên chấp là thật!” Do đó, Phật đạo khác xa ngoại đạo. Hơn nữa, quán lý liền biết, há đợi phân tích ư? Do vậy, Đại Thừa vượt xa Nhị Thừa! Từ “sở dĩ giả hà” trở đi chính là minh thị ý nghĩa này! 

2.2.2.2.2.2.2.2.1.2.1.3. Giải thích nguyên do

(Kinh) Sở dĩ giả hà? Phật thuyết vi trần chúng, tắc phi vi trần chúng, thị danh vi trần chúng.


(經)所以者何？佛說微塵眾，則非微塵眾，是名微塵眾。

(Kinh: Vì lẽ nào vậy? Đức Phật nói các vi trần tức chẳng phải là các vi trần, bèn gọi là các vi trần). 

Ý nghĩa của khoa này là: Đức Phật đã nói “vi trần chúng”, có thể biết vi trần là pháp duyên sanh. Bản thể của pháp duyên sanh chính là Không, chỉ là tướng hư huyễn mà thôi. Đó là nguyên do vì sao các vi trần đều chẳng phải là có thật. “Tắc phi” tức là ước theo pháp tánh nhất như để nói rõ “[vi trần] vốn là Không”. “Thị danh” là xét theo pháp tướng duyên sanh, nói rõ “không gì chẳng phải là giả danh”. Nói “Phật thuyết” chính nhằm hiển thị giác trí chiếu thấu suốt, pháp tánh vốn không, pháp tướng đều là huyễn, cần gì phải đợi phân tích nữa ư? Nói chung, vỡ rồi tụ lại, gọi đó là Hợp; hợp rồi sẽ tan, bèn gọi là Toái. Vốn là huyễn tướng hình thành đối đãi. Do vậy, trong khi Có sẽ chính là lúc Không. Nhỏ như vi trần, có thể hợp lại, hay nát ra, Có tức là Không. Như vậy thì cái lớn như thế giới có thể [suy ra] mà biết! Vì thế, sau đó lại ước theo cái lớn mà nói. Bởi lẽ, trước đó đức Phật nói “thế giới có thể vỡ nát thành vi trần”, lại nêu ra vi trần để hỏi đại chúng, chính là vì muốn cho mọi người do nhỏ mà ngộ lớn, vì vi trần vốn là Không, sẽ có thể suy luận tương tự để hiểu rõ thế giới cũng đều là Không. 

2.2.2.2.2.2.2.2.1.2.2. Nói rõ “thế giới chẳng phải là một”

2.2.2.2.2.2.2.2.1.2.2.1. Nói rõ chẳng phải thế giới mà gọi là thế giới 


(Kinh) Thế Tôn! Như Lai sở thuyết tam thiên đại thiên thế giới, tắc phi thế giới, thị danh thế giới.


(經)世尊！如來所說三千大千世界，則非世界，是名世界。

(Kinh: Bạch Thế Tôn! Như Lai nói tam thiên đại thiên thế giới, tức chẳng phải thế giới thì gọi là thế giới). 

Khoa này do tiếp nối ý hỏi của khoa trước mà có. Trước đó, đã nói thế giới chẳng phải là thế giới, mà là vi trần. Trưởng lão lại giải thích: Vi trần chẳng phải là vi trần, mà là Không. Như vậy thì có thể biết “thế giới là Không” Vì thế nói “tức chẳng phải thế giới, thì gọi là thế giới”. Nguyên do được nói tường tận trong khoa sau. 

Trong khoa này, chẳng nói “Phật thuyết” mà nói là “Như Lai thuyết”, có thâm ý đấy nhé! Bởi lẽ, tam thiên đại thiên thế giới được gọi là “cảnh giáo hóa của Ứng Thân”, do cảnh ấy chính là chỗ nương tựa của hết thảy chúng sanh. Pháp Thân Như Lai vì lợi ích hết thảy chúng sanh, bèn tùy thuận duyên của chúng sanh mà hiển hiện Ứng Thân để giáo hóa; nhưng chẳng trụ chấp cảnh ấy. Vì sao vậy? Như Lai Pháp Thân trọn khắp pháp giới. Pháp giới bằng với hư không, há có cái được gọi là “tam thiên đại thiên thế giới” ư? Vì thế, nêu ra Như Lai, nói thế giới chẳng thật, mà gọi là [thế giới], chính vì để khai thị chúng sanh “phải nên quán thế giới chẳng thật, nó được gọi tên là như thế, nhưng chẳng chấp”. Chẳng chấp thế giới thì hết thảy sẽ chẳng chấp. Chẳng chấp như thế, sẽ có thể khiến cho Pháp Thân sẵn có thoát khỏi chướng. Đó chính là thâm ý chẳng bảo “Phật nói” mà nói là “Như Lai nói”. 

2.2.2.2.2.2.2.2.1.2.2.2. Giải thích một tức là “chẳng phải một” 


(Kinh) Hà dĩ cố? Nhược thế giới thật hữu, tắc thị nhất hợp tướng. Như Lai thuyết nhất hợp tướng, tắc phi nhất hợp tướng, thị danh nhất hợp tướng. 


(經)何以故？若世界實有，則是一合相。如來說一合相，則非一合相，是名一合相。

(Kinh: Vì sao vậy? Nếu thế giới có thật thì là một hợp tướng. Như Lai nói nhất hợp tướng, tức chẳng phải là nhất hợp tướng, thì gọi là nhất hợp tướng).

 Bản lưu thông ghi “nhược thế giới hữu thật giả” (nếu thế giới có thật thì…) bản chép của ông Liễu không có chữ Giả (者). Bản của ngài Huệ Tịnh ghi “nhược thế giới hữu thật”. “Hữu thật” là thật sự có, ý nghĩa vốn chẳng khác [“thật hữu”]! Nay theo bản của ông Liễu, do bản giảo chánh nhất nhất đều tuân theo bản chép của ông Liễu. “Nhất hợp” là “hợp lại thành một”, giống như nay nói “toàn thể”. Bởi lẽ, kẻ chấp trước tướng tuy nghe nói thế giới có thể nát thành vi trần, có thể vẫn cho rằng: “Tuy chẳng phải là thật sự có, nhưng khi nó chưa nát, do có hình tướng hợp thành một, cố nhiên rõ ràng là tồn tại! Vì sao vậy? Thế giới vốn là tên gọi chung. Đã đặt ra tên gọi chung, đó là nhất hợp tướng vậy”. Để ngăn ngừa sự chấp trước ấy, trưởng lão triệt để phá trừ. Có nghĩa là: Vừa mới nói “tắc phi thế giới, thị danh thế giới” (tức chẳng phải thế giới thì gọi là thế giới) là vì lẽ nào vậy? Do hễ thuộc về danh tướng, không gì chẳng là hư vọng, cho nên nói là “tắc phi”. “Tắc phi” là nói thế giới chỉ là giả danh, chẳng có thật. Không chỉ do nó có thể vỡ nát mà biết là chẳng có thật, ngay cả lúc chưa nát, cũng chẳng phải là thật sự có. Vì sao? Một ngàn lần tứ châu (bốn đại bộ châu, tức một thế giới), gọi là một tiểu thiên thế giới. Một ngàn lần tiểu thiên, gọi là trung thiên thế giới. Một ngàn lần trung thiên, gọi là đại thiên thế giới. Có thể thấy danh tướng “thế giới” vốn chẳng phải là một phạm vi nhất định. Không chỉ cái đã hợp lại có thể nát ra, mà ngay cả “hợp” cũng có thể hợp lại [thành một cái lớn hơn như một ngàn tiểu thiên thế giới hợp thành một trung thiên thế giới], sao có thể chấp nhất định có một nhất hợp tướng cho được? Vì thế nói “tắc phi nhất hợp tướng, thị danh nhất hợp tướng” (tức chẳng phải là nhất hợp tướng, mà gọi là nhất hợp tướng). Tức là nó bất quá là giả danh, vốn sẵn chẳng thật, hàm ý: Ắt phải là có thật thì mới là nhất hợp tướng. Nay “nhất hợp tướng” đã là chẳng nhất định, ước theo danh tướng thế giới để quán, sẽ có thể chứng tỏ nó chẳng có thật, cần gì phải đợi thế giới nát thành vi trần, vi trần nát rồi mới là Không ư? Tức là bản thể của thế giới chính là Không, hết sức rành rành! 

2.2.2.2.2.2.2.2.1.2.2.3. Chỉ rõ “vốn lìa ngôn thuyết” 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhất hợp tướng giả, tắc thị bất khả thuyết, đản phàm phu chi nhân tham trước kỳ sự. 


(經)須菩提！一合相者，則是不可說。但凡夫之人，貪著其事。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nhất hợp tướng chính là chẳng thể nói, chỉ do kẻ phàm phu tham đắm chuyện ấy). 


Đọc khoa “chẳng nhiều” trên đây, có thể biết danh xưng Hợp là do có thể nát rồi mới có. Hơn nữa, biết cái “nát” vẫn có thể bị nát, tức ý nghĩa “các pháp tánh Không” đã rõ rồi. Đọc khoa “chẳng một” cũng biết danh xưng Toái là đã hợp rồi mới có. Lại còn biết Hợp còn có thể hợp nữa, tức nghĩa “các pháp duyên sanh” đã rõ rồi! Gộp chung lại để xem, [sẽ biết] tuy là tánh Không mà chẳng ngại duyên khởi. Do là duyên khởi, cho nên biết tánh của nó là Không. Như vậy thì cái gọi là “nhất hợp tướng” là một, nhưng không nhất định là một, hợp chẳng nhất định hợp. Do đó nói: “Nhất hợp tướng là chẳng thể nói”. “Chẳng thể nói” là do thế giới có thể nát, vi trần cũng có thể nát. Có thể thấy vi trần chẳng khác thế giới. Nếu nói thế giới thật sự là nhất hợp, há chẳng phải vi trần cũng thật sự là nhất hợp ư? Nhưng nói “thế giới chẳng phải là thế giới”, đó là vi trần [hợp thành]. Hơn nữa, vi trần chẳng phải là vi trần, vì vốn là Không. Do vậy, có thể biết nhất hợp tướng của thế giới cũng lại vốn là Không, há chẳng phải là “một chính là chẳng phải một, hợp chính là chẳng hợp” ư? Đấy là dựa theo tướng để nói rõ “chẳng thể nói nhất định chẳng phải là nhất hợp, hoặc nói nhất định thật sự là nhất hợp được”, cho nên bảo là “chẳng thể nói”. 
 
Tu hành vốn là vì chứng tánh. Như trên đây đã nói “một tức là chẳng phải một, hợp chính là chẳng phải hợp”; đó là dựa theo sự tướng đối đãi để nói như thế. Nói theo tự tánh thanh tịnh, sẽ đều chẳng có các chuyện ấy! Vì sao vậy? Tánh là dứt bặt đối đãi, chẳng phải là đối đãi, do vốn lìa tướng danh tự, lìa tướng ngôn thuyết. Đấy là dựa theo tánh để nói rõ “tánh chẳng phải là sự tướng, vốn lìa ngôn thuyết”, cho nên chẳng thể nói! 

“Phàm” là phàm tình, mê nơi sự tướng, thì gọi là phàm tình. Do vậy nói “phàm phu chi nhân tham trước kỳ sự” (kẻ phàm phu tham đắm chuyện ấy). “Kỳ sự” (Chuyện ấy) chỉ chung hết thảy các sự tướng, nhất hợp tướng cũng được bao gồm trong ấy. Ý nói: Họ hướng ra ngoài rong ruổi tìm cầu, trái nghịch giác, xuôi theo trần lao. Nhưng nói “phàm tình” nhằm nêu rõ: Đấy chẳng phải là chánh tri. Do hướng ra ngoài rong ruổi tìm cầu, cho nên đối với sự tướng, dấy lòng tham luyến, sanh chấp trước; nhưng muốn chẳng tham đắm, cần phải hết sạch phàm tình. Muốn hết sạch phàm tình, cần phải khai chánh tri cũng đã rõ lắm rồi! 


Hãy nên biết như thế nào? Hãy nên biết “nhất hợp tướng là chẳng thể nói”, tức là hãy nên lìa danh tự và ngôn thuyết, phản chiếu hết thảy các pháp vốn bất sanh. Do vậy, khoa này khai thị đường lối nhập đạo tột bậc thân thiết, chớ nên hiểu là [khoa này] chỉ bàn suông Sự, Lý. Hơn nữa, ý nghĩa trong khoa này xuyên thấu trước và sau, [đối với các ý nghĩa] “vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ, cố danh Như Lai” (chẳng từ đâu đến, chẳng đi về đâu, nên gọi là Như Lai) trong khoa trước, “ngã kiến tức phi ngã kiến, thị danh ngã kiến” (ngã kiến tức chẳng phải là ngã kiến, thì gọi là ngã kiến) trong khoa sau, hãy đều nên lãnh hội nơi “bất khả thuyết”, chớ nên tham chấp chuyện ấy. Như thế thì mới có thể hiểu nghĩa do Như Lai đã nói, mới được tùy thuận khế nhập nguồn tâm của hết thảy các pháp vốn bất sanh. Do vậy, khoa này và khoa sau kết thành khoa “bất sanh”, hô ứng chặt chẽ với nhau! 


Phần trước nói hai khoa là “chẳng nhiều” và “chẳng một”, không chỉ phá thế giới, mà còn kèm thêm phá vi trần. Ở đây nói “phàm phu tham đắm”, chỉ dựa theo nhất hợp tướng để nói, chỉ nói tới thế giới, chẳng nói tới vi trần là vì lẽ nào? Ở đây, có hai nghĩa: 


1) Phần trước nói “vi trần chẳng thật sự có”, chính là dựa theo chữ Chúng để nêu rõ ý nghĩa. Đây chính là chỉ rõ: Không chỉ thế giới là giả tướng nhất hợp, mà vi trần cũng là giả tướng nhất hợp! Do vậy, “nhất hợp tướng chẳng thể nói” ở đây chính là dựa theo thế giới lẫn vi trần để nói, chẳng phải là không nhắc tới vi trần. Vì thế, đức Phật chẳng nêu ra thế giới hay vi trần, mà chỉ nêu nhất hợp tướng để nói là do ý nghĩa này. Hãy nên biết như thế! 


2) Chỉ nêu ra nhất hợp tướng để nói, ngụ ý đả phá tất cả trong thế gian, lớn như thế giới, nhỏ như vi trần, không gì chẳng phải là giả hợp. Do phàm phu tham chấp, không gì chẳng lầm lẫn, tưởng tướng giả hợp là chân thật. Đối với vi trần và thế giới là như thế, mà đối với sắc thân cũng là như thế. Sở dĩ phàm phu tham đắm, chấp trước cái đãy da thối hoắc là Ngã, chẳng có gì khác, do chẳng biết đó là Ngũ Uẩn giả hợp! Nếu biết ngoài Ngũ Uẩn ra, chẳng có sắc thân này, sẽ chẳng đến nỗi tham chấp. Đấy là ý chỉ vi tế vì sao đức Phật chỉ nêu ra nhất hợp tướng để nói; bởi lẽ, phá trừ y báo sẽ kiêm phá trừ chánh báo, hãy nên biết như thế! 


Khoa lớn “ước theo vi trần và thế giới để nói rõ lìa một và nhiều” này bao hàm ý nghĩa rất rộng. Nay tôi chia thành mấy tiết để nói đại lược: 


1) Vi trần và thế giới đã là chẳng một, chẳng nhiều, có thể thấy vi trần và thế giới cũng chẳng phải là Tổng, chẳng phải là Biệt. Thoạt nhìn, thế giới là tổng tướng, vi trần là biệt tướng. Do thế giới là tổng tướng, bèn tưởng lầm nó thật sự là nhất hợp. Do vi trần là biệt tướng, bèn chẳng biết đấy cũng là giả hợp. Thật ra, thế giới có thể vỡ nát, tách ra, tức là tổng chính là chẳng phải tổng; vi trần cũng giả hợp, tức biệt chẳng phải là biệt vậy! 


2) Nói “chẳng một, chẳng nhiều” tức là nói “chẳng tăng, chẳng giảm”. Bởi nói theo thể tích, tướng thế giới dường như tăng, tướng vi trần dường như giảm. Nói theo số lượng, lại là tướng thế giới dường như giảm, tướng vi trần dường như tăng. Có thể thấy tăng hay giảm đều chẳng phải là tướng nhất định, tức cũng là giả danh, cũng là hư huyễn. Đúng là tăng hay giảm đều chẳng thể nói! Vì thế nói là “bất tăng, bất giảm”. Nói “bất tăng, bất giảm” tức là nói “tăng lẫn giảm đều chẳng thể nói”. Những câu khác như “bất sanh, bất diệt” v.v… đều có cùng một ý này. Nói chung, hiểu nghĩa “thế giới chẳng phải là thế giới, vi trần chẳng phải là vi trần”, liền vỡ lẽ tất cả các danh tướng đối đãi như lớn, nhỏ, cao, thấp, đến, đi, một, nhiều, tổng, biệt, tăng, giảm, hiền, ngu, tịnh, uế v.v… trong thế gian, không gì chẳng là hư huyễn, bản thể chính là Không. Nếu hiểu các pháp vốn là Không, sẽ hội quy về tánh, nhưng các pháp nhất như, các pháp là bình đẳng. Đấy là nghĩa trọng yếu “tướng Không của các pháp”. Hiểu nghĩa này, sẽ có thể đối với chuyện nào cũng đều có thể quán như thế. Công quán chiếu đã thuần, sẽ có thể chứng Vô Sanh Nhẫn, diệt tướng nhập Thể vậy, chớ nên không biết!


3) Khoa “nói rõ lìa đến, đi” trên đây ước theo tam thân để giảng ý nghĩa “tánh Không duyên khởi”, bởi “đến, đi” chính là duyên khởi. Chẳng đến, chẳng đi là tánh Không. Đấy là xét theo chánh báo để nói. Hiểu chánh báo của Phật, thì đối với chánh báo của hết thảy chúng sanh, sẽ đều quán như thế. Khoa “nói rõ lìa một, nhiều” này ước theo vi trần và thế giới để nói rõ nghĩa “tánh Không duyên khởi”. Bởi “vi trần, thế giới chẳng phải là vi trần, thế giới” chính là tánh Không; “được gọi là vi trần, thế giới” tức là duyên khởi. Đó là ước theo y báo để nói rõ. Đại thiên thế giới là cảnh giáo hóa của một vị Phật; cũng chính là cảnh để nương gá sắc thân của hết thảy chúng sanh. Cảnh để sắc thân nương vào,“thị danh” chẳng thật; vậy thì đối với hết thảy sự tướng do thân này và cảnh này sanh khởi, hãy đều nên quán như thế. 


Vì sao nói vậy? Chánh báo và y báo chính là các thứ chúng sanh chẳng thể lìa trong khoảnh khắc, mà còn là hư huyễn, chẳng thật! Vậy thì có thể biết: Hết thảy thịnh, suy, khổ, lạc, khen ngợi, chê bai, hủy báng, ca tụng, đủ loại sự tướng đối đãi càng là hư huyễn, chẳng thật, sao đáng để tham chấp ư? Đoạn kinh văn này ước theo tam thân và thế giới để nói rõ ý chỉ vi tế “tướng Không của các pháp”. Vì sao vậy? Do ước theo hai thứ ấy để nói rõ ý nghĩa, hết thảy các sự tướng đều được thâu nhiếp chẳng sót! 


4) Xét theo thân tướng và giới tướng (tướng trạng của thế giới) để nói, thân là năng y (chủ thể nương tựa), thế giới là sở y (cái để thân nương tựa). Ước theo Pháp Thân của bậc thánh và Phật tánh của phàm phu để nói, tánh là năng khởi (cái có thể khởi lên), thân và thế giới là sở khởi (cái được sanh khởi bởi tánh). Cần phải biết: Tánh thanh tịnh ấy vốn chẳng có đến, đi, một, nhiều, tổng, biệt, tăng, giảm, chỉ tùy duyên hiện khởi các tướng đến, đi v.v… Do tướng là tùy duyên hiện khởi, cho nên là hư huyễn, nhưng tánh là cái Thể vốn sẵn đủ chân thật. Vì thế, bất luận tùy duyên hiện khởi đủ thứ sự tướng đối đãi, nhưng trong bản tánh thì là không tịch dứt bặt đối đãi, chưa hề có các loại tướng ấy! Các tướng khác như một, khác, thánh, phàm, sanh, diệt, cấu, tịnh, ta, người, đây, kia v.v… không gì chẳng đều là như thế. 


Nếu có thể nhìn rõ chắc chắn nguồn tâm vốn bất sanh, bất diệt như thế để quán chiếu, tiến nhập; đó gọi là “trực chỉ hướng thượng”, tức là tấm lòng ngay lập tức rộng mở, phiền não sẽ ngay lập tức tiêu trừ, ngay lập tức xa lìa mộng tưởng điên đảo. Dụng công như thế mới là thẳng thừng gánh vác, có thể gọi là “người khéo dụng công”. So với kẻ làm những chuyện vụn vặt, công hiệu sẽ khác biệt vời vợi, có thể nói “khác biệt giữa ngày và kiếp”, há chỉ là “một ngày ngàn dặm” ư?


Vì thế, kinh Viên Giác dạy: “Tri huyễn tức ly, bất tác phương tiện. Ly huyễn tức giác, diệc vô tiệm thứ. Nhất thiết Bồ Tát, cập mạt thế chúng sanh, y thử tu hành, như thị nãi năng vĩnh ly chư huyễn” (Biết huyễn liền lìa, chẳng làm phương tiện. Lìa huyễn bèn giác, cũng chẳng có thứ tự dần dần. Hết thảy Bồ Tát và chúng sanh đời Mạt nương theo đấy để tu hành, như thế bèn có thể vĩnh viễn lìa các huyễn). Những điều được nói trong đoạn kinh văn ấy có thể dùng làm chú giải cho kinh này. Đúng là công phu tu tập trực chỉ hướng thượng. 


Tu như thế nào? Biết huyễn liền lìa, lìa huyễn chính là giác. “Biết” là giải, mà cũng chính là giác chiếu. “Huyễn” là những cái chẳng thật, tức thân, thế giới v.v… như trên đây đã nói. “Liền lìa” như thế nào? Vừa nhìn đã biết chắc nguồn tâm, quán chiếu tiến nhập, thì các huyễn đều lìa, bởi biết là huyễn sẽ liền lìa. Giác chiếu như thế liền hợp với giác. Vì thế, “lìa huyễn” chính là giác. Đấy là môn trọng yếu viên đốn để nhất siêu trực nhập, chẳng có thứ tự gì! Hết thảy các pháp môn chẳng có phương tiện đối với điều này, cần gì phải tạo phương tiện? Xem câu “như thị nãi năng vĩnh ly chư huyễn” (như thế thì sẽ có thể vĩnh viễn lìa các huyễn), bèn có thể biết: Ắt phải tu như thế thì mới là triệt để, mới có thể rốt ráo. Người nghe hãy nên sanh ý tưởng hy hữu, khó gặp gỡ! 


5) Ngoài ra, còn có một nghĩa do Vô Trước Bồ Tát nói, cũng phải nên biết. Nghĩa ấy như thế nào? Chính là coi khoa “vi trần, thế giới chẳng phải một, nhiều” là nói thí dụ nhằm sánh ví các ý nghĩa trong khoa trước đó. Thế giới là một, ví như Báo Thân là một. Vi trần nhiều, ví như Ứng Hóa Thân nhiều. Vi trần và thế giới chẳng một, chẳng nhiều, ví như hai thân chẳng một, chẳng khác. Nhưng pháp và thí dụ có chỗ chênh lệch: Thế giới chẳng lìa vi trần nhưng riêng có, Báo Thân thì ngay cả lìa Ứng Hóa Thân sẽ chẳng riêng có. Hãy nên biết: Hễ nói thí dụ, chỉ có thể sánh ví đại thể, chẳng thể mỗi mỗi đều ứng hợp khít khao! Như trong kinh dùng ánh sáng mặt trời để sánh ví trí quang (ánh sáng trí huệ). Đấy bất quá là do ánh sáng trong thế gian chỉ có mặt trời là lớn nhất, phổ biến nhất, có lợi ích nhất; do vậy, dùng nó làm thí dụ. Thật ra, ánh nắng nương vào hình chất mà sanh, lại còn nóng bức, sao có thể sánh ví trí quang không nương tựa, lại còn thanh lương ư? Vì thế, chớ nên do cách nói về pháp và thí dụ của ngài Vô Trước có chỗ chênh lệch mà coi nhẹ. Vi trần và thế giới hiện có một và nhiều, ví như hai thân hiện có đến, đi. Nhưng nói theo tánh, vốn chẳng có tướng một hay nhiều, cho nên cũng chẳng có tướng đến, đi. Lại xét theo phương diện gộp chung tánh và tướng để nói, tuy vốn chẳng có một, nhiều, chẳng ngại hiện có một, nhiều. Tuy hiện có một, nhiều, thật ra, vẫn chẳng có một, nhiều. Dùng đó để sánh ví: Tuy vốn chẳng có đến đi, chẳng ngại hiện có đến, đi. Tuy hiện có đến, đi, thật sự chưa từng đến, đi! Nhưng phàm phu tham chấp sự tướng thuộc nhất hợp tướng. Để sánh ví phàm phu tham chấp sự tướng đến, đi, ngài Vô Trước luận định rằng: “Vì để phá thân danh sắc, cho nên nói thế giới, vi trần v.v…” Thân danh sắc là nói về hai thân (Báo Thân và Ứng Hóa Thân), ý nói: Đức Phật sợ [thính chúng] nghe nghĩa trên đây chẳng hiểu, cho nên Ngài lại nói các thí dụ vi trần, thế giới để đả phá. Nay tôi diễn giải, khơi mở, nói ra ý nghĩa ấy để người đọc luận ấy sẽ có thể dung hội. Do vậy, có thể thấy đức Phật nói một câu pháp bao hàm vô lượng nghĩa. Vì thế, có thể giải thích đủ mọi cách. Do vậy, gọi là “viên âm”. Bởi đó, thấy là cạn hay sâu, đều tùy thuộc mỗi người. Xưa nay, có nhiều vị học đại giáo viên đốn, nhưng lại nói thành Biệt Giáo, thậm chí còn đi vào nhân thiên giáo là do lẽ này! Vì vậy nói “đề hồ có thể biến thành độc dược”, lại nói “viên nhân thuyết pháp, vô pháp bất viên, tà nhân ngộ chánh pháp, chánh pháp diệc thành tà” (người căn cơ viên giáo nói pháp, không pháp nào chẳng viên. Kẻ tà gặp chánh pháp, chánh pháp cũng thành tà). Vì thế, kinh Đại Thừa dạy bảo người học hãy coi chuyện thân cận thiện tri thức là lẽ trọng yếu, coi khai chánh tri kiến là căn bản vậy! 

2.2.2.2.2.2.2.1.3. Ước theo ngã kiến để chỉ rõ “ngay cả lìa cũng phải lìa”

2.2.2.2.2.2.2.2.1.3.1. Vấn đáp để nói rõ ý nghĩa 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược nhân ngôn “Phật thuyết ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến”. Tu Bồ Đề! Ư ý vân hà? Thị nhân giải ngã sở thuyết nghĩa phủ? Thế Tôn! Thị nhân bất giải Như Lai sở thuyết nghĩa.


(經)須菩提！若人言：佛說我見、人見、眾生見、壽者見。須菩提！於意云何？是人解我所說義不？世尊！是人不解如來所說義。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu có người nói “Phật nói ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến”. Tu Bồ Đề! Ý ông nghĩ sao? Người ấy có hiểu nghĩa do ta đã nói hay không? Bạch Thế Tôn! Người ấy chẳng hiểu nghĩa do Như Lai đã nói). 


Trong bản lưu thông, trước “Thế Tôn” có hai chữ “phất dã”, [hai chữ ấy] chẳng nên có. Do đó, trong bản chép kinh của người đời Đường không có hai chữ ấy. Hãy thử xem câu “bất giải” (chẳng hiểu) sau đó, nói kiên quyết dường nào! Vậy thì há có thể thêm vào một câu linh hoạt “phất dã” được ư? Nếu [“phất dã”] chẳng phải là linh hoạt, mà hiểu đó là câu [phủ định] chắc nịch, sẽ thành chẳng cùng một loại với các nghĩa trước đó. Hơn nữa, câu “bất giải” ý nghĩa đã đủ rõ, cần gì phải dùng thêm một câu chắc nịch “phất dã” để minh thị nghĩa ấy? Hãy nên biết: Kinh này không có một câu hay một chữ thừa thãi nào, liền biết kẻ hư vọng thêm [“phất dã”] vào, hoàn toàn là do không hiểu rõ ý chỉ của kinh vậy! 


Ý nghĩa của kinh văn trong khoa này cực sâu, vì sao vậy? Toàn bộ những điều kinh đã nói đều nhằm phá ngã. Vì sao người nói “Phật nói ngã kiến” lại đâm ra là chẳng hiểu nghĩa vậy? Chắc có kẻ cho rằng: “Do kẻ đó nghi đức Phật nói lời ấy, ắt là trong tâm Ngài có kiến chấp ấy, cho nên bảo là chẳng hiểu”. Nói như vậy sai lầm to tát! Bất luận là ai, đều trọn chẳng đến nỗi nghi Phật có ngã kiến. Giả sử thật sự có người hư vọng như thế, ôm ấp niềm hoài nghi hư vọng ấy, thì sau câu “nhược nhân ngôn” (nếu có người nói), ắt phải có câu “Phật tác thị niệm” (Phật nghĩ như thế này). Nhưng nay chẳng có, đủ chứng tỏ cách nói ấy sai mất rồi! 


Như vậy thì vì sao “chẳng hiểu”? Hãy nên biết: Từ mở đầu kinh cho tới đây, nhiều lượt nói bốn tướng “ta, người…” chẳng thể có. Hễ có, sẽ chẳng phải là Bồ Tát. Lại còn tán thán người không có bốn tướng ấy sẽ đạt được vô lượng phước đức. Lại còn dạy Bồ Tát thông đạt vô ngã pháp. Còn nói: Biết hết thảy các pháp vô ngã, được thành tựu Nhẫn, công đức thù thắng. Nhưng sợ phàm phu nghe đức Phật nói đi, nói lại như thế, bèn chấp các thứ như ngã kiến v.v… là thật sự có. Kiến chấp ấy vướng cứng ngắc trong tâm, chính là ngã kiến, há chẳng phải là đâm ra tăng thêm trói buộc ư? Nếu chẳng phải là như vậy, thì sẽ có thể dần dần trừ ngã; đó cũng chẳng phải là nghĩa Bát Nhã rất sâu do đức Phật đã nói. Vì sao nói vậy? Kinh này đối với hết thảy các pháp, nhiều lượt nói “tức phi, thị danh” để giảng rõ ý nghĩa “tướng có, tánh không”, dụng ý là khiến cho mọi người quán chiếu “vốn Không”, nhanh chóng được giải thoát. Nơi người lợi căn, sẽ tự có thể nghe một biết mười, ngộ biết các pháp như ngã kiến v.v… cũng lại là “tướng có, tánh không”, bèn một mình ôm đao tiến thẳng vào, ngay lập tức có thể đoạn trừ căn cội. Cho đến chỗ này nói “Phật thuyết ngã kiến đẳng” thì có thể biết [người nói như thế] là thiên chấp bên hữu tướng, chưa thể thông đạt các kiến chấp ta, người v.v… cũng vốn là Không. Vì thế nói là “bất giải Như Lai sở thuyết nghĩa” (chẳng hiểu nghĩa do Như Lai đã nói). 


Phật là nói theo tướng, Như Lai là nói theo tánh. Ở đây  nói “Phật 
thuyết ngã kiến”, kế đó nói “bất giải Như Lai sở thuyết nghĩa” (chẳng hiểu nghĩa do Như Lai đã nói), chính là nói rõ người ấy đối với các thứ như ngã kiến v.v… chỉ biết nghĩa “tướng có”, chưa hiểu nghĩa “tánh không”. Như thế thì các kiến chấp ta, người v.v… vĩnh viễn chẳng thể trừ. Cổ đức có vị thỉnh thầy tháo bỏ trói buộc [cho mình], thầy hỏi: “Ai trói ông?” Kinh văn trong khoa này chính là nói rõ ý nghĩa ấy! Hãy nên biết: Tánh thể không tịch, vốn chẳng có trói buộc. Nay kiến chấp ta, người v.v… vắt ngang trong tâm, lại còn nói “Phật cũng nói như thế”, há chẳng phải là kéo kén tự trói buộc ư? Vì thế, đức Thế Tôn đặc biệt cùng trưởng lão dấy lòng Từ vô duyên, khởi lòng Bi đồng thể, nói ra kinh văn thuộc khoa lớn này, nhằm khiến cho hết thảy chúng sanh ngay lập tức thấu triệt rỗng rang nguồn tâm vô ngã, vô kiến, có thể rốt ráo tháo khằn
, cởi trói. Như vậy thì có thể biết tầm quan hệ trọng yếu của kinh văn thuộc khoa này. Nghĩa ấy như thế nào? Lại nghe tiếp phần   sau! 

2.2.2.2.2.2.2.2.1.3.2. Giải thích và kết lại nguyên do

(Kinh) Hà dĩ cố? Thế Tôn thuyết ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến, tức phi ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến, thị danh ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến.


(經)何以故？世尊說我見、人見、眾生見、壽者見，即非我見、人見、眾生見、壽者見，是名我見、人見、眾生見、壽者見。 

(Kinh: Vì sao vậy? Đức Thế Tôn nói ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến tức chẳng phải là ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến, thì gọi là ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến).

Trong kinh, hễ nói “thị danh” thì đều là nói theo tướng, tức là nói theo nghĩa duyên khởi. Hễ nói “tức phi” đều là nói theo tánh, đó là nói theo nghĩa Tánh Không. Cần phải biết: “Phật thuyết ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thị giả kiến” với dụng ý khiến cho kẻ khác lãnh hội ngã kiến, nhân kiến v.v… đều là huyễn tướng duyên khởi. Nếu có thể biết huyễn liền lìa, ngã kiến sẽ ở chỗ nào? Hơn nữa, còn có dụng ý khiến cho mọi người lãnh hội nhân kiến, ngã kiến v.v… vốn chẳng phải là giác tánh không tịch. Như thế thì ly huyễn chính là giác, lìa ngã kiến lại ở chỗ nào? Đó là ý nghĩa chân thật của “Phật thuyết ngã kiến”. Nay nói “Phật thuyết ngã kiến” mà chẳng biết chi khác, trong lời lẽ rất có vẻ canh cánh trong lòng, tức chấp đó là thật. Vốn muốn cho họ phá chấp, nay lại ngược ngạo tăng thêm một chấp, sao có thể lìa ngã kiến cho được? Dẫu có thể lìa, vẫn tồn tại ý niệm “năng ly, sở ly” (cái có thể lìa, cái bị lìa), tức vẫn là ngã kiến! Căn cội sao có thể nhổ sạch cho được? Vì vậy nói “chẳng hiểu nghĩa do Như Lai đã nói”!
Nói “thử nhân bất giải” (người ấy chẳng hiểu) chính là dạy người học hãy nên hướng về nguồn tâm vốn sẵn thanh tịnh vô ngã, vô kiến để lãnh giải sâu xa. Ở đây chẳng nói “Phật thuyết” hay nói “Như Lai thuyết”, mà đặc biệt nói “Thế Tôn thuyết” càng có ý nghĩa tinh vi. Nói “Phật” tức là lệch về bên tướng. Nói “Như Lai” tức là khuyết thiếu bên Tu. Nghĩa ở đây chính là dạy mọi người hãy giác chiếu tánh vốn Không để khởi tu, nhưng Thế Tôn chính là tổng xưng mười hiệu của đức Phật, ý nghĩa của Phật và Như Lai đều được thâu tóm trong ấy. Vì thế, đặc biệt nêu ra [danh hiệu Thế Tôn] để hiển thị ý nghĩa. Tức là ý nghĩa ở đây chính là mười hiệu trọn đủ truyền tâm bí yếu; sở dĩ đức Thế Tôn là đấng được toàn thể người đời cùng nhau tôn trọng chính là vì điều này. Ắt phải nương theo nghĩa này mà tu, ngõ hầu đạt được nhân viên, quả mãn mà thành Phật, tu viên mãn, tánh hiển lộ hòng chứng Như Lai. Vì sao vậy? Ngã kiến là cái gốc của vô minh, là nguyên do trở thành phàm phu. Phá ngã kiến là trí huệ quang, chính là con đường để thành thánh, nhưng ý nghĩa được minh thị ở đây chính là gươm huệ kim cang phá trừ ngã kiến, có thể đoạn tuyệt căn cội. Chẳng nương vào pháp này, ngã kiến sẽ chẳng dễ trừ, dẫu trừ cũng chẳng thể tận! Nói chung, những điều được nói ở đây chính là chỉ dạy đích xác công phu tu tập. Nếu chỉ hiểu là huyền lý, sẽ là cô phụ Phật ân không chi hơn được! 

4) Lần trước, tôi đã nói không thể chỉ hiểu “tức phi ngã kiến, thị danh ngã kiến” (tức là chẳng phải ngã kiến, thì gọi là ngã kiến) là đạo lý quán Không, mà [phải hiểu hai câu ấy] đích xác là chỉ bày công phu tu tập tột đỉnh để phá trừ ngã kiến. Nhưng nói tới “công phu tu tập”, lại có một nghĩa tột bậc trọng yếu không thể chẳng nói rõ trước. Trước nay, dường như chưa có ai mổ xẻ, phân tích điều này. Nay tôi sẽ biện định tường tận theo từng tầng, nhất nhất phân tích rõ ràng, như thế thì không chỉ nắm được yếu lãnh trong công phu tu tập nơi khoa này và kinh này, mà phàm những điều khác được nói đến trong kinh này như tánh, tu, và công phu tu tập đều chẳng đến nỗi không nắm được đầu mối, cũng như có thể tránh khỏi đủ thứ khuyết điểm như chấp tánh phế tu, do Sự mà ngại Lý… 

Đức Phật nói hết thảy các pháp, không ngoài hai nghĩa là nói rõ tánh, hoặc nói rõ tu. Hơn nữa, trong một cú pháp, hễ nói đến tánh, ắt sẽ kiêm tu. Nói tu liền bao gồm có tánh. Nếu chẳng biết lãnh hội như thế, đối với Phật pháp, sẽ trọn ở ngoài cửa! “Tánh” là lý tánh. “Tu” là công phu tu tập. Đối với lý tánh, hãy nên thấy sai biệt trong bình đẳng. Đối với công phu tu tập, hãy nên thấy sai biệt trong bình đẳng. Vì sao nói là “hãy nên thấy bình đẳng trong sai biệt?” Tức là hãy nên biết đức Phật khai thị thường là ước theo một sự để nói rõ Lý, nhưng Lý thật ra thông với hết thảy mọi sự. Nếu người nghe pháp chẳng biết dung thông như thế, tức là chỉ thấy sai biệt mà chẳng thấy bình đẳng, há có thể quán lý mà hiểu tánh nổi ư? (Do tánh bình đẳng, lý ắt bình đẳng). Như kinh này, những chỗ nói “tức phi, thị danh” rất nhiều, người nghe sẽ thừa dịp lãnh hội đạo lý trong ấy, vốn chẳng có hai nẻo. Bởi lẽ, nói “tức phi” đều là ước theo tánh nơi Lý Thể để nói rõ “vốn Không”. Hễ nói “thị danh” thì đều dựa theo tướng duyên sanh để nói rõ “huyễn hữu”. Hễ “tức phi” và “thị danh” cùng nói, thì đều nhằm nói rõ tánh và tướng chẳng một, chẳng khác! Nói như thế, dụng ý muốn cho [thính chúng] biết: Muốn chứng pháp tánh, đối với pháp tướng, phải nên hiểu rõ “đối với chẳng một, đừng chấp trước”, lại phải nên hiểu rõ “đối với chẳng khác, đừng đoạn diệt”. Do vậy, lý này chẳng sai biệt mà là bình đẳng. 


Nói cách khác, chẳng phải là một pháp là như thế, mà là pháp nào cũng đều là như thế. Tức là bất luận pháp nào, cũng đều nên hiểu rõ lý này, chẳng chấp vào hai bên, tiêu quy tánh thể bình đẳng. Nếu xét theo ý nghĩa của “tức phi” và “thị danh” để luận định công phu tu tập, sẽ có sai biệt rất lớn! Chẳng thể do lý tánh bình đẳng, mà luông tuồng, mơ hồ, coi là nhất loạt giống như nhau được! Nếu [coi là nhất loạt giống nhau] như thế, ắt sẽ đối với các nghĩa do đức Phật đã nói hiểu là Lý suông, coi đó bất quá là dạy người ta quán “hết thảy đều là Không” mà thôi! Do chẳng biết lắng lòng thấu hiểu cặn kẽ sự sai biệt trong bình đẳng, tự nhiên là sẽ không có cách nào thực hiện, bởi chẳng biết đấy đích thị là những lời chỉ bảo công phu tu tập. Hoặc do chẳng biết những lời đó nhằm chỉ dạy công phu tu tập, bèn cho rằng đó là cảnh giới của Như Lai, bọn ta há dám đàm luận xằng bậy! Vì vậy, kẻ sợ hãi Bát Nhã lại quá sức nhiều! Cho tới hiện thời, kinh này chỉ nói Tương Tự Bát Nhã, quả thật là do lẽ này. Lại còn quá đáng hơn nữa, là [có những kẻ] một pháp cũng chẳng tu, ngã kiến cũng chẳng trừ, lại ngược ngạo, tự rêu rao, đắc ý “ta học Bát Nhã!” [Kinh luận chê trách] kẻ “cuồng loạn” chính là nói về hạng người này. Các căn bệnh như thế đều do chẳng hiểu rõ mối quan hệ giữa tánh và tu, cũng như các loại công phu tu tập sai khác. Nói cách khác, đối với sai biệt trong bình đẳng, bình đẳng trong sai biệt, chưa từng biện định kỹ càng, rõ ràng, nên khiến thành ra như thế. Do vậy, nay tôi chẳng thể không mổ xẻ tỉ mỉ, nói cặn kẽ được! 


Công phu tu hành thể loại nhiều khôn kể xiết, nhưng có thể khái quát thành hai loại: 

- Một là quán môn, còn gọi là Lý Quán. 

- Hai là hành môn, còn gọi là Sự Tu. 


Lý Quán tức là nương theo lời Phật dạy bèn có thể hiểu xuyên suốt hết thảy lý tánh, lại còn thấu hiểu, cảm nhận sâu xa, thiết tha, nghiêm mật giác chiếu. Như thế thì mới có thể vận dụng vào hạnh môn. Do vậy, có thể biết: Cái gọi là Lý Quán tuy là Lý, nhưng đã thấy nơi tu. Tuy là tu, vẫn thuộc vào Lý. Vì thế, nếu coi Lý Quán chỉ là một phương cách có thể hoãn đãi mà tu thì sai mất rồi! Nếu nghĩ tu như vậy là đã đủ rồi, cũng trật luôn! Từ xưa tới nay, người phạm phải khuyết điểm này chẳng biết là bao nhiêu! Nói chung, Lý Quán ắt phải kiêm Sự Tu. Hành Sự Tu, ắt phải kiêm thêm Lý Quán. Hễ thiếu một thứ, sẽ chẳng đáng để gọi là công phu tu tập vậy! 


Sự Tu là như bố thí, trì giới, cho đến xem kinh, niệm Phật, một cái nhấc tay, một cái cúi đầu, bất luận lớn, nhỏ, tinh, thô, hễ thấy có các động tác, hành vi thì đều là Sự Tu. Cách tu thì cần phải theo từng sự mà luận định sự việc. Sự có ngàn vạn sai biệt, cách tu cũng bởi đó mà có ngàn vạn sai biệt. Như lễ bái có pháp tắc lễ bái, xướng niệm có pháp tắc xướng niệm, há có thể là nhất loạt như nhau được ư? 


Không chỉ là như thế, Lý Quán còn thông với Sự Tu. Vì thế, khi tu Lý Quán, không chỉ y theo lý tánh đã nói trước đó để quán lý bình đẳng, mà còn phải nên dựa theo các sự vật để tu tập mà quán lý sai biệt. Nếu chỉ biết quán bình đẳng, chẳng biết quán sai biệt, hoặc chỉ biết quán sai biệt, chẳng biết quán bình đẳng, thì cũng như tu mù. Hãy nên biết dù tánh, tu, dù lý hay sự trong tu tập, đều chẳng thể xem thành hai thứ, lại chẳng thể lẫn lộn thành một để đàm luận! Cần phải thấu hiểu, cảm nhận “chẳng khác” trong “chẳng một”, “chẳng một” trong “chẳng khác”, thì sẽ có thể “tánh và tu chẳng hai, Lý Sự viên dung”. Bởi lẽ, cần phải trong Viên Dung có Hàng Bố, trong Hàng Bố có Viên Dung, thì mới là viên dung thật sự, thật sự chẳng hai, như thế thì không tu nào chẳng thành. Đó là điều kiện trọng yếu bậc nhất trong học Phật. Nếu chẳng thể nhận biết rõ ràng những chỗ này, sẽ là dường như đúng mà sai be bét, quyết chẳng có thành tựu! 


Ngay như “tức phi, thị danh”, có khi dựa theo Lục Độ, có khi dựa theo trang nghiêm cõi Phật để nói, nhưng trang nghiêm cõi Phật chính là nói tu Lục Độ hạnh. Có thể xét theo Lục Độ để nói, coi như cùng một loại. Lại có khi dựa theo ba mươi hai tướng, thân tướng trọn đủ để nói. Có khi dựa theo thế giới và vi trần để nói, đều là cảnh tướng. Tuy đều là cảnh tướng, nhưng nếu phân biệt tỉ mỉ, sẽ chẳng thể coi là cùng một loại được! Bởi lẽ, ba mươi hai tướng, sắc thân trọn đủ v.v… đều do tu phước huệ mà thành. Thế giới, vi trần, chẳng cần phải tu. Bởi đó, thế giới, vi trần, chẳng có Sự Tu để có thể nói, chỉ tu Lý Quán, quán lý tánh bình đẳng, Không Hữu đều chẳng chấp là được rồi. Như ba mươi hai tướng v.v… đều nên quy vào thể loại Lục Độ, một mặt quán lý tánh huyễn hữu vốn là Không, một mặt quán Lục Độ là môn trọng yếu để tự độ, độ người. Thân tướng, cõi Phật đều nhằm tiếp dẫn chúng sanh, ắt chẳng thể không có. Tuy là huyễn hữu, vốn là Không, nhưng chớ nên chấp trước, muôn vàn đừng nên đoạn diệt chuyện ấy. Vận dụng vào xử sự, cần phải chiếu theo huyễn pháp, siêng tu chẳng lười nhác. Đó gọi là “khải kiến thủy nguyệt đạo tràng, đại tác mộng trung Phật sự” (tạo dựng đạo tràng bóng trăng trong nước, thực hiện Phật sự lớn lao trong mộng), chỉ là trong tâm chẳng giữ ý niệm năng tu, sở tu mà thôi! Đấy là công phu tu tập ước theo ý nghĩa “tức phi, thị danh” để hành Lục Độ v.v…


Còn như ngã kiến hết sức chẳng phải vậy. Bởi lẽ, các hạnh như Lục Độ v.v… đều là chuyện phải nên thành tựu, các thứ như ngã kiến v.v… là những thứ phải nên tiêu trừ, hoàn toàn tương phản. Vì thế, quán lý tánh bình đẳng huyễn hữu vốn không, tuy giống như Lục Độ, nhưng theo Sự để tác Quán, hãy nên quán nó hoàn toàn chẳng phải là cái tồn tại trong tánh, chỉ là giả danh. Cố nhiên, trong tâm chẳng thể tồn tại mảy may ngã hoặc kiến chấp, nhưng vận dụng vào xử sự thì hãy nên xa lìa danh tướng huyễn hữu, chiếu sâu xa “tâm tánh vốn không”. Đấy là công phu tu tập ước theo ý nghĩa “tức phi, thị danh” để trừ ngã kiến. Biết điều này, sẽ có thể suy ra công phu tu tập để tiêu trừ hết thảy các sự phải nên tiêu trừ như vô minh, phiền não v.v… Hãy nên biết ngã kiến thâm căn cố đế, nay muốn trừ khử, chẳng nương theo công phu tu tập được nói ở đây, ắt chẳng thể trừ được! Nay trước hết nói khái yếu. Đã hiểu điều khái yếu rồi, sẽ có thể theo từng tầng mà tìm tòi sâu hơn, do cách tu ở đây lý tột bậc vi tế vậy! 


Vì sao nói “muốn trừ ngã kiến, mà chẳng nương vào pháp này thì sẽ không thể?” Tuy phần trước đã nói lý này, quả thật sợ [người đọc] chưa hiểu rõ, nay lại nói cách khác để giảng rõ. Ví như có người đối với điều này có thể biết cái hại của ngã kiến, phát tâm trừ khử, nhưng nếu trong tâm thấy ngã kiến khó trừ, tức đã chấp ngã kiến là thật sự có, tức là đã vắt ngang một cái thấy “ngã kiến thật sự có” trong tâm, lại đèo thêm một cái thấy “có trừ khử ngã kiến” trong tâm, trói buộc càng thêm trói buộc, sao có thể trừ khử ngã kiến cho được? Vì sao vậy? Chỉ cần trong tâm có mảy may năng trừ (cái có thể trừ khử), sở trừ (cái bị trừ khử), thì vẫn là “kiến” y như cũ, vẫn chấp ngã giống hệt như vậy! 


Vì thế, đối với điều này, đức Thế Tôn đặc biệt dạy hãy trực chiếu nguồn tâm vốn vô ngã, vô kiến, tức là không chỉ chẳng có ngã kiến, mà cái thấy vô ngã cũng chẳng có. Do vậy, tung tích, bóng dáng của ngã kiến hoàn toàn chẳng có! Thẳng thừng, nhanh chóng, lẹ làng, không chi hơn được cách này! Bất Huệ nào dám tự bảo là có thể trừ ngã kiến, nhưng đối với chuyện này, đã từng có sự thể nghiệm, quán chiếu lâu ngày chẳng ngừng, đại lược hiểu được một hai điều khúc chiết, ẩn tàng, vi tế, biết sâu xa pháp tu trong ấy đã mầu nhiệm lại còn trọng yếu. Nay muốn các vị có thể nhanh chóng đạt được lợi ích, cũng như chẳng dám cô phụ kinh văn trong khoa này, kính cẩn dựa theo những điều tôi có thể lãnh hội đối với công phu tu tập được nói trong kinh mà tuyên dương cặn kẽ, ngõ hầu người hữu tâm sẽ triệt để liễu giải. Pháp môn Bát Nhã may ra có thể nhờ vậy mà sáng ngời trong cõi đời. Đấy chính là bổn nguyện của kẻ hèn này. Nhưng nghĩa vị uyên thâm, nói ra chẳng dễ dàng. Nếu chẳng lắng lòng, lặng tánh, ắt cũng chẳng dễ lãnh hội, mong các vị hãy khéo suy nghĩ. 


Nay trước hết, dựa theo nghĩa “tức phi” để nói cùng tận nguyên ủy về công phu tu tập tuyệt diệu trừ khử ngã kiến. Ngã kiến được gọi là “cội gốc của vô minh”. Hãy nên biết: Tự tánh thanh tịnh vốn chẳng có vô minh, nhưng do phàm phu chẳng liễu đạt Nhất Chân pháp giới, bèn từ vô thỉ, bất giác tự dấy động [vô minh] cho tới hiện thời. Trong tâm từ bên trong tỏ lộ ra ngoài, không gì chẳng phải là vô minh đen kịt như mực! Tánh quang vốn sẵn có đã sớm ẩn chẳng hiện, đó gọi là bất sanh bất diệt và sanh diệt hòa hợp, thì gọi là Thức. Toàn thể đã bị chôn vùi trong thùng sơn đen kịt, chẳng có mảy may quang minh, ngay cả điều chẳng đáng nên chấp trước mà vẫn cứ chấp trước. Dạy họ quán Không, mà cái được quán chính là tình thức, chẳng phải là tánh Không. Vì thế, câu “tức phi ngã kiến” (tức chẳng phải ngã kiến) hoàn toàn chẳng phải chỉ là dạy “hãy tác quán, hòng quán chiếu tánh Không”, mà còn nhằm dạy [hành nhân] hãy phấn chấn tinh thần, khẳng khái, quyết liệt, cực lực một cước đá lộn nhào những thứ như ngã kiến v.v… Từ nơi căn bản, chẳng thừa nhận “trong tự tánh có ngã kiến, nhân kiến v.v…” Hãy nên thấu hiểu hai chữ Tức Phi như thế. Đó là bước đầu của phương tiện thù thắng, mầu nhiệm! 


Trong phần trước đã nói “toàn thể ở trong vô minh, cái chẳng nên chấp trước mà vẫn cứ chấp trước”. Nhưng nói “chẳng thừa nhận”, thì có thể biết là tình thức vẫn nắm quyền xử sự như cũ, sao có thể gọi là phương tiện thù thắng, mầu nhiệm cho được? Hãy nên biết: Phàm phu từ vô thỉ đến nay, nhận giặc làm con đã lâu rồi! Nay được Phật giáo huấn, mới biết đấy là sai, nhưng chẳng chịu thừa nhận. Nếu đã biết và thừa nhận, đó tức là bất sanh diệt và sanh diệt hòa hợp sẽ hiện ra vết rách to lớn. Ngay khi đó, sẽ từ cái vỏ vô minh, mới có một tia trí quang phát hiện, mới là bắt đầu giác, sẽ là bước đầu tiên để trái nghịch trần lao, hợp với giác, chẳng phải là phương tiện thù thắng, mầu nhiệm ư?


Nói chung, vật đã dính chắc đã lâu ngày, nếu chẳng trước hết quyết liệt như thế, há có thể liền được thoát lìa ư? Vì thế, cần phải hết sức dụng công nơi hai chữ Tức Phi trong kinh văn, chẳng phải chỉ là tác quán như thế mà thôi! 


Hỏi: Giác chiếu như thế, sự hòa hợp [giữa bất sanh diệt và sanh diệt] liền xuất hiện vết rách to, đúng là như vậy; nhưng bất quá chỉ hiện vết rách mà thôi, thế mà muốn chẳng có vô minh, còn phải nên thực hiện phương tiện nào? 


Đáp: Dùng ngay pháp này, vô minh sẽ lập tức chẳng còn, chẳng cần phải tìm kiếm phương tiện nào khác! Vì thế nói “tri huyễn tức ly, bất tác phương tiện” (biết huyễn liền lìa, chẳng làm phương tiện). Nếu không, có gì là diệu? Hãy nên biết: Tự tánh thanh tịnh, tuy có các vọng niệm như vô minh, ngã kiến v.v… tơi bời, nhưng tự tánh ấy thường hằng, bất biến, thanh tịnh tự nhiên. Do tự tánh là chân thật thể, vô minh là tướng hư huyễn. Một đằng chân, một đằng vọng, từ vô thỉ đến nay, hòa hợp thành một. Thật ra bề ngoài thì hòa, nhưng bên trong chẳng hợp, vốn chẳng tương ứng! Ví như sông Kính và sông Vị rạch ròi, mỗi đằng chẳng hòa lẫn vào nhau. Lý này chỉ có Phật Như Lai là bậc đã chứng Cứu Cánh Giác mới có thể biết triệt để. Do đó, trong kinh Đại Thừa thường nói lý này để khai thị phàm phu, vì hết thảy phàm phu đều là sử dụng hằng ngày mà chẳng hay biết! 


Kinh Viên Giác khai thị lý này rõ ràng nhất. Kinh dạy: “Thử vô minh giả, phi thật hữu thể, như mộng trung nhân, mộng thời phi vô. Cập chí ư tỉnh, liễu vô sở đắc” (Cái vô minh ấy chẳng thật sự có cái Thể, như người trong mộng khi mộng thì chẳng phải là không có, đến khi tỉnh giấc, trọn chẳng đạt được gì). “Mộng” ví như chúng sanh đang mê; “tỉnh” ví như hành nhân đã giác. Người học Phật trước hết cần phải tin điều này. Đó gọi là “tín là cửa ngõ để nhập đạo”, tức là vì dốc lòng tin vào cái Lý do đức Phật đã nói, nhập đạo bèn đạt được cửa ngõ vậy. Do lý này, phàm phu thoạt đầu chưa từng biết, nay tuy biết mà nếu chẳng thật sự tu, cũng khó hiểu rõ ngay được. Nếu chẳng có tín tâm, có chỗ nào để nhập? Vì thế, nghe “tức phi ngã kiến” (tức chẳng phải ngã kiến), hãy mau hướng theo nguồn tâm vốn sẵn thanh tịnh để khế nhập! 


“Mau chóng hướng về” là gạt bỏ hết thảy, chẳng đoái hoài. Đơn độc hướng đến chỗ chưa khởi tâm động niệm để giác chiếu. Điều này giống như trước nay nhận giặc làm con, để cho khách ồn ào lấn chủ đã lâu, nay may mắn biết nó là giặc, há có nên vẫn lần chần, dây dưa với nó, chẳng cần phải lo lắng thế lực của nó to lớn khó trừ! Nếu lo ngại, sẽ đâm ra tăng thêm thanh thế cho nó. Phải biết: Nó vốn chẳng có căn cội, thế lực trước nay hoàn toàn do tự mình tín nhiệm nó mà ra. Nay đã biết nó sai trái, chẳng tín nhiệm nữa, nó sẽ chẳng có cách nào thi triển, sẽ phải phục tùng, quy hóa, cần gì phải sợ hãi nữa ư! Đấy là bước trọng yếu thứ nhất để trừ chấp, chớ nên xem thường! 


Do vậy, kinh Viên Giác nói: “Tri huyễn tức ly” (Biết huyễn liền lìa). Chữ Tri (知, biết) hay nhất, “biết” tức là giác chiếu. Thật sự có thể giác chiếu, kiến liền tiêu tan. Ví như con chuột lén lút ngó nhìn nơi góc tối, nếu bị giác chiếu, nó sẽ tự trốn chạy. Ở đây cũng giống như thế. Bởi lẽ, đồng thời chẳng thể khởi lên hai niệm, vọng tâm dấy lên chính là vì chánh niệm lỏng lẻo. Chánh niệm dũng mãnh, vọng niệm sẽ chẳng có. Đó chính là lẽ tự nhiên, trọn chẳng phải là lạ lùng, đặc biệt gì! Vì thế nói “tức ly” (liền lìa). Hãy nên biết: Liền lìa và biết huyễn, trọn chẳng phải là hai chuyện. Đó chính là phương pháp để trừ vọng thẳng thừng, nhanh chóng nhất, then chốt nhất, chớ nên coi thường! Hãy luôn luôn giác chiếu như thế, chẳng có chút buông lung nào, ngã kiến sẽ từ đâu mà dấy lên được? Dẫu dấy lên, sức của nó rất yếu ớt; lâu ngày công thuần, tự nhiên chẳng khởi nữa! Đấy chính là công phu tu tập “tức phi ngã kiến” vậy! 


Cần phải nói bổ túc thêm! Kẻ phàm phu do vô thỉ bất giác, vọng niệm chưa hề tạm dừng, Nay muốn biết huyễn để giác chiếu, cần phải tu tiền phương tiện. Nếu không, sẽ do đâu mà biết là huyễn để giác chiếu vậy? Ví như ở lâu nơi thành thị náo nhiệt, đêm ngày tiếng ồn chẳng dứt, trọn chẳng cảm thấy ồn! Nếu ở nơi thanh vắng, hễ có chút tiếng vang nhẹ, liền nhận biết ngay. Ở đây cũng giống như thế, ắt phải giữ vững giới cấm để dứt nhiễm duyên, đọc Đại Thừa cho nhiều để hiểu rõ Phật lý, khiến cho bề trong phần nào được an tĩnh, tục kiến sẽ dần dần giảm bớt, sẽ có thể biết huyễn, sẽ có thể giác chiếu!


Đối với “tức phi ngã kiến”, điều được kinh này nói ở cuối cùng cũng là ý này. Nhưng tuy nói ở sau, khi tu thì phải nên đặt lên đầu. Nếu chưa nắm được cương lãnh trọng yếu của phương pháp trừ vô minh, ngã kiến, thì tánh, tu, lý, sự được nói từ đầu kinh cho đến đây sao có thể triệt để soi tỏ, đều chẳng nắm được cương lãnh trọng yếu vậy! Chớ nên không biết lý này! 


Các công phu tu tập nơi “thị danh ngã kiến” (thì gọi là ngã kiến) v.v… càng trọng yếu, càng hay khéo hơn. Nếu chỉ biết “tức phi” mà chẳng biết “thị danh”, sao có thể hết sạch ngã kiến cho được? Mong chư vị trước hết hãy thấu hiểu, nhận biết nghĩa “tức phi, thị danh” một phen rồi lại nghe ý nghĩa của “thị danh ngã kiến”. Nghe pháp thì phải cốt sao mỗi chữ đều thấu hiểu, nhận thức sâu đậm trong tâm. Nếu không, sẽ là nghe mà như chẳng nghe, nào có lợi ích chi đâu! 


Nay tôi sẽ tuyên dương công phu tu tập nơi “thị danh ngã kiến”. Nếu hỏi: “Kinh này hễ nói ‘thị danh’ đều là nói đến ý nghĩa ‘chẳng đoạn diệt’, mà ngã kiến là cái phải nên tiêu trừ, dung thông như thế nào đây? Trong phần trước đã nói về công phu tu tập ‘tức phi’ chính là khẳng khái và quyết liệt đả phá tình chấp dính chắc như keo sơn, tôi đã biết cái hay của nó rồi, nay nói ‘thị danh’ cũng là công phu tuyệt diệu, trọng yếu tuyệt đối, há có phải là chèo kéo đối với quyết liệt ư?” Đáp: Chẳng phải là như thế! Phần trước là nói “do Sự có sai biệt, công phu tu tập bởi đó mà có sai biệt”, chính là nói về câu “thị danh ngã kiến”. Quý vị đã biết ngã kiến là cái phải nên tiêu trừ, sao lại hòa lẫn Lý Quán và Sự Tu đáng phải nên thành tựu để hý luận vậy?


Hãy nên biết: Ý nghĩa “thị danh ngã kiến” chính là nói ngã kiến là huyễn tướng do chân tánh biến hiện. Nói “tiêu trừ” hoàn toàn chẳng phải là “đoạn diệt bản tánh”, mà chỉ là trừ căn bệnh [chấp trước] ấy, chứ chẳng phải là trừ pháp ấy. Đó là điều thứ nhất. Hơn nữa, hiểu ngã kiến là pháp duyên sanh. Nếu tâm nắm níu, ngã kiến liền tùy duyên dấy lên. Nếu tâm chẳng sanh, ngã kiến sẽ chẳng do đâu mà sanh được. Đó gọi là “biết huyễn liền lìa, lìa huyễn bèn giác”. Đấy là điều thứ hai. Hai nghĩa ấy tột bậc trọng yếu. Công phu tu tập để trừ ngã kiến, không chi hay hơn pháp này! Nếu chẳng thuận theo pháp này, sẽ vĩnh viễn chẳng thể trừ. Sợ rằng [quý vị] chưa hiểu rõ, tôi sẽ đàm luận cặn kẽ hơn nữa. Xin hãy lắng nghe! 


Trước hết, nói rõ nghĩa ban sơ. Ngã kiến, nhân kiến v.v… chính là phân biệt, chấp trước, chúng được gọi là thức thứ sáu và thức thứ bảy. Thức chẳng phải vật nào khác, chính là do chân tánh vì bất giác, thuận theo nhiễm duyên mà hiện khởi nhiễm tướng. Đó gọi là bất sanh bất diệt và sanh diệt hòa hợp. Nay quán ý nghĩa “tức phi” và quyết liệt chính là “chẳng hòa hợp”, khiến cho nó tiêu mất trong vô hình! Nếu nó tiêu mất, cái gọi là “thức thứ sáu phân biệt” trở thành Diệu Quán Sát Trí, thức thứ bảy chấp trước sẽ chính là Bình Đẳng Tánh Trí, sao có thể đoạn diệt cho được? Hết thảy phàm phu do chẳng nhận biết khổ, chẳng biết đó là thức, tưởng lầm nó là chân tánh; do vậy bảo “nhận giặc làm con”. Cần phải biết: Giặc vốn chẳng đến từ bên ngoài, mà là “gia tặc” (giặc ở ngay trong nhà). Lại còn là nhân vật chủ yếu, nay cùng với nó quyết liệt, dụng ý là khiến cho nó cải tà quy chánh. Ví như nuôi một đứa con duy nhất, do nó chẳng tuân theo lẽ chánh mà chẳng thừa nhận, thật ra là mong nó quay đầu. Nếu vĩnh viễn vứt bỏ, gia đình cũng bị hủy! Ở đây cũng giống như thế, chẳng thể do ghét vô minh, ngã kiến, mà “ném chuột chẳng kiêng vỡ đồ”, đi vào con đường hôi thân diệt trí. Vô Tưởng của ngoại đạo, trầm không trệ tịch của Nhị Thừa, đều do vướng phải khuyết điểm này! Trọn chẳng biết đã lệch về Không, tâm vẫn có chấp giữ. Nếu tâm giữ lấy tướng, tức là chấp trước ta, người, chúng sanh, thọ giả, ngã kiến có bao giờ trừ khử cho được? 


Lại nói về nghĩa kế tiếp. Quán những điều đã nói trong nghĩa thứ nhất, thoạt đầu do bất giác, ngỡ vô minh là chân tánh. Nay đã biết mà chẳng thừa nhận, có thể thấy ngay từ một niệm ấy chính là giác. Do đó, kinh Viên Giác bảo “ly huyễn tức giác” (lìa huyễn liền giác) cũng là chẳng có thứ tự! Trước là quán nghĩa “tức phi”, đã có thể biết là huyễn liền lìa. Nhưng cần phải tiếp tục biết như vậy, hễ gặp duyên mà tâm chẳng dấy khởi, tức là nhất tâm thanh tịnh vậy. Đó là vì lìa huyễn liền giác. Nói là “lìa”, có nghĩa là “chẳng khởi”. Thoạt đầu, tuy không gì chẳng phải là cưỡng ép, nhưng lâu ngày công thuần, sẽ tự nhiên chẳng khởi! Tới khi tự nhiên chẳng khởi, ngã kiến sẽ rốt ráo thanh tịnh. Hãy nên biết: Nghĩa này nhằm nói “chẳng khởi” chính là “thẳng thừng chẳng khởi”. Nói cách khác, chẳng khởi liền đạt được, lại còn chẳng cần phải phân biệt là có khởi hay không! Vì sao vậy? Phân biệt tức là phan duyên, tức là cái tâm lại khởi mất rồi! Đấy chính là vô minh; đấy chính là ngã kiến. Nói chung, công phu trừ vọng quý ở chỗ một nhát chém đứt đôi. Hễ có chút đắn đo nào, sẽ là “ngó đã gãy, tơ sen còn vương”, tối kỵ đấy nhé! Đối với nghĩa này, kinh Viên Giác cũng có tám câu kinh văn nói tột bậc triệt để, có thể soi tỏ kinh này! 


Kinh [Viên Giác] dạy: “Cư nhất thiết thời, bất khởi vọng niệm. Ư chư vọng tâm, diệc bất tức diệt. Trụ vọng tưởng cảnh, bất gia liễu tri. Ư vô liễu tri, bất biện chân thật” (Trong hết thảy các thời, chẳng dấy lên vọng niệm. Đối với các vọng tâm, cũng chẳng diệt mất. Trụ trong cảnh vọng tưởng, chẳng thêm vào sự biết rõ. Trong sự chẳng biết rõ, chẳng biện định chân thật). Tám câu kinh này từ xưa tới nay, tùy theo kiến địa mà mỗi người mà có chủ kiến riêng. Nay tôi triệt để nói rõ ý nghĩa, chẳng nói lời úp mở. Hãy nên biết: Trong tám câu ấy, hai câu đầu là chủ yếu, tức hai chữ “bất khởi” là chủ chốt. Sáu câu sau nhằm lần lượt giải thích ý nghĩa, để nói rõ nguyên do “bất khởi”, hàm ý: Ắt phải như thế thì mới là thật sự chẳng khởi! 


Nói chung, sáu câu sau đó không chỉ là chú giải cho hai câu đầu tiên, mà còn là lời chú giải tuyệt diệu của “lìa huyễn liền giác”. Vọng tâm tức là vọng niệm, chính là nói đến vô minh phân biệt, chấp trước v.v… Hãy nên biết: Vọng tâm chẳng phải chi khác, vốn hoàn toàn là Chân, thuận theo nhiễm mà hiện, sao có thể diệt mất cho được? Chớ nên tưởng lầm “chẳng khởi niệm” là như cây khô, hoặc như tro tàn! Lìa huyễn liền giác, tức toàn thể vọng là chân, cần gì phải dứt diệt? Nếu dứt diệt, sẽ là ngọc lẫn đá đều cháy nát, chẳng phải là nghĩa chân thật của “bất khởi”! Vì thế nói: “Ư chư vọng tâm, diệc bất tức diệt” (Đối với các vọng tâm, trọn chẳng dứt diệt). Lại chẳng thể hiểu lầm là “chẳng dứt diệt”, [vì nếu hiểu là “thật sự chẳng dứt diệt”], sẽ trụ trong cảnh vọng tưởng. Hãy nên biết: Chỉ có thức mà chẳng có cảnh. Vọng tưởng đã chẳng dấy lên, sao có cảnh cho được? Sao có trụ cho được? Bởi lẽ, lìa huyễn liền giác, tức là hết thảy đều là Không, cần gì phải đèo thêm sự biết rõ là trụ cảnh hay không? Nếu thêm vào một cái “biết rõ”, tức là trên đầu chồng thêm đầu, niệm lại dấy lên, sao nói là “chẳng khởi” cho được? Vì thế nói “trụ vọng tưởng cảnh, bất gia liễu tri” (trụ trong cảnh vọng tưởng, chẳng thêm vào sự biết rõ). 

Lại càng chẳng thể hiểu lầm “nếu chẳng có một điều gì để biết rõ, há chẳng phải là rơi vào vô ký ư?” Hãy nên biết: Đã là chẳng dứt diệt, nhưng chẳng giống như gỗ khô, tro lạnh! Vì thế, khi niệm chẳng dấy lên, sẽ là linh quang riêng chiếu, vượt ngoài căn trần. Do vậy nói “lìa huyễn liền giác”. “Giác” là tánh chân thật, cần gì phải phân biệt, nhận biết nó là chân thật hay không? Nếu biện định điều ấy, sẽ là kẻ khờ tự quấy nhiễu, há còn có thể nói là “chẳng khởi” ư? Vì thế nói: “Ư vô liễu tri, bất biện chân thật” (Đối với sự chẳng biết rõ, chẳng biện định chân thật). 


Ý chung của sáu câu ấy là nhằm nêu tỏ ý nghĩa trong hai câu đầu tiên. Có chiếu, có giác, đều gọi là “nghĩa chướng ngại”. Ý nghĩa “thị danh ngã kiến” trong kinh này cũng lại giống như thế. Ngã kiến đã là duyên sanh, có thể thấy tự tánh vốn bất sanh; bất quá tùy duyên mà dấy khởi huyễn tướng. Như vậy thì ngã kiến chỉ là tên gọi của nó. Chân tánh là thật. Nay đã biết [ngã kiến] vốn chẳng phải là cái Thể của chân tánh, mà là huyễn tướng, bèn chiếu thẳng nguồn tâm vốn chưa sanh khởi huyễn tướng, giả danh sẽ ở chỗ nào? Huyễn tướng sao tồn tại được? Học nhân hãy nên dùng thủ doạn “đao bén chặt gai rối” như thế để một đao chém phăng làm đôi, vọng duyên sẽ chẳng dấy lên. Chẳng dấy lên thì sẽ đạt được, mà cũng chẳng có “cái bị lìa” (sở ly) mà cũng chẳng có “cái có thể lìa” (năng ly), cũng chẳng có “cái bị chiếu” (sở chiếu), chẳng có “cái có thể chiếu” (năng chiếu). Do nó lìa hay là chiếu, cũng đều là huyễn tướng giả danh đối đãi duyên sanh. Trong tự tánh thanh tịnh, vốn đều chẳng có [các thứ ấy]. 


Nếu đã biết nó “tức phi” để lìa, lại băn khoăn biện định có phải là đã lìa hay chưa, hoặc vui sướng tự nói là có thể lìa; đấy vẫn là chấp nó có thật! Như vậy thì phạm lỗi vẫn chưa hiểu rõ nghĩa “thị danh phi thật”. Đó chính là pháp chấp, đó chính là ngã kiến. Vì thế, người khéo dụng công ắt phải lìa đến triệt để, đoạn đến mức nhanh chóng đoạn. Đấy gọi là công phu tu tập nơi “thị danh ngã kiến”. Xem những điều vừa nói trên đây, có thể biết công phu tu tập được nói trong khoa này tột bậc mầu nhiệm, tột bậc trọng yếu. Vì sao vậy?


Kinh Viên Giác lại có các câu trọng yếu như sau: “Nhất thiết chư Phật bổn khởi nhân địa, giai y viên chiếu thanh tịnh giác tướng, vĩnh đoạn vô minh, phương thành Phật đạo” (Hết thảy chư Phật vốn khởi đầu từ lúc tu nhân, đều nương vào giác tướng thanh tịnh viên chiếu, vĩnh viễn đoạn trừ vô minh rồi mới thành Phật đạo). Công phu tu tập được nói ở đây chính là giác tướng thanh tịnh viên chiếu. Do vậy, hễ có thể đoạn vô minh, ngã kiến liền vĩnh viễn đoạn, há chẳng hay khéo ư? Há chẳng trọng yếu ư? Trước nay, [khá nhiều vị chú giải] luôn coi khoa này chỉ là nói về lý Không, sai lầm to lớn! Hãy gấp nên biết như thế! Lại chớ nên chỉ biết mà thôi, [nếu chỉ biết, sẽ] như vào núi báu mà tay không quay về! Hãy gấp nên y theo đó để khởi tu, sẽ đạt được thọ dụng! 


Hãy nên biết: Chân tánh đã bị vô minh, ngã kiến ngăn chướng lâu ngày. Chẳng phá chướng ấy, sao có thể kiến tánh? Nếu chẳng kiến tánh, há có thể siêu phàm nhập thánh ư? Không chỉ là như thế! Vừa mở đầu kinh, liền dạy phát đại nguyện, khởi đại hạnh, dụng ý là phá ngã, nhưng ngã kiến gốc sâu, nếu trọn chẳng quyết ý dụng công từ phá ngã, thì đại nguyện, đại hạnh, ắt cũng chẳng thể nhờ vào đó mà phát khởi được! Xem kinh này dùng đại nguyện và đại hạnh để khởi đầu, hòng phá ngã kiến kết chặt. Đầu đuôi tương ứng, đúng là chỉ dạy đạo thành tựu từ đầu đến cuối, siêu phàm nhập thánh, đều hoàn toàn nằm gọn ở nơi đây. Hãy nên lãnh hội như thế, đôi bên cùng tiến! 


Ngoài ra, còn có một nghĩa trọng yếu nữa, chớ nên không biết! Đó là dựa theo ngã kiến để nói khoa “ngay cả lìa cũng lìa”, tức là hiển thị nghĩa “bất cấu, bất tịnh” (khoa trước nói “bất sanh, bất diệt”. Khoa kế nói “chẳng tăng, chẳng giảm”. Khoa này nói “bất cấu, bất tịnh”. Gộp chung lại để nói rõ “tướng Không của các pháp”, ý nghĩa hoàn toàn giống như Tâm Kinh). Ngã kiến là cấu, lìa ngã kiến là tịnh. Nhưng nói cấu hay tịnh, vẫn là tướng đối đãi, nhưng tịnh của tự tánh thanh tịnh là dứt bặt đối đãi. “Dứt bặt đối đãi” là cấu lẫn tịnh đều chẳng có. Vì thế, đối với cái Lìa trong “lìa ngã kiến” cũng phải nên lìa. Nếu còn có một cái năng ly (cái có thể lìa) và sở ly (cái bị lìa), thì vẫn rơi vào tướng đối đãi, chẳng phải là tánh dứt bặt đối đãi, tức là ngã kiến trọn chưa hết sạch vậy! Bởi đó, khoa này dạy phá ngã thì chẳng thể thực hiện nơi cành nhánh, hãy nên hướng thẳng vào chỗ “một niệm chẳng sanh” để khế nhập “cấu do ngã kiến là giả danh, vốn đã chẳng có”, vậy thì “tịnh do lìa ngã kiến” cũng lại xa lìa. Vì sao vậy? Đã là vô cấu, há có tịnh ư? Cấu lẫn tịnh đều lìa, thật sự thanh tịnh! 


Trong ba khoa kể từ “tướng Không của các pháp” trở đi, khoa đầu tiên ước theo thân để giải thích ý nghĩa. Khoa kế tiếp ước theo thế giới để giải thích ý nghĩa. Khoa này ước theo vọng tâm để giảng ý nghĩa. Ngã kiến là vọng tâm. Gộp ba khoa ấy lại, chính là hiển thị ý nghĩa “thân, tâm, thế giới, không gì chẳng phải là huyễn hóa. Hết thảy các tướng Không, tánh tự bình đẳng”!

Lại nữa, phàm phu chấp thân là ngã, chấp thế giới là ngã sở (cái của ta). Ngã và ngã sở đều khởi từ kiến. Vì thế, thân và thế giới là sở chấp (cái bị chấp); kiến là năng chấp (cái có thể chấp). Nhưng ý nghĩa của ba khoa là nêu rõ tướng năng chấp và sở chấp đều là Không, ngay cả ý niệm “năng không” và “sở không” cũng là Không. Đó gọi là “tướng Không của các pháp”, mà cũng là nói rõ nghĩa “pháp tướng bất sanh, pháp tướng vốn chẳng có”. Vì thế, khoa sau dùng “pháp tướng bất sanh” v.v… để kết thúc. 


Ngàn lời vạn lẽ trong cả bộ kinh không gì chẳng nhằm phá tứ tướng “ta, người”… Nhưng tướng khởi từ kiến. Tới đây, bèn nói rõ các thứ như ngã kiến v.v… là duyên khởi, giả danh, vốn là tánh Không. Nghĩa này chính là tổng kết của toàn thể bản kinh. Bởi lẽ, nói kinh này vốn là để phá ngã. Nay đã nêu tỏ phá ngã đến chỗ rốt ráo; đó là chỗ tổng hợp của các nghĩa trong cả bộ kinh. 

Trong phần trên đã nói “Bồ Tát thông đạt vô ngã, pháp”. Lại nói “tri nhất thiết pháp vô ngã, đắc thành ư Nhẫn” (biết hết thảy các pháp vô ngã, được thành tựu Nhẫn). Tới đây càng là cùng tột đến triệt để. Vì sao vậy? Hướng đến chỗ bất sanh để khế nhập, thì ngã kiến vốn là Không, há có phải là trước có ngã rồi sau đó mới vô ngã ư? Lại há có Nhẫn để thành ư? Bồ Tát hãy nên triệt để thông đạt như thế, mới là rốt ráo vô ngã, rốt ráo thành tựu Nhẫn. Do vậy, khoa sau dùng “phát Vô Thượng Bồ Đề tâm, trong hết thảy các pháp hãy nên biết, thấy, tin hiểu như thế, chẳng sanh pháp tướng, pháp tướng vốn chẳng có” để kết luận. Bồ Tát tức là người phát tâm Vô Thượng. “Thông đạt” tức là biết, thấy, tin hiểu. Ý nghĩa ấy xuyên suốt đến tận phần đầu của kinh. Đầu kinh đã nói “hãy nên hàng phục cái tâm như thế, hãy nên trụ đúng như lời dạy” chẳng có chi khác, [chỉ vì khiến cho học nhân] chứng “tướng của hết thảy các pháp vốn chẳng sanh” đó thôi! Do vậy, ý nghĩa của toàn thể kinh này được thâu kết chẳng sơ sót mảy may nào, viên mãn chẳng thừa sót! 

2.2.2.2.2.2.2.2.2.2. Kết lại ý “bất sanh” 

2.2.2.2.2.2.2.2.2.1. Nêu rõ “bất sanh” 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm giả, ư nhất thiết pháp, ưng như thị tri, như thị kiến, như thị tín giải, bất sanh pháp tướng. 


(經)須菩提！發阿耨多羅三藐三菩提心者，於一切法，應如是知，如是見，如是信解，不生法相。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam  Bồ  Đề  tâm 
thì trong hết thảy các pháp, hãy nên biết như thế, thấy như thế, tin hiểu như thế, chẳng sanh pháp tướng). 


“Phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm” chính là hô ứng với câu “chư Bồ Tát Ma Ha Tát” ở phần đầu kinh, tức là nói bậc Bồ Tát phát đại tâm, hãy nên biết, thấy, tin hiểu như thế. Từ mở đầu kinh cho tới đây, hễ nói phát tâm rộng lớn, khởi hạnh rộng lớn, chẳng giữ lấy tướng pháp và tướng phi pháp, cho đến phát tâm chẳng trụ, thuyết pháp chẳng trụ, đắc quả chẳng trụ, [ngay cả] “chẳng trụ” cũng chẳng trụ, không gì chẳng nhằm khiến cho [hành nhân] biết, thấy, tin hiểu như thế đó. Bởi lẽ, biết, thấy, tin hiểu như thế thì mới là thông đạt chẳng có ngã và pháp. Do đó nói: “Ưng như thị tri kiến, tín giải” (Hãy nên biết, thấy, tin hiểu như thế!) Nửa bộ sau từ phần mở đầu cho tới đây, chỉ nói “phát Bồ Đề”, chẳng nói chữ Tâm. Do vậy, “trừ khử chấp trước” chính là [trừ khử] kiến chấp về Bồ Đề tâm. Nếu chấp vào pháp, sẽ rơi vào bốn tướng “ta, người…”, sẽ chẳng phải là Bồ Đề tâm. Vì thế, phải nên trừ khử. Cho đến đây, do tướng của các pháp đã là Không, Bồ Đề tâm hiện tiền. Do vậy, ở chỗ này chẳng nói “phát Bồ Đề” mà nói là “phát Bồ Đề tâm”. “Hãy nên biết, thấy, tin hiểu như thế, chẳng sanh pháp tướng” v.v… chính là vì nêu rõ: Phát Bồ Đề tâm, ắt phải nên như thế. Làm như thế chính là vì phát Bồ Đề tâm, tức là kết lại ý nghĩa “trừ sạch, chẳng trụ để phát tâm” trước nay. Dạy hãy nên thấy biết như thế, khởi tín giải như thế, chẳng sanh pháp tướng như thế, há chẳng phải là bảo là “hãy phát Bồ Đề tâm” ư? 


Có được kết luận này, ý nghĩa uẩn tàng trong những điều đã nói trước đó sẽ không gì chẳng được nói trọn, khí mạch nhất loạt xuyên suốt, tinh thần tột bậc trọn vẹn, đầy đủ. Ví như vẽ rồng, điểm nhãn rồi rồng bèn bay đi. Dùng văn tự để luận, cũng là thần diệu tột bậc! “Hết thảy các pháp” chỉ chung [các pháp] thế gian và xuất thế gian, cảnh, hạnh, quả. Phàm những gì đã nói trước đó như sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, thân tướng, ba mươi hai tướng, cho tới thế giới, vi trần các cảnh, các đại nguyện, đại hạnh như bố thí, trì giới v.v… để rộng độ chúng sanh, trang nghiêm cõi Phật, cho đến các hạnh lìa tướng, lìa niệm, lìa ngã kiến, sanh lòng tin chân thật, sanh Thật Tướng, thành tựu hy hữu bậc nhất, hy hữu tối thượng đệ nhất, cùng với đạt được phước đức, đạt được công đức, được thành tựu Nhẫn, gọi là Tu Đà Hoàn, cho tới gọi là Bồ Tát, gọi là chư Phật, gọi là quả A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, nhất loạt đều được bao gồm trong ấy. Hai chữ Như Thị chỉ các loại nghĩa đã nói trên đây. Các nghĩa được nói trên đây chẳng ra ngoài duyên sanh tánh Không! 

Cuối cùng, trong khoa “xét đến vô trụ tột bậc để thành tựu, chứng đắc”, trước hết nói khoa “pháp giới bình đẳng để hiển thị và kết lại pháp vô ngã”, do vậy, xét cùng tận nghĩa “tánh Không chẳng ngại duyên sanh”. Do tánh Không chẳng trở ngại duyên sanh, nên thành pháp giới bình đẳng. Kế đó nói khoa “tướng Không của các pháp để kết lại pháp bất sanh” do đã xét tột cùng ý nghĩa “duyên sanh chẳng trở ngại tánh Không”. Do duyên sanh chẳng trở ngại tánh Không, cho nên các pháp chính là tướng Không. 


Nhìn từ đó, hai chữ Như Thị có ý nghĩa hiển thị các pháp nhất như, hết thảy đều phải. Do đều là nhất như, cho nên thấy, biết, tin hiểu như thế, chẳng sanh pháp tướng. Nếu chẳng vậy, pháp tướng trọn chẳng đoạn diệt, sao lại nói là “bất sanh”? Có thể thấy nói “bất sanh” chính là từ Như Thị mà ra, chẳng phải là rốt ráo bất sanh mà nói là bất sanh vậy! Do đó, kinh văn trong phần sau dùng “tức phi pháp tướng, thị danh pháp tướng” (tức chẳng phải là pháp tướng, thì gọi là pháp tướng) để biểu thị: Hãy nên biết như thế, thấy như thế, tin hiểu như thế. Đó gọi là Vô Thượng giác tâm, hãy chú ý tham cứu! 


Ý nghĩa của ba chữ Tri, Kiến, Giải vốn chẳng khác biệt cho mấy, nhưng ba chữ được nói liên tiếp, tức là mỗi chữ đều có ý chỉ riêng, có sự khu biệt to lớn, chẳng thể nhìn luông tuồng như nhau được! Trong kinh Phật, cú pháp thuộc loại này khá nhiều, hãy đều nên biện định ý nghĩa hàm súc như thế để biết các từ ngữ ấy nói về điều gì, chẳng thể không cầu hiểu nghĩa sâu xa, đừng nên lướt qua, thậm chí coi là lời lẽ trùng lặp, thì sai lầm quá lớn! Như vậy thì ba chữ ấy chỉ điều gì? Ngài Gia Tường nói: “Tri là Thế Đế Trí, Kiến là Đệ Nhất Nghĩa Đế Trí”. Ngài Đạt Thiên bảo: “Tri là tỷ lượng, Kiến là hiện lượng”. Nay tôi cho rằng nên dựa theo bộ luận của ngài Vô Trước. Luận ấy giảng: “Trí y chỉ vào Xa-ma-tha nên là Tri. Y chỉ vào Tỳ-bát-xá-na nên là Kiến. Hai thứ ấy y chỉ Tam-ma-đề cho nên Giải”. Nghĩa này chỉ rõ cả ba thứ ấy đều là Trí, chỉ do phương tiện y chỉ bất đồng, mà lập ra ba danh xưng! 


1) Xa-ma-tha (Samatha) phương này dịch là Chỉ. “Chỉ” là Định, Trí sanh từ Định, thì gọi là Tri. Xét theo đó, Tri là Chân Đế Trí. Định thì muôn duyên đều dứt, chứng biết rành rành, nên bảo là Tri. Điều này phù hợp khít khao với các nghĩa “tam tế tâm chẳng thể được, các pháp duyên sanh tức Không, khai Phật chánh tri” trong kinh này! Như vậy, Tri là nói theo phương diện nội chứng. 


2) Tỳ-bát-xá-na (Vipassanā) được phương này dịch là Quán. Quán tức là Huệ. Trí sanh từ Huệ, gọi là Kiến. Xét theo đó, Kiến chính là Tục Đế Trí. Huệ thì sự tướng sai biệt, không gì chẳng thấy rõ, nên nói là Kiến. Điều này hoàn toàn tương đồng các nghĩa “ngũ nhãn, [cát trong sông Hằng] là cát, chẳng chấp một hay khác, khai viên kiến của Phật” trong kinh này. Như vậy, Kiến là nói theo phương diện ngoại chiếu. 


3) Tam-ma-đề (Samādhi) phương này dịch là Đẳng Trì (等持), tức là Định và Huệ cân bằng. Định và Huệ cân bằng thì gọi là Giải. Có thể thấy Giải là từ Định và Huệ mà ra, cũng chính là danh xưng chung của hai thứ Tri và Kiến, điều này cũng có cùng ý nghĩa với câu “thâm giải nghĩa thú” (hiểu sâu nghĩa thú) trong phần trước. Trưởng lão vốn đắc Vô Tránh tam-muội, Định lực đã đầy đủ, nhưng Huệ chưa cân bằng, đợi đến khi được nghe Bát Nhã rất sâu, trí huệ tăng thượng, cho nên có thể “thâm giải”. Trưởng lão ứa lệ, nghẹn ngào, hổ thẹn [chính mình] luôn luôn là Định nhiều Huệ ít, nay may mắn được nghe kinh sâu mà đạt được Định và Huệ cân bằng. Do vậy, cảm kích tột bậc mà khóc! 

Đã nói Giải, lại nói Tín là vì sao? Cần phải biết: Tín là cửa ngõ để nhập đạo, là mẹ công đức. Tín có nghĩa là “khế hợp”. Do khế hợp như thế, cho nên có thể biết như thế, thấy như thế. Giải là danh xưng chung của tri kiến, cho nên nói “tín giải như thế”. Do chúng đều là lý nhất như, khế hợp chẳng gián đoạn, Định và Huệ cân bằng, cho nên có thể chẳng sanh pháp tướng (câu “như thị tri” nói về Định lực. Câu “như thị kiến” nói về Huệ lực. Câu “như thị tín giải” nói về sức Định Huệ cân bằng. Chữ Tín xuyên suốt ba câu. Câu “bất sanh pháp tướng” là công hiệu được sanh bởi ba câu trước đó). Vì sao vậy? Có Định, có Huệ, khế hợp nhất như, có thể thấy là đối với các tướng ngôn thuyết, danh tự, và tâm duyên, hết thảy đều lìa. Các tướng đều lìa, liền dẫn sanh Căn Bản Chánh Trí, tức là trí chẳng phân biệt. Trí chẳng phân biệt tức là một niệm chẳng sanh. Một niệm chẳng sanh thì gọi là “chẳng sanh pháp tướng”. Nói chung, tri kiến tín giải chính là tiền phương tiện của bất sanh. Tu đầy đủ phương tiện, liền chứng “vốn bất sanh”. Công hạnh ấy hoàn toàn dựa trên tri kiến, tín giải. “Bất sanh” là công hiệu [của công hạnh ấy]. Nơi “vốn bất sanh”, chẳng thể dốc sức được! Hễ chấp vào bất sanh, thì sẽ là sanh mất rồi! Khoa sau chính là nói về ý nghĩa này. 

2.2.2.2.2.2.2.2.2.2. Bất sanh cũng chẳng có 

(Kinh) Tu Bồ Đề! Sở ngôn pháp tướng giả, Như Lai  thuyết  tức 
phi pháp tướng, thị danh pháp tướng.


(經)須菩提！所言法相者，如來說即非法相，是名法相。

(Kinh: Tu Bồ Đề! Nói pháp tướng thì Như Lai nói tức chẳng phải là pháp tướng, thì gọi là pháp tướng). 

Hết thảy các pháp tướng đều là giả danh, vốn “chẳng phải” [pháp tướng], bởi sanh chính là vô sanh. Đây là nói rõ nguyên do “chẳng sanh pháp tướng” vừa được nói trên đây. Cần phải biết: Nói “chẳng sanh pháp tướng” chẳng phải là “có pháp tướng để chẳng sanh”, mà cũng chẳng phải là “rốt ráo chẳng có pháp tướng”, mà là “hết thảy các pháp tướng vốn là duyên sanh”. Pháp duyên sanh thì bản thể của nó chính là Không. Đó gọi là “do chẳng phải làm nên là vô, mà là do bản tánh là vô”. Bản tánh đã là vô thì bất sanh cũng mất. Vì sao vậy? Do sanh chính là vô sanh; đó chính là ý nghĩa chân thật của bất sanh. Nếu chẳng hiểu rõ “Có tức là Không”, chỉ chú ý nơi bất sanh, thì đó lại chính là sanh, sao có thể nói là “bất sanh” cho được? Vì thế, hết thảy người phát tâm hãy nên thấy, biết, tin hiểu nơi “nhất như, đều là”, đấy chính là hàng phục, chính là vô trụ. Nếu thật sự có thể thấy, biết, tín giải như thế, dẫu pháp tướng lăng xăng, có bao giờ sanh? Vì bản tánh chẳng sanh, nên chẳng hàng phục mà hàng phục, vô trụ mà trụ, trụ mà vô trụ, chứng nhập tánh chân thật “vô tướng, vô bất tướng”. 

Hơn nữa, sanh tức vô sanh, thì diệt cũng chính là vô diệt. Có thể thấy: Nói “sanh diệt” hoặc nói “bất sanh, bất diệt” là nói đối đãi. Thật ra, ngay trong lúc sanh diệt chẳng ngừng, vốn là bất sanh, bất diệt. Không chỉ là sanh diệt chẳng thể nói, ngay cả bất sanh bất diệt cũng chẳng thể nói, hãy nên dốc lòng mà quán.

Nói “Như Lai thuyết”, Như Lai là Pháp Thân, Pháp Thân tức Thật Tướng. Vì thế, nói theo Như Lai thì “tức phi pháp tướng, thị danh pháp tướng” (tức chẳng phải là pháp tướng, thì gọi là pháp tướng) nhằm hiển thị nghĩa “vô tướng, vô bất tướng”. Nói chung, khoa này nhằm nói rõ “pháp tướng chính là vô pháp tướng, sanh mà vô sanh”, chẳng phải coi bất sanh là [thật sự tồn tại] bất sanh! Nghĩa này nhằm minh thị: Không chỉ ý niệm “sanh” chẳng có, ngay cả ý niệm “bất sanh” cũng chẳng có luôn! Đấy chính là: Mô tả sống động “nhất niệm bất sanh” thì chính là mô tả sống động “vốn bất sanh”, mà cũng là mô tả sống động [ý nghĩa] “bất thủ ư tướng, Như Như bất động” (chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động) trong kinh văn thuộc phần sau. “Như Như bất động” là tên gọi khác của “sanh tức vô sanh”. Hơn nữa, khoa này cũng nhằm kết lại các nghĩa “hãy nên trụ như thế, hãy nên hàng phục như thế” ở đầu kinh. Vì thế, phần khoa phán này có tựa đề là Kết Thành, chẳng phải chỉ nhằm kết lại khoa này mà thôi, nghĩa thú của cả bản kinh đến đây đã được nêu ra trọn đủ, chẳng sót, đầu đuôi đều hoàn thành. 


Kết lại các nghĩa trong khoa này như “vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ” (chẳng từ đâu đến mà cũng không đi về đâu) là “bất sanh pháp tướng”. “Nhất hợp tướng bất khả thuyết” là bất sanh pháp tướng. “Chẳng phải là ngã kiến mà gọi là ngã kiến” cũng là bất sanh pháp tướng. Bởi lẽ, khiến cho đến đi mà chẳng đến đi, nhất hợp mà chẳng có nhất hợp, ngã kiến mà chẳng có ngã kiến. Vì sao vậy? Nhanh chóng hướng đến chỗ nguồn tâm “chưa khởi niệm” mà giác chiếu để khế nhập “vốn bất sanh”. Còn như phần đầu kinh đã nói “độ mà không có tướng độ” cho đến “tâm như hư không” v.v… chẳng phải là “bất sanh pháp tướng” ư? Phần Phát Khởi Tự đã nói đức Thế Tôn thị hiện giống như phàm phu, suốt bốn mươi chín năm thực hiện mà như không có chuyện ấy, chẳng phải là bất sanh pháp tướng ư? Đối với những điều đã nói khác, đều có thể dùng nghĩa này để quán thông. Đó gọi là “hãy nên biết như thế, thấy như thế, tín giải như thế”. Nói chung, ngàn lời vạn lẽ, không gì chẳng nhằm dạy hãy đối với các tướng mà vô tướng, hòng chứng “sanh mà vô sanh” đó thôi! Do vậy bảo “nghĩa thú của toàn bộ bản kinh đã được nêu lên, bao gồm chẳng sót, hoàn thành từ đầu đến đuôi”. Trên đây phần Chánh Tông đã xong. 

2.3. Phần Lưu Thông 

Đối với sự phán định phần Lưu Thông, cổ nhân mỗi vị có cách nhìn khác nhau. Ngài Trí Giả nhất loạt phán định khoa “kết thành bất sanh” thuộc phần Lưu Thông. Ngài Ngẫu Ích noi theo đó, gọi khoa trên đây là Phó Chúc Lưu Thông, gọi khoa này là Giảo Lượng Lưu Thông (so sánh để lưu thông). Từ “vân hà diễn thuyết” (diễn nói như thế nào) trở đi là phương pháp để lưu thông. Từ “Phật thuyết thị kinh” (đức Phật nói kinh này) trở đi là phần tướng mạo của lưu thông. Ngài Gia Tường phán định từ câu “Phật thuyết thị kinh” trở đi là phần Lưu Thông. Các vị Huệ Tịnh và Khuê Phong, cũng như ngài Đạt Thiên đầu đời Thanh đều noi theo. Ngài Khuy Cơ cũng phán định tương tự như thế, chỉ là chẳng dùng danh xưng Tự, Chánh Tông, Lưu Thông, mà lập riêng danh xưng khác [để phân định các phần của kinh này]. Chỉ riêng ngài Phổ Uyển đầu đời Thanh chẳng giống vậy. Vị này soạn Tâm Ấn Sớ, trong bản sớ ấy, đối với “thị danh” phần nhiều coi là diễn nói sự thật do dựa trên Tam Đế để nói. Vị này riêng có kiến giải vượt trội, chẳng bị các vị khác che lấp, tức là từ khoa này trở đi, phán định là Lưu Thông Phần. Vì sao nói [cách nhìn của vị này] là vượt trội? Kinh chép “vân hà vị nhân diễn thuyết?” (vì người khác diễn nói như thế nào?), câu ấy đã nêu rõ rành rành phương pháp hoằng dương kinh này. Phán định đây là phần Lưu Thông, phù hợp khít khao ý chỉ của kinh. Vì vậy, tôi phán định khoa kế tiếp dựa theo cách [nhận định] ấy. 

Khoa này chia thành hai phần: 


1) Lưu thông bằng cách chỉ bày, khuyên lơn. 


2) Kết lại phần lưu thông. 

Phần thứ nhất lại chia làm hai phần: 

1) Chỉ bày lợi ích do lưu thông. 

2) Chỉ bày phương cách lưu thông. 

2.3.1. Lưu thông bằng cách chỉ bày, khuyên lơn

2.3.1.1. Chỉ bày lợi ích do lưu thông

2.3.1.1.1. Dẫn tài thí [để nói rõ] 


(Kinh) Tu Bồ Đề! Nhược hữu nhân dĩ mãn vô lượng A-tăng-kỳ thế giới thất bảo, trì dụng bố thí.


(經)須菩提！若有人以滿無量阿僧祇世界七寶，持用布施。


(Kinh: Tu Bồ Đề! Nếu có người lấy bảy báu đầy ắp trong vô lượng A-tăng-kỳ thế giới đem dùng bố thí).


A-tăng-kỳ (Asaṁkhya, Asaṁkhyeya) được phương này dịch là Vô Số. Nay không chỉ là Vô Số mà là Vô Lượng Vô Số. Dùng bảy báu đầy ắp vô lượng vô số thế giới để bố thí, có thể biết phước đức ấy thù thắng. Sở dĩ dẫn chuyện tài thí là để nêu rõ pháp thí trong phần kinh văn kế tiếp càng thù thắng hơn nữa. Hai chữ “trì dụng” (đem dùng) được sử dụng ở đây chẳng ngại thừa thãi là vì lẽ gì? Dụng ý là dẫn khởi câu “trì ư thử kinh” (trì kinh này) trong đoạn kinh văn sau đó, hàm ý: Tuy cùng hành bố thí, nhưng phước đức bất đồng, do vật được dùng để bố thí bất đồng vậy. Một đằng là dùng của báu, một đằng là dùng pháp bảo. Dùng của cải trong vô lượng số thế giới [để bố thí] chẳng bằng trì một quyển kinh, thậm chí một bài kệ bốn câu [trong kinh ấy]. Tài thí chỉ cứu thân mạng của con người, pháp thí có thể cứu huệ mạng của mọi người. Pháp thí cứu người triệt để, nhưng chẳng phải là nói có thể phế trừ tài thí; chính là nói của cải như huyễn, như hóa, nhưng phàm phu tham chấp chuyện ấy, chẳng biết tham dục vô cùng, của cải hữu tận! Nếu hiểu rõ Phật pháp, sẽ biết mọi chuyện trong thế gian, không gì chỉ là mộng, huyễn. Được tài thí ngõ hầu trừ khổ. Hành tài thí thì phước cũng tăng thượng. Hơn nữa, trong hết thảy các pháp hữu vi, [thứ khiến cho chúng sanh] khó thấy thấu suốt nhất là của cải; do vậy, dẫn chuyện này để nói. Phàm hết thảy những chỗ dẫn tài thí để so sánh sự thù thắng, đều có cùng ý này. Hãy nên lãnh hội như thế! 

2.3.1.1.2. Nói về pháp thí

(Kinh) Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân, phát Bồ Tát tâm giả, trì ư thử kinh, nãi chí tứ cú kệ đẳng, thọ trì, độc tụng, vị nhân diễn thuyết, kỳ phước thắng bỉ. 


(經)若有善男子、善女人，發菩薩心者，持於此經，乃至四句偈等，受持讀誦，為人演說，其福勝彼。

(Kinh: Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân phát tâm Bồ Tát, trì kinh này, thậm chí một bài kệ bốn câu v.v… thọ trì, đọc tụng, vì người khác diễn nói, phước ấy hơn phước người trước). 


Cổ bản và Đại Tạng Kinh đời Tống đều ghi là “phát Bồ Tát tâm giả”, bản lưu thông sửa Bồ Tát thành Bồ Đề, hãy nên vâng theo cổ bản. Vì sao vậy? Kinh dạy “chẳng thể độ mình, mà muốn độ người khác trước, chính là Bồ Tát phát tâm”. Nói là Lưu Thông, [chính là] chú trọng nơi pháp thí, lợi ích chúng sanh. Vì thế nói là “phát Bồ Tát tâm” để nêu rõ ý lưu thông. Hãy nên biết “Bồ Đề tâm” hàm nghĩa rất rộng, không chỉ là một chuyện pháp thí! Ở đây, do sắp chỉ dạy cách lưu thông, cho đặc biệt nêu ra “phát Bồ Tát tâm” để nói, hoàn toàn hô ứng với câu “vị nhân diễn thuyết” (vì người khác diễn nói) trong đoạn sau đó. 


“Tứ cú kệ đẳng”: Đẳng (等, vân vân) là như nửa bài kệ, hoặc một câu. [Trong cách tính kính thước của một một văn bản thời cổ Ấn Độ], cứ bốn câu [bất luận dài hay ngắn, có vần hay không vần] là một Kệ, hai câu là nửa kệ. Trong kinh thường nói “bán kệ tức khả chứng đạo” (do nửa bài kệ liền có thể chứng đạo). Như kinh văn đối với nửa bài kệ “bất thủ ư tướng, Như Như bất động” (chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động) trong phần sau, nếu có thể tin, nhận, phụng hành, sẽ tiến thẳng đến chỗ có của báu, huống hồ toàn bộ bài kệ, huống hồ toàn thể bản kinh! 

 Chữ Trì trong “trì ư thử kinh” có nghĩa là “vâng giữ”, có ý nghĩa khác biệt với “thọ trì” trong câu sau đó. Câu “thọ trì” là tự lợi, câu “diễn thuyết” là lợi tha. Đúng như pháp mà thọ trì, sẽ có thể ngộ nhập Vô Sanh. Bố thí mà chẳng trụ tướng, phước đã hơn hẳn người trước. Huống hồ lại vì người khác diễn nói kinh này, hành pháp thí chẳng trụ tướng ư? Kinh này vừa mở đầu liền nói “độ vô biên chúng sanh nhập Vô Dư Niết Bàn”, nay vì người khác diễn nói kinh này, tức là dùng pháp Vô Dư Niết Bàn để bố thí, há bố thí bảy báu của người kia có thể sánh bằng ư? Phần mở đầu kinh lại nói “bố thí chẳng trụ tướng”, thì nghe nói “chẳng trụ tướng” như vậy, sự bố thí ấy há chỉ là dùng bảy báu đầy ắp vô lượng số thế giới để bố thí mà thôi! Nói chung, hoằng dương kinh này chính là tiếp nối hưng thịnh dòng giống Phật, chúng sanh đạt được lợi ích chẳng thể nghĩ bàn! Phước ấy vượt trội [phước đức của] tài thí cần đợi nói nữa ư? Ý chỉ của kinh là coi trọng lưu thông pháp bảo vô thượng; do vậy, tiếp theo đó chỉ chuyên dựa theo diễn nói để luận. Lại còn nói rõ diễn nói như thế nào, [khiến cho thính chúng] sẽ tự hiểu rõ thọ trì như thế nào. Nói một bên chính là gồm thâu cả hai bên vậy. 

2.3.1.2. Chỉ bày phương cách lưu thông 

2.3.1.2.1. Trực chỉ bản tánh 

(Kinh) Vân hà vị nhân diễn thuyết? Bất thủ ư tướng, Như Như bất động.


(經)云何為人演說？不取於相，如如不動。

(Kinh: Vì người khác diễn nói như thế nào? Chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động).

“Vân hà vị nhân diễn thuyết” (Vì người khác diễn nói như thế nào) là lời hỏi; trong ấy, chứa đựng hai nghĩa: 

- Một là hỏi người diễn nói phải nên làm như thế nào? 

- Hai là hỏi hãy nên diễn thuyết ý nghĩa của kinh như thế nào? 

Hai câu “bất thủ ư tướng, Như Như bất động” chính là khai thị khuôn phép phải nên tuân thủ cho cả hai điều [thắc mắc] ấy. Lấy “thuyết” để nói, phải nên đối với các tướng năng thuyết (người có thể nói), sở thuyết (pháp được nói), và người nghe nói đều chớ nên chấp giữ. Đó gọi là “dĩ bất sanh diệt tâm thuyết Thật Tướng pháp” (dùng tâm chẳng sanh diệt để nói pháp Thật Tướng). Kinh này chính là pháp Thật Tướng; vì thế, người nói phải nên dùng cái tâm chẳng sanh diệt để nói. Cái tâm chẳng sanh diệt chính là bản tánh, nó được diễn tả là “Như Như bất động”. Ý nói: Diễn nói Bát Nhã rất sâu, hãy nên tam luân thể không. Lại còn hãy nên xứng tánh mà nói, chỉ thẳng nguồn tâm, sẽ có thể khiến cho người nghe từ ngay Văn Tự Bát Nhã mà khởi Quán Chiếu Bát Nhã, ngộ Thật Tướng Bát Nhã. Trong lời ấy, hàm nghĩa: Chớ nên nói xằng bậy, mà cũng chớ nên nói nông cạn! 


Lấy chuyện diễn nói kinh này để luận, nghĩa thú trong kinh này quá sâu, quá rộng. Trong phần trước đã nói “nhất thiết chư Phật giai tùng thử kinh xuất” (hết thảy chư Phật đều từ kinh này mà ra), tức là những điều được nói trong kinh này đều là pháp để thành Phật! Có thể biết độ sâu của kinh này! Lại nói “pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật đều từ kinh này mà ra”, tức là hết thảy Phật pháp chẳng thể ra ngoài những điều được nói trong kinh này! Có thể biết mức rộng của kinh này. Vậy thì muốn vì người khác diễn nói, nếu chẳng nắm được phương cách cốt lõi trọng yếu, không chỉ là chẳng thể đảm đương sự to lớn, mà còn là tán loạn, chẳng quy hướng được, người nghe khó thể đạt được lợi ích nơi pháp! Vì thế, chỉ dạy chỗ cốt lõi trọng yếu trong ý nghĩa của kinh bằng hai câu sau đó, có thể thấy hai câu kệ ấy chính là ý chỉ trọng yếu của kinh này, mà cũng là ý chỉ chánh yếu của hết thảy Phật pháp. Tánh, tu, sự, lý được nói trong ngàn kinh vạn luận đã được gồm thâu trọn hết trong hai câu kệ ấy! 


Nếu hiểu sâu hơn nữa, [sẽ thấy] bề ngoài là khai thị diễn nói như thế nào, cốt tủy bên trong là khai thị thọ trì như thế nào? Vì sao nói như vậy? Bởi diễn thuyết như thế, ắt là trước đó đã có thể thọ trì như thế! Nếu không, há có thể diễn nói ư? Hơn nữa, vì người khác diễn nói chính là vì muốn cho họ thọ trì như thế, sẽ lãnh hội như thế. Nhìn từ đó, hai câu kinh văn “bất thủ ư tướng, Như Như bất động” uẩn tàng ý nghĩa sâu rộng cũng đã rõ lắm rồi! Nay tôi sẽ theo từng tầng mà mổ xẻ! 


Trước hết, hãy nên biết: Hai câu ấy chính là lời quy kết của cả bản kinh, mà cũng là lời nêu tỏ [ý nghĩa chánh yếu] của cả bản kinh. Thế nào là quy kết? Bộ kinh này từ đầu đến đuôi, những điều đã nói chẳng ngoài ý nghĩa “không giữ lấy”. Vừa nhìn là đã biết ngay, chẳng cần đợi phải dẫn chứng, cũng chẳng cần phải dẫn chứng thật cặn kẽ! Còn như các câu “nghĩa Như của các pháp, chẳng thật, chẳng hư, hết thảy các pháp đều là Phật pháp, pháp ấy bình đẳng…” đều là nghĩa Như Như. “Chẳng từ đâu đến, cũng chẳng đi về đâu” chính là nghĩa bất động. Nay bất quá dùng hai câu này để kết thúc ý nghĩa của cả bản kinh; do vậy, nói [hai câu ấy] là lời quy kết. 


Như vậy thì sao lại gọi là “lời nêu tỏ”? Những điều được nói trong toàn bộ kinh này, tuy đều [nhằm diễn tả] nghĩa này, nhưng được thấy rải rác. Nếu học nhân chưa thể dung hội, quán thông, sẽ [giống hệt như người] nhìn biển cả mà than dài, chẳng biết tiến nhập từ chỗ nào? Vì thế, bèn nêu tỏ rằng: Điểm trọng yếu trong cả bản kinh này chẳng ngoài tám chữ “chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động”! Người học sẽ từ đó mà tiến nhập. Sau đó, người nghe đều có thể có cái trọng yếu cốt lõi để noi theo, chẳng đến nỗi ngó trước, trông sau, tản mạn chẳng có chỗ quy về vậy! Đó gọi là “lời nêu tỏ”. 

Tiếp đó, hãy nên biết: Hai câu này đều nhằm nói lên công phu tu tập, mà cũng đều nhằm nói về hiệu quả thành tựu. Bởi lẽ, ắt phải là có thể “chẳng giữ lấy” thì mới có thể bất động. Nhưng cũng ắt phải có thể quán bất động thì mới có thể chẳng giữ lấy. Đó gọi “làm nhân quả cho lẫn nhau”. Nếu chỉ cho rằng “chẳng giữ lấy” là công phu tu tập thì ý nghĩa của kinh sẽ bị lệch lạc, chẳng toàn vẹn! Nay hãy theo thứ tự của kinh văn để nói. 


Nói tới “tướng” thì tướng là gì? Tướng được nói trong kinh rất ư là nhiều. Tướng lục trần như sắc, thanh v.v… Tướng Lục Độ: Bố thí v.v… Thân tướng, tướng cõi Phật, tướng trang nghiêm, tướng phước đức, tướng chúng sanh, tướng hóa độ chúng sanh, tướng Bồ Đề, tướng phát tâm, tướng thượng cầu, tướng hạ hóa, tướng nhân, tướng quả v.v… đếm chẳng thể xiết. Nói chung, hễ nói một pháp, sẽ có tướng của nó. Nay nói khái quát rằng: Phàm đối với tất cả tướng, hết thảy đều chẳng giữ lấy! Hãy nên biết: Nói một chữ Tướng thì pháp và phi pháp đều thâu nhiếp trong ấy. Vì thế, nói “chẳng giữ lấy tướng” sẽ xuyên suốt ý chẳng đoạn diệt tướng. Vì sao vậy? Đoạn diệt là tướng Không, cũng chẳng có gì bị giữ lấy. Hãy nên lãnh hội như thế. Đó gọi là do một mặt này, phải nên thấy được mặt kia. Hễ đọc kinh Phật, điều thứ nhất là phải biết lý này. Nếu chẳng lãnh hội câu “bất thủ ư tướng” (chẳng giữ lấy tướng) như thế, sẽ chẳng ứng hợp với câu “Như Như bất động” sau đó. 


Vì sao vậy? Không và Hữu là hai bên, hễ có một chút thiên lệch, sẽ chẳng phải là Như Như! Vì lẽ nào vậy? Hễ thiên vị bèn có giữ lấy, hễ giữ lấy là đã bị động. Nói chung, bất luận giữ lấy điều gì, hễ giữ lấy thì tâm động. Hễ giữ lấy bèn chấp tướng, chẳng phải là tánh Như Như. Kinh Viên Giác dạy: “Chủng chủng thủ xả, giai thị luân hồi” (Các thứ lấy, bỏ, đều là luân hồi). Luân hồi tức là cái tâm sanh diệt. Nếu có điều gì bị chấp giữ, ắt sẽ có cái bị xả. Vì sao lấy, bỏ? Do phân biệt, chấp trước! Phân biệt, chấp trước thì gọi là “tâm sanh diệt”. Do đó, nói “các thứ lấy, bỏ, đều là luân hồi” giống như nói “các thứ lấy bỏ là do đều có tâm sanh diệt phân biệt, chấp trước”. Vậy thì nếu có thể chẳng giữ lấy, ngay lập tức sẽ lìa cái tâm sanh diệt, sẽ ngay lập tức thấy tánh bất sanh bất diệt. Do đó, nói: “Bất thủ ư tướng, Như Như bất động”. 
Như Như bất động là tánh bất sanh, bất diệt. “Chẳng giữ lấy” chính là lời chân thật diễn tả vô trụ. Vô Trụ là lời diễn tả chân thật của bất động. Vì sao vậy? “Nhược tâm hữu trụ, tắc vi phi trụ” (Nếu tâm có trụ thì chẳng phải là trụ). Nói “phi trụ” là nói rõ nó động. Nếu “tâm có trụ tức chẳng phải là trụ”, giống như nói “hễ có giữ lấy thì là tâm động”. Vì thế, ắt phải chẳng giữ lấy điều gì thì sau đó mới chẳng bị động. Như Như là tên gọi khác của Chân Như, đều là nói về bản tánh. Nhưng lập ra hai danh xưng, vì Chân Như là nói về cái sẵn có, còn Như Như là nói về chứng đắc. Bởi lẽ, khi chứng tánh, ngoài Trí chẳng có Lý, ngoài Lý chẳng có Trí. Trí và Lý ngầm hợp, được gọi là Trí Như, Lý Như, nên nói là Như Như. Như Như có nghĩa là Năng lẫn Sở đều cùng mất. Do chẳng có năng chứng (chủ thể có thể chứng), chẳng có sở chứng (pháp được chứng), bèn vượt khỏi căn trần, linh quang riêng chiếu; do vậy, Tịch Chiếu đồng thời. Do khi Tịch thì Chiếu, khi Chiếu thì Tịch, cho nên vô tướng, vô bất tướng. Do tướng và bất tướng đều chẳng có, cho nên là bất sanh bất diệt. Do nó bất sanh bất diệt, nên là Như Như bất động. Nay đã chẳng giữ lấy tướng sanh diệt, cho nên tánh Như Như bất sanh bất diệt hiện tiền. Vì thế nói “bất thủ ư tướng, Như Như bất động” (chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động). 


Kinh Viên Giác dạy: “Nhất thiết chư chúng sanh, vô thỉ huyễn vô minh, giai tùng chư Như Lai, Viên Giác tâm kiến lập. Do như hư không hoa, y không nhi hữu tướng. Không hoa nhược phục diệt, hư không bổn bất động” (Hết thảy các chúng sanh, vô minh vô thỉ huyễn, đều từ các Như Lai, tâm Viên Giác thành lập, như hoa đốm trên không, nương hư không có tướng. Nếu hoa đốm lại diệt, hư không vốn bất động). Cái tâm Viên Giác của các đức Như là nói tới bản tánh mà Phật và chúng sanh cùng sẵn có. Nơi chúng sanh thì gọi là Như Lai Tạng. Như vậy thì câu này nói về cả thánh lẫn phàm, chẳng phải chỉ riêng nói theo phía Phật (nếu [người đọc hiểu câu ấy] chỉ nói về Phật, thì câu ấy sẽ không suông sẻ được). Ví như hoa đốm trên hư không, nương vào hư không mà có tướng. Ví như chúng sanh từ vô thỉ đến nay, do bất giác, nương vào tánh vốn sẵn Không Tịch, mà huyễn hiện thành tướng vô minh. Do vậy, có thể biết: Vô minh bất quá là huyễn tướng duyên khởi trong bản tánh, ví như hoa đốm trên hư không. Trong hư không vốn chẳng có hoa đốm, tức là “trong tánh vốn chẳng có vô minh” cũng đã rõ rồi. Nếu hoa đốm trên hư không diệt mất, hư không vốn bất động. Ví như nếu vô minh diệt, tánh vốn bất động. “Vốn bất động” là nói ngay trong khi vô minh hiện hữu, tánh ấy vốn chưa từng động. Hãy nên biết: Thông thường nói “tâm động” thì chính là vô minh động. Do vậy, càng có thể hiểu rõ lý “chỉ cần có thể chẳng giữ lấy tướng, thì bản tánh Như Như bất động sẽ ngay lập tức hiện ra”. Lại cũng biết “lấy, bỏ” chính là do vô minh, nhưng vô minh vốn là huyễn tướng. Vậy thì chẳng giữ lấy tướng, sẽ ngay lập tức là Như Như bất động. Do chẳng có “lấy, bỏ”, vô minh đã bị trừ khử! Vì thế, người học phải nên ngay trong lúc “chẳng giữ lấy” liền vô trụ, đau đáu đổ công dốc sức. Nếu không, dẫu muốn chẳng giữ lấy, cũng chẳng thể được! 


Đối với hai chữ Như Như, có vị giải thích chữ Như thứ nhất là tương tự, hoặc tương xứng, chữ Như kế tiếp là Chân Như. Ý nói: “Chẳng giữ lấy tướng thì mới tương xứng hoặc tương tự với Chân Như bản tánh mà tâm chẳng động”. Giải thích kiểu ấy chẳng thỏa đáng! Sách Đại Thừa Nghĩa Chương đã giảng rõ “Như Như còn gọi là Chân Như”. Hơn nữa, danh từ Như Như thường thấy trong các kinh Đại Thừa, phần nhiều là nói về cảnh giới của Phật, sao có thể nói là “tương tự” hoặc “tương xứng” cho được? Nếu muốn tách ra để giải thích, chữ Như thứ nhất có thể giải thích là “khế hợp”. Khế hợp Chân Như, đó gọi là Trí và Lý ngầm hợp. Hãy nên biết: Nếu [hiểu chữ Như thứ nhất] là “tương tự” hoặc “tương xứng” thì Thể là Thể, Trí là Trí, tướng Năng Sở rành rành, sao có thể nói “chẳng giữ lấy tướng” cho được? Vì thế, cách giải thích ấy thoạt nhìn thì chỉ cảm thấy nông cạn, nhưng suy xét kỹ, [rõ ràng là] hết sức chẳng phù hợp! Vì thế nói là “chẳng thỏa đáng!” 


Phật nói “ly huyễn tức giác” (lìa huyễn liền giác), chữ Giác chính là nói tánh Như Như bất động. Chữ Tức là nói “ngay lập tức chính là”, có thể thấy: Chỉ sợ chẳng thể chẳng giữ lấy! Nếu có thể chẳng giữ lấy, ngay lập tức sẽ hiện thành. Nay giải thích “chẳng giữ lấy tướng” là tương tự với tánh, rõ ràng là trái nghịch lời Phật, muôn phần chẳng thể nghe theo! 


Tôi vừa mới nói “người học hãy nên đối với hai chữ Bất Thủ (chẳng giữ lấy), thống thiết vận dụng công phu”, như vậy thì thế nào mới có thể chẳng giữ lấy? Quyết chớ nên xem thường tầng này, ắt phải nên suy xét kỹ lưỡng! Hãy nên biết: Chẳng giữ lấy tướng chính là lìa tướng. Kinh Viên Giác dạy: “Nhất thiết Bồ Tát, cập Mạt thế chúng sanh, ưng đương viễn ly nhất thiết huyễn hóa hư vọng cảnh giới, do kiên chấp trì viễn ly tâm cố. Tâm như huyễn giả, diệc phục viễn ly. Ly viễn ly huyễn, diệc phục viễn ly. Đắc vô sở ly, tức trừ chư huyễn” (Hết thảy Bồ Tát và chúng sanh đời Mạt, hãy nên xa lìa hết thảy cảnh giới huyễn hóa, hư vọng, do chấp trì chắc chắn tâm viễn ly. Cái tâm như huyễn cũng lại xa lìa. Lìa ‘xa lìa huyễn’, cũng lại xa lìa. Đạt được không có gì để lìa, tức là trừ các huyễn). Xét kỹ ý nghĩa của đoạn kinh này, có thể thấy công phu “lìa tướng” hoàn toàn do kiên trì. Kiên trì là nói đến cưỡng chế. Tầng công phu này thật sự chẳng thể thiếu! Nếu không, tập khí “giữ lấy tướng” từ vô thỉ đến nay sao có thể trừ được? 


Nhưng càng phải nên suy xét kỹ lưỡng, như thế nào thì mới có thể kiên trì chẳng giữ lấy? Muốn biết như thế nào thì mới có thể kiên trì chẳng giữ lấy, hãy nên trước hết biết chúng sanh vì sao giữ lấy? Chẳng có chi khác! Do có tâm phân biệt chấp trước “ta, người, chúng sanh, thọ giả”. Lại hãy nên biết: Tướng “tứ tướng” thật sự chẳng ngoài một ngã tướng, mà cội gốc của ngã tướng quả thật phát sanh từ ngã kiến. Càng phải nên suy xét cặn kẽ: Kiên trì chẳng giữ lấy cố nhiên đủ để trừ ngã kiến, nhưng chỉ có thể hàng phục, chẳng thể đoạn! Vì sao vậy? Do vô minh chưa phá. Hơn nữa, do vô minh, ngã kiến chưa đoạn, cũng rất đủ để phá hoại sự kiên trì. Như vậy thì chẳng dụng công nơi lìa vô minh, ngã kiến, sẽ chẳng thể được! Làm thế nào để có thể lìa? Chính là như trong phần trước đã dẫn kinh Viên Giác rằng “tri huyễn tức ly, bất tác phương tiện” (biết huyễn liền lìa, chẳng tạo phương tiện). Hai chữ Tri Huyễn trong lời ấy chính là phương tiện mầu nhiệm nhất để lìa vô minh, chẳng cần phải tìm phương tiện khác! 


Như vậy thì làm thế nào để có thể biết đó là huyễn? Kinh Lăng Nghiêm khai thị rõ ràng nhất. Kinh dạy: “Như Lai bổn khởi nhân địa, tối sơ phát tâm, tiên dĩ trực tâm chánh niệm Chân Như, thỉ năng viễn ly chư huyễn” (Nhân địa khởi đầu của Như Lai, trong lúc phát tâm ban đầu, trước hết là dùng trực tâm để chánh niệm Chân Như thì mới có thể xa lìa các huyễn). “Chánh niệm” tức là giác chiếu, tức là phải thẳng thừng giác chiếu bản tánh Chân Như thì mới có thể biết nó là huyễn. Do vậy, có thể thấy: Trước hết, ắt phải ngộ bản tánh Như Như bất động thì mới có thể chẳng giữ lấy tướng. Đấy là lý do trước đó đã nói hai câu kinh văn “bất thủ ư tướng, Như Như bất động”, làm nhân quả cho nhau, phải nên dụng công lẫn nhau, chớ nên chỉ cho rằng câu “bất thủ” là công phu tu tập, câu Như Như là hiệu quả thành tựu! 


Nói cách khác, không chỉ hãy nên hướng về “chẳng giữ lấy” để kiên trì, mà còn phải hướng về Như Như để giác chiếu. Hơn nữa, giác chiếu là tiền phương tiện của kiên trì; tức là muốn kiên trì chẳng giữ lấy, ắt trước hết phải nên tu giác chiếu. Nếu không, vô minh chưa đoạn, há có thể kiên trì? Do đó, kinh Viên Giác nói: “Nhất thiết Bồ Tát cập mạt thế chúng sanh, tiên đoạn vô thỉ luân hồi căn bản” (hết thảy Bồ Tát và chúng sanh đời Mạt, trước hết hãy đoạn căn bản luân hồi từ vô thỉ). Căn bản của luân hồi chính là vô minh, ngã kiến. Như vậy thì đoạn như thế nào? Trước đó đã chẳng dẫn kinh Viên Giác đấy ư? “Nhất thiết Như Lai bổn khởi nhân địa, giai y viên chiếu thanh tịnh giác tướng, vĩnh đoạn vô minh, phương thành Phật đạo” (Hết thảy Như Lai khởi đầu tu nhân đều nương theo giác tướng thanh tịnh viên chiếu để vĩnh viễn đoạn vô minh thì mới thành Phật đạo). Điều này có cùng ý nghĩa với đoạn kinh Lăng Nghiêm đã dẫn “tiên dĩ trực tâm chánh niệm Chân Như” (trước hết nên dùng trực tâm để chánh niệm Chân Như). 

Ví như thoạt đầu do vô tri, lầm coi bạn ác là kẻ tâm phúc, nay đã biết hắn ác, muốn đoạn giao với hắn, nhưng do có mối quan hệ lâu ngày, chưa thể cắt đứt ngay được, phải trước hết gây bất hòa với hắn, sau đó mới có thể đoạn tuyệt! Ở đây cũng giống như thế. Từ vô thỉ tới nay, lầm nhận vô minh huyễn thức là chân tâm, quan hệ chặt chẽ, lâu dài! Nay đã hoàn toàn vỡ lẽ, đại ngộ nó là sai trái, nếu chẳng liền nhanh chóng quay đầu, nhận biết chuẩn xác tự tánh thanh tịnh, mau chóng tiếp cận, tức là vẫn xen lộn với vô minh. Vì thế, giác tướng viên chiếu chính là trực tâm chánh niệm Chân Như, sẽ là tiếp cận chân tâm, mà tiếp cận chân tâm thì sẽ bất hòa với vô minh. Như thế thì mới mong vĩnh viễn đoạn vô minh được! 

Do vậy, công phu khẩn yếu hoàn toàn thuộc trong hai chữ Viên Chiếu. Viên Chiếu là gì? Ngay trong lúc như thế ấy, nhất tâm trạm tịch, vằng vặc phân minh. Đó gọi là Chiếu. “Viên” là chẳng dốc sức, chẳng phải là không dốc sức, chẳng chìm, chẳng nổi, sáng ngời như vầng trăng tròn riêng chiếu. Khi ấy, một niệm chưa dấy lên, thanh tịnh khôn sánh, trọn khắp cái Thể thanh lương. Đó là diện mục vốn sẵn có. Mới học thì chẳng có định lực. Trong một sát-na, niệm sau lại dấy lên. Chỉ cần dấy khởi giác chiếu, sẽ giống như cái cân, đầu này nâng lên thì đầu kia hạ xuống, lại thanh tịnh. Chú trọng sao cho miên mật, chẳng gián đoạn, khiến cho nó liên tục. Lâu ngày, sẽ có thể nhập Định. Còn như toàn thể Như Như bất động, há dễ gì liền có thể cấp tốc hiển lộ trọn vẹn ư? Nhưng dụng công như thế, sẽ tùy thuận tiến nhập. Hai câu trong kinh này chính là ý nghĩa đó. Không chỉ nên kiên trì hướng đến “chẳng giữ lấy”, mà còn phải hướng đến Như Như để giác chiếu. Khẩn yếu lắm đấy! 

Nay lại dẫn kinh Viên Giác để chứng minh ý nghĩa “bản tánh giác chiếu có thể trừ vô minh”. Kinh dạy: “Ư vô sanh trung, vọng kiến sanh diệt” (Trong vô sanh, hư vọng thấy sanh diệt). Đấy là nói tự tánh vốn sẵn bất sanh. Vốn sẵn bất sanh chính là vốn sẵn bất động. Sanh diệt tức là nói đến vô minh, ý nói: Trong tự tánh, vốn chẳng có vô minh. Nói “có vô minh” là do vọng kiến. Như thế thì nay biết bản tánh thanh tịnh giác chiếu; đó là chánh kiến. Tà, chánh chẳng cùng tồn tại. Chánh kiến hưng khởi, vọng kiến sẽ trừ. Vì thế, kinh ấy lại nói: “Như Lai nhân địa tu Viên Giác giả, tri thị không hoa, tức vô luân chuyển, diệc vô thân tâm thọ bỉ sanh tử. Phi tác cố vô, bản tánh vô cố” (Nơi nhân địa, Như Lai tu Viên Giác, biết là hoa đốm trên không, liền chẳng có luân chuyển, cũng chẳng có thân tâm nhận chịu sanh tử. Do chẳng làm, nên không có, vì bản tánh chẳng có). Sanh tử chính là sanh diệt. Đấy là nói tự tánh vốn bất sanh, cho nên cũng bất diệt. Vì thế nói “bản tánh chẳng có”, cũng chính là chẳng có thân tâm để tiếp nhận sanh tử, do bản tánh vốn chẳng có sanh diệt, trọn chẳng phải là tạo tác khiến cho chẳng có. Do vậy, hãy nên phát tâm giác chiếu “tánh vốn chẳng sanh”. 

Vì thế nói “nhân địa tu Viên Giác”, “nhân địa” là nói về lúc phát tâm tu hành. Chữ Tu là nói đến giác chiếu. Viên Giác là nói “tánh vốn chẳng sanh”. Tu như thế, sẽ biết hết thảy huyễn tướng sanh diệt, đều là hoa đốm trên hư không, Có tức là chẳng phải Có. Đã biết như thế, sẽ chẳng bị chuyển. Chẳng chuyển tức là bất động. Do vậy nói “tri thị không hoa, tức vô luân chuyển” (biết là hoa đốm trên hư không sẽ chẳng bị luân chuyển). Hai câu ấy có cùng nghĩa với “tri huyễn tức ly” (biết huyễn liền lìa). Đã biết huyễn liền lìa, cho nên cũng chẳng có thân tâm để tiếp nhận sanh tử, tức là pháp tánh Như Như. Nhìn gộp chung các phần kinh văn đã dẫn trên đây, sẽ có thể hiểu rõ: Trực tiếp hướng đến chỗ “vốn bất sanh” để giác chiếu chính là diệu pháp để trừ vô minh  vậy! 


Thế nào là “chỗ vốn bất sanh”? Tức là khi chưa dấy niệm, bèn giác chiếu. Niệm còn chưa dấy lên, sao gọi là tướng? Sao lại có giữ lấy? Nếu thật sự có thể [giác chiếu] miên mật, chẳng gián đoạn như thế, sẽ tự nắm chắc “chẳng giữ lấy”. Nói chung, một mặt hướng về chỗ bất động, nhiếp tâm giác chiếu nhằm thành tựu “chẳng giữ lấy”. Mặt khác thì khi gặp duyên, bèn kiên trì “chẳng giữ lấy” hòng viên mãn sự bất động ấy, ngõ hầu tánh thể Như Như có chỗ tiến nhập. Kinh Lăng Nghiêm cũng nói giống như vậy, như nói: “Chư tu hành nhân, bất năng đắc thành Vô Thượng Bồ Đề, nãi chí biệt thành Thanh Văn, Duyên Giác, cập ma quyến thuộc, giai do bất tri nhị chủng căn bản, thác loạn tu tập. Vân hà nhị chủng? Nhất giả, vô thỉ sanh tử căn bản, tắc nhữ kim giả, dữ chư chúng sanh, dụng phan duyên tâm vi tự tánh giả. Nhị giả, vô thỉ Bồ Đề Niết Bàn, nguyên thanh tịnh thể, tắc nhữ kim giả, thức tinh nguyên minh, năng sanh chư duyên. Duyên sở di giả, do chư chúng sanh khiển thử bổn minh, tuy chung nhật hành, nhi bất tự giác, uổng nhập chư thú” (Những người tu hành chẳng thể được thành Vô Thượng Bồ Đề, cho đến chẳng thành Thanh Văn, Duyên Giác, mà thành quyến thuộc ma, đều do chẳng biết hai loại căn bản, lầm loạn tu tập. Thế nào là hai loại? Một là căn bản sanh tử từ vô thỉ, cho nên ông và các chúng sanh dùng cái tâm phan duyên, ngỡ là tự tánh. Hai là Bồ Đề Niết Bàn từ vô thỉ vốn là cái thể thanh tịnh, nhưng nay ông do thức tinh nguyên minh
 có thể sanh ra các duyên, nhưng [cái thức ấy] chẳng thể nhận biết chân tánh, là do các chúng sanh đã đánh mất sự sáng suốt sẵn có, cho nên tuy suốt ngày vận dụng [tác dụng của chân tánh] mà chẳng tự hiểu biết, oan uổng vào trong các đường). 

Ở đây nói cái tâm phan duyên, tức là cái tâm bất giác vọng động. Từ “nguyên minh tịnh thể” cho đến “duyên sở di giả” chính là nói tới bản tánh Như Như bất động. Kinh ấy lại dạy: “Vân hà nhữ kim dĩ động vi thân, dĩ động vi cảnh. Tùng thỉ kịp chung, niệm niệm sanh diệt, di thất chân tánh, điên đảo hành sự, tánh tâm thất chân, nhận vật vi kỷ, luân hồi thị trung, tự thủ lưu chuyển” (Cớ sao nay ông lấy động làm thân, lấy động làm cảnh? Từ đầu cho đến cuối, sanh diệt trong mỗi niệm, bỏ sót mất chân tánh, xử sự điên đảo, tánh tâm mất lẽ thật, ngỡ vật là chính mình, luân hồi trong ấy, tự giữ lấy sự lưu chuyển). Đoạn này nói càng rõ ràng: Tức là khi sơ phát tâm, hãy nên phân biệt chân vọng, hướng thẳng về chỗ vốn bất động để giác chiếu, chẳng đến nỗi bỏ sót sự sáng suốt sẵn có, oan uổng vào trong các đường, tự giữ lấy sự lưu chuyển.

Hãy nên biết: Giác chiếu như thế cũng cần phải nhiếp tâm. Nhiếp tâm cũng chẳng phải là vô niệm, mà cũng chẳng phải là rốt ráo vô tướng, hay chẳng giữ lấy, nhưng phàm phu chẳng nhờ vào đấy, sẽ chẳng có chỗ để thực hiện [tu tập]. Đó gọi là pháp môn “dùng huyễn trừ huyễn”. Do pháp này tuy cũng là huyễn, nhưng tùy thuận Chân Như. Do cái tâm tu nhân chẳng giống những cách “động niệm, giữ lấy tướng” khác, cho nên đạt được cái quả khác biệt rất lớn! Hơn nữa, pháp này bất quá là phương tiện để khởi đầu thực hiện, tuy là pháp môn tùy thuận Chân Như, nhưng năng chiếu và sở chiếu cũng sẽ thuận theo từng bước [tu tập] mà trừ sạch. Đó gọi là “có giác, có chiếu thì đều gọi là chướng ngại”. Vì thế, ắt phải lìa rồi lại lìa, đạt đến “không có gì để lìa” thì mới trừ các huyễn. Hãy nên biết như thế! 

Nói chung, “Như Như bất động” chính là nghĩa bất sanh. “Chẳng giữ lấy tướng” tức là nghĩa vô trụ. Trước hết, cần phải giác chiếu “vốn bất sanh” thì mới có thể vô trụ. Còn như “chẳng trụ vào đâu” bèn chứng Vô Sanh, dụng công lẫn nhau; đó là môn trọng yếu. Hơn nữa, dụng công như thế, sẽ quán triệt cho tới cùng. Từ lúc mới khởi sự tu tập, cho đến [đạt tới các địa vị] Trụ, Hạnh, Hồi Hướng, Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, đều chẳng ngoài điều này. Vì thế nói: “Ly nhất thiết chư tướng, tắc danh chư Phật” (Lìa hết thảy các tướng thì gọi là chư Phật), “nhất thiết chư Phật tùng thử kinh xuất” (hết thảy chư Phật từ kinh này mà ra). Trên đây đã đặc biệt dẫn hai kinh Lăng Nghiêm và Viên Giác để chứng minh nghĩa ấy, cũng đủ thấy pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề đều từ kinh này mà ra!

Tiến hơn bước nữa! Kinh này lấy “vô trụ phá ngã” làm ý chỉ trọng yếu. Có thể thấy toàn bộ bản kinh đều nhằm nói rõ nghĩa “muốn phá vô minh, hãy đừng nên giữ lấy tướng”. Nửa bộ sau nói “các pháp nhất như”, nói “hết thảy đều đúng” v.v… chính là diễn tả rõ rệt nghĩa “Như Như bất động”, hòng khiến cho [người nghe] thông đạt pháp vô ngã, mà nói là “thông đạt” thì trước hết dạy khai tri kiến của Phật. Từ đấy trở đi, lại giảng thông suốt nghĩa “duyên sanh tánh Không”. Khoa này đã dùng hai câu “bất thủ ư tướng” (chẳng giữ lấy tướng) để khai thị người học hãy nên giác chiếu bản tánh Như Như bất động. Khoa sau lại khai thị dùng quán pháp duyên sanh, phù hợp khít khao với nửa bộ sau thuộc phần Chánh Tông: Trước là nêu rõ Như Như, sau là nói “có cùng một nghĩa thú với duyên sanh”. Đó chính là chỉ ra ý chỉ trọng yếu của cả bộ kinh thuộc nửa bộ sau. 

Người diễn thuyết nếu chẳng thông đạt ý nghĩa trong nửa bộ sau, sẽ chẳng nắm được yếu lãnh của nửa bộ đầu. Người thọ trì mà nếu chẳng biết nhập quán như nửa bộ sau đã nói, cũng lại chẳng nắm được yếu lãnh (cương lãnh chủ yếu)! Đấy là ý chỉ sâu xa của đức Thế Tôn, hãy nên tột bậc thấu hiểu. Cho đến khoa này, lại dạy giác chiếu bản tánh, khoa sau dạy quán pháp duyên sanh, càng thiện xảo hơn nữa, càng then chốt hơn nữa. Đấy chính là Phật tri, Phật kiến, học nhân phải gấp nên thông đạt như thế. Bởi lẽ, phàm phu toàn thể là vô minh. Tuy nói là “giác chiếu bản tánh”, nhưng diện mục của bản tánh ẩn kín đã lâu, không gì chẳng phải là vô minh đen kịt mà thôi! Vậy thì làm thế nào đây? Nay khai thị rằng: “Hãy nên trước hết quán các pháp duyên sanh để làm phương tiện”. Vì thế, khoa sau bèn kết luận rằng “ưng tác như thị quán”, ý nói: Phải nên quán như thế. Vì sao vậy? Quán các pháp duyên sanh tức là quán tướng Không của các pháp. Nếu khi tướng đã là Không, há còn giữ lấy ư? Sẽ là Như Như bất động, há chẳng đáng gọi là “thiện xảo” ư? Cũng chẳng đáng gọi là “then chốt” ư? Nghĩa này sẽ được đàm luận cặn kẽ trong khoa sau. 

Chữ Diễn trong “diễn thuyết” có thâm ý trong ấy. “Diễn” là diễn dịch (演繹)
, ý nói: Nghĩa lý trong kinh u huyền sâu thẳm, người nói kinh bèn vạch trần chỗ vi tế, nêu tỏ chỗ ẩn tàng, trích dẫn rộng rãi để tuyên dương, cốt sao nghĩa lý được nêu bày cặn kẽ, thông suốt, thì mới chẳng uổng công nói vậy. Nói hết thảy các kinh thì đều phải nên tuân theo khuôn phép ấy.



2.3.1.2.12. Quán pháp duyên sanh


(Kinh) Hà dĩ cố? Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh, như lộ, diệc như điện, ưng tác như thị quán. 


(經)何以故？一切有為法，如夢幻泡影，如露亦如電，應作如是觀。


(Kinh: Vì sao vậy? Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương cũng như chớp, hãy nên quán như thế). 

“Hà dĩ cố?” là hỏi nguyên do “chẳng giữ lấy tướng”, nguyên do có hai nghĩa như sau: 

1) Vì sao chẳng giữ lấy? Ba câu đầu của bài kệ trên đã đủ để giải đáp. 

2) Làm thế nào để có thể chẳng giữ lấy? Cần phải dùng trọn bài kệ thì mới đủ để giải đáp, nhưng chú trọng vào câu thứ tư. Nay tôi giả lập một cuộc vấn đáp để nói rõ. 

Hỏi: Vì sao mà chẳng giữ lấy? Đáp: Do hết thảy sự tướng hữu vi đều là duyên tụ tập bèn sanh, duyên tán thì diệt. Biến hóa vô thường, nắm bắt chẳng được, giống như mộng, huyễn, bọt nước, hình bóng, sương, tia chớp vậy, tợ hồ là có, nhưng thật sự chẳng có! 

Hỏi: Vậy thì làm thế nào để có thể chẳng giữ lấy? Đáp: Hãy nên đối với hết thảy pháp hữu vi, coi chúng như mộng, huyễn, bọt nước, hình bóng, sương, tia chớp, biết bản thể của chúng chính là Không, chẳng sanh tham chấp, sẽ có thể chẳng giữ lấy! 

Do những điều vừa nói trên đây, ý chỉ chánh yếu của khoa này đã rõ rồi, nay tôi sẽ lại nói cặn kẽ. Hãy nên biết Như Như bất động là tánh chân thật, cũng được gọi là “pháp vô vi bất sanh bất diệt”. Phần trước đã nói: “Nhất thiết hiền thánh giai dĩ vô vi pháp nhi hữu sai biệt” (Hết thảy hiền thánh đều do pháp vô vi mà có sai biệt). Nay chẳng dạy quán chân tánh Như Như bất động của pháp vô vi, mà dạy quán huyễn tướng duyên sanh chẳng thật của pháp hữu vi là vì sao? Đó là do đức Thế Tôn biết rõ căn bệnh của phàm phu, đặc biệt khéo mở ra phương tiện. Trong ấy, có hai nghĩa trọng yếu: 

1) Sở dĩ phàm phu là phàm phu, chẳng có gì khác! Trái nghịch giác, xuôi theo trần lao, hướng ra ngoài rong ruổi tìm cầu. Vì sao hướng ra ngoài rong ruổi tìm cầu? Chẳng có gì khác! Do phân biệt huyễn tướng, tham chấp huyễn tướng đó thôi! Cớ sao phân biệt tham chấp? Chẳng có gì khác! Lầm tưởng hết thảy các pháp hữu vi là chân thật. Do bởi lẽ đó, càng mê càng sâu, chẳng chịu quay đầu, vĩnh viễn bị luân chuyển. Vì thế, nay bước đầu nhập môn, bèn dạy trước hết hãy quán sâu xa hết thảy pháp hữu vi như mộng, như huyễn, như bọt nước, như hình bóng, như sương, như tia chớp, không gì chẳng là hư giả, hết thảy đều là Không, rốt cuộc chẳng đạt được gì! Cái đạt được chỉ duy nhất là mùi vị đắng cay mà thôi! Hơn nữa, cái khổ ấy vô cùng, có nói cũng chẳng nói được! Đó gọi là “vạn ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân” (muôn thứ chẳng mang được, chỉ có nghiệp theo thân). Nếu có thể thường quán như thế, hiểu rõ lý “đều là Không”, ngõ hầu chẳng còn bị lường gạt nữa, để có thể tâm ý kiên quyết hồi quang phản chiếu! Đó là lý do muốn quán chân tánh vô vi, trước hết phải nên quán huyễn tướng của hữu vi. Đấy là nghĩa trọng yếu thứ nhất, ắt phải nên hiểu rõ! 

2) Tánh quang của hết thảy phàm phu đã sớm bị vô minh ẩn lấp, giống như vầng mặt trời sáng rực, trọn bị mây đen che phủ, ánh sáng hoàn toàn tăm tối, chẳng thấy vầng thái dương nữa. Ở đây cũng giống như thế, vọng niệm lăng xăng, chưa từng tạm dừng. Nay muốn quán, mà năng quán (cái tâm quán) và sở quán (đối tượng được quán) không gì chẳng phải là vô minh, vọng thức, sao có thể quán thấy bản tánh cho được? Điều này chẳng khác gì mây đen đầy trời, chẳng thấy ánh sáng mặt trời, nhìn tới, nhìn lui, không gì chẳng là tướng tối tăm, rối ren; đấy là một đạo lý. Vì thế, kinh Viên Giác nói: “Dĩ luân hồi tâm, sanh luân hồi kiến, nhập ư Như Lai đại tịch diệt hải, chung bất năng chí” (Dùng cái tâm luân hồi để sanh kiến chấp luân hồi, vào trong biển đại tịch diệt của Như Lai, trọn chẳng thể đến được). 

“Luân hồi” có nghĩa là sanh diệt. “Tịch” là chẳng có âm thanh, ý nói: Chân Như chẳng thể dùng ngôn từ để diễn tả. “Diệt” là vô hình, tức là Chân Như chẳng thể dùng hình tướng để hiển lộ được! Theo chiều dọc tột cùng ba đời, theo chiều ngang trọn khắp mười phương, cho nên nói là Đại. Thể trọn đủ vạn đức, Dụng bao gồm vạn hữu, bèn nói là Hải (biển). “Như Lai đại tịch diệt hải” chính là bản tánh Như Như bất động. Phàm phu đáng thương toàn là cái tâm sanh diệt, dẫu phát tâm tác quán, vẫn là cái thấy sanh diệt. Nay muốn dùng cái tâm sanh diệt và cái thấy sanh diệt ấy để quán tánh hải viên giác bất sanh diệt, sẽ là hoàn toàn trái ngược. Vì thế nói “bất năng chí”. “Bất năng chí” là nói muốn đi về phương Bắc mà bánh xe lại xoay về phía Nam! 

Như vậy thì người tu Viên Giác muốn giác chiếu tánh Như Như bất động, há chẳng phải là trọn chẳng có chỗ thực hiện ư? Nay đức Thế Tôn đại từ bèn bảo rằng: “Đừng lo, có diệu pháp”. Pháp ấy như thế nào? Hãy nên quán các pháp là duyên sanh, sẽ tự có chỗ tiến nhập. Ý ấy chẳng khác nói: Thoạt đầu, chẳng cần cưỡng ép dứt bặt vọng niệm. Tuy muốn dứt, cũng chẳng thể được! Nhưng hãy nên hướng về hết thảy pháp hữu vi có tạo tác, có đối đãi để quan sát nó biến hóa, vô thường, giống như mộng, huyễn, bọt nước, hình bóng, sương, tia chớp, khiến cho cái tâm hiểu rõ: Hết thảy các pháp bất quá khi duyên tụ hội bèn hiện hữu, phát sanh huyễn tướng, thật ra, sanh chính là vô sanh. Từ đấy có thể biết: Bề ngoài tuy là muôn hình tượng la liệt, nhưng rốt cuộc bên trong chẳng có chi hết! Bất cứ lúc nào, bất cứ chỗ nào, hãy nên quán sát, giác chiếu như thế, sẽ có công đức chẳng thể nghĩ bàn! 

Công đức chẳng thể nghĩ bàn là gì? Hãy nên biết: Quán lý “các pháp duyên sanh”, nếu lãnh hội “bản thể của hết thảy các pháp là Không”, sẽ có thể khế nhập tướng Không của các pháp. Tướng Không do tự tánh hiển lộ. Vì sao vậy? Tướng Hữu thì các pháp sai biệt muôn ngàn, tướng Không thì các pháp nhất như. Các pháp nhất như chính là do tánh quang hiển hiện. Tánh quang hiển hiện tức là vô minh đã “minh” (sáng suốt). Tuy vô minh chưa chắc đã nhanh chóng đoạn sạch, chưa chắc đã nhanh chóng ngầm hợp với Như Như bất động, nhưng Trí và Lý đã ngầm hợp, thật sự dựa vào điều này. Vì sao vậy? Vọng niệm từ ngày nay trở đi mỏng dần. Đối cảnh, gặp duyên, chẳng dễ bị chúng xoay chuyển. Do vậy nói rằng: Quán các pháp duyên sanh, chẳng khác quán tướng Không của các pháp. Quán tướng Không của các pháp chẳng khác quán Như Như bất động. Nói cách khác, quán pháp hữu vi sanh diệt như mộng, như huyễn, sẽ bất tri, bất giác dẫn nhập pháp vô vi bất sanh bất diệt, công đức há có thể nghĩ bàn ư? Đây là nghĩa trọng yếu thứ hai, chúng ta phải nên hiểu rõ vậy! 

Gộp chung hai nghĩa trọng yếu trên đây, có thể thấy quán như thế ví như dùng cần trục [để nâng vật nặng], bốn lạng đánh bạt ngàn cân, chẳng tốn sức mảy may. Nhẹ nhàng, khéo léo, vén mây mù mà thấy trời xanh, thật sự là phương tiện thiện xảo! Bất Huệ kể từ khi học Phật tới nay, hai mươi năm trước, tuy tu đủ loại pháp, đủ loại tác quán, chẳng hề có tiến bộ mảy may! Một hôm, đối với bốn câu kệ này, bỗng có chút ngộ, nương theo đấy để tu Quán, thoạt đầu cũng dường như “tức”, dường như lìa, dường như hiểu rõ, có lúc mờ mịt, chưa thành khối được, trọn chẳng có công hiệu cho lắm. Kế đó, ngộ ra phải nên trong hết thảy các cảnh duyên mà cực lực tác ý quán sát, dẫu chuyện cực nhỏ, hoặc cực thuận lòng, hoặc lúc tột bậc trái ý, đều dùng đạo lý “như mộng, như huyễn” v.v… để ấn chứng. Ngay cả tu trì Phật pháp, cũng dùng đạo lý “như mộng, như huyễn” v.v… để ấn chứng. Đi, đứng, nằm, ngồi, chẳng lìa lý này. [Hành trì] thật lâu như thế, tuy công phu “chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động” còn nông cạn, nhưng thật sự kể từ khi tác quán như thế, cái tâm dần dần cảm thấy rỗng rang, đối với hết thảy các cảnh tướng, đã dần dần có thể bất động. Khi xem kinh, tầm mắt cảm thấy thông thoáng. Khi niệm Phật, cũng cảm thấy là thực tiễn. Nay tôi xin các vị hãy thử xem, ắt sẽ có thọ dụng. Hãy nên biết: Phàm phu lè tè sát đất muốn hồi quang phản chiếu mà bỏ cách này, sẽ không có chỗ nào để thực hiện, xin hãy trân trọng! 

Nay tôi tổng hợp ý nghĩa của khoa này và khoa trên đây để diễn nói: Đoạn trước nói “Như Như bất động” là nói tánh thể viên mãn hiển hiện. Luận đến rốt ráo, cần phải đạt tới địa vị Phật, thì mới có thể thực hiện viên mãn. Từ Sơ Trụ trở lên, bất quá là hiện từng phần. Vì thế bảo là Phần Chứng Giác. Nếu là người thuộc Tín vị (các địa vị thuộc Thập Tín), chỉ có thể phảng phất. Đó được gọi là Tương Tự Giác. Vì thế, người xưa có người giải thích chữ Như đầu tiên (tức chữ Như thứ nhất trong Như Như bất động) là “tương tự”. Nhưng ý nghĩa của câu kinh “Như Như bất động” là sơ phát tâm cho đến rốt ráo quán triệt đến tận cùng. Vì thế, chớ nên ngây ngốc giải thích [chữ Như thứ nhất] là “tương tự”. Hãy nên giải thích là Chân Như, thì sẽ có thể nhiếp trọn hết thảy. Bất luận tương tự mà hiện, hay phần chứng mà hiện, cho tới viên mãn hiển hiện, đều do “chẳng giữ lấy tướng” mà có. Vì thế, chữ Tướng, hay chữ Bất Thủ, ý nghĩa cũng đều là bao gồm sâu rộng, quán triệt đến tận cùng! Tướng thì chẳng luận Không, Hữu, cũng như “đôi bên cùng có”, “đôi bên cùng không”, đều được thâu nhiếp trong ấy. Tổng tướng thì là ngã chấp và pháp chấp. Đối với các tướng ấy, hết thảy chẳng chấp, chính là “chẳng giữ lấy”. Hơn nữa, ngay cả “chẳng giữ lấy” cũng lại chẳng giữ lấy! Tức là ngay cả Lìa cũng lìa, đạt được “không có gì để lìa”, tức là trừ các huyễn. Như vậy thì tánh thể Như Như bất động sẽ hoàn toàn phô bày! 


Nhưng phương pháp để thực hiện thì cần phải giác chiếu khi chưa khởi tâm động niệm, tức là quán bản tánh của Như Như bất động. Đấy chính là ý nghĩa dùng bất sanh bất diệt làm cái gốc để tu nhân trong kinh Lăng Nghiêm. Đó cũng gọi là ý nghĩa “nương vào tánh vốn Tịch để tu Chỉ, sau đó sẽ đắc Định. Nương vào tánh vốn Chiếu để tu Quán, sau đó sẽ đắc Huệ”. Nếu chẳng biết thực hiện từ chỗ này, sẽ là tu tập lầm loạn, tu mù luyện đui, ví như nấu cát thành cơm, vĩnh viễn chẳng thể thành! 
Tuy sơ học hoàn toàn là vô minh, quán chẳng thấy được, nhưng ắt phải nên hiểu sâu lý này, siêng năng chiếu trọn. Như phần trước đã nói “niệm trước đã diệt, niệm sau chưa sanh, chính ngay trong lúc đó, nhất tâm trạm tịch rành rẽ, rõ ràng”, đó gọi là Chiếu. “Viên” là chẳng phải dốc sức, chẳng phải không dốc sức, chẳng chìm, chẳng nổi. Đây chính là một tia huệ quang, là phương tiện tối sơ để biết huyễn liền lìa. Mặt khác lại vâng theo bài kệ này, quán hết thảy các pháp đều như mộng, huyễn, bọt nước, hình bóng, sương, tia chớp, duyên sanh chính là Không. Đấy lại càng là phương tiện nhất trong các phương tiện, đó gọi là “biết huyễn” vậy. Tốt nhất là hai thứ cùng kiêm tu! 

Do hai cách ấy, giúp lẫn nhau thành tựu. Bởi lẽ, giác chiếu bản tánh chính là dụng công nơi cội nguồn. Quán hết thảy các pháp chính là dụng công nơi cảnh duyên. Lại nữa, phép Quán trước phần nhiều có nghĩa là tu Định, phép Quán sau phần nhiều có nghĩa là tu Huệ. Định cố nhiên có thể sanh ra Huệ, nhưng nếu chẳng khai Huệ trước thì Định cũng chẳng thể thành. Vì thế, trong hỗ trợ, duyên sanh quán càng trọng yếu hơn. Do quán tưởng duyên sanh, sẽ có thể dẫn nhập Như Như bất động. Nghĩa ấy trong phần trước đã nói tường tận rồi! 

Hãy thử nghĩ câu “ưng tác như thị quán” (hãy nên quán như thế), có ý nghĩa “hết sức chẳng thể không làm điều này”, khẩn thiết dường nào? Chữ Tác khẩn yếu, hàm ý phải nên mười phần tác ý để quán vậy! Đức Phật nói kinh này vốn vì hàng phàm phu phát đại tâm mà nói. Hai câu kệ này chính là chỉ dạy hàng phàm phu đại tâm chỗ thực hiện để dụng công. Vì thế, hai phép Quán trước và sau cần phải chú trọng miên mật, thay đổi nhau mà hành. Hành lâu ngày, ắt sẽ có chỗ đạt được! 

Hai chữ Như Thị cố nhiên là nói “như mộng, như huyễn” v.v… trong phần kinh văn trước đó. Cần phải biết: Như mộng, như huyễn chính là nói tướng của pháp vốn Không, cũng chính là nói “tánh của các pháp nhất như”. Có thể thấy nói “như thị” quả thật chứa đựng ý vị “nhất như, đều là”. Do vậy, quán các pháp duyên sanh, sẽ liền có thể khế nhập Như Như bất động. Như vậy thì thực hiện phép Quán này, sẽ có thể tiến lên đến cùng, thấy thấu triệt bản tánh. Do đó nói “ưng tác như thị quán” (hãy nên nói như thế), sẽ giống như nói “quán hết thảy các pháp như mộng, như huyễn”, tức quán [các pháp hữu vi] đều nhất như, đều chính là. Vì vậy, hãy nên quán. [Đức Phật đã] ra rả khai thị, há có nên xem thường, đọc lướt qua ư? 

“Pháp hữu vi” chẳng phải chỉ là pháp thế gian, mà Phật pháp cũng được bao gồm trong ấy. Vì thế nói “nhất thiết” (hết thảy). Kinh Viên Giác dạy: “Sanh tử, Niết Bàn do như tạc mộng. Vô khởi, vô diệt, vô lai, vô khứ. Kỳ sở chứng giả, vô đắc, vô thất, vô thủ, vô xả. Kỳ năng chứng giả, vô tác, vô chỉ, vô nhậm, vô diệt. Ư thử chứng trung, vô năng, vô sở, tất cánh vô chứng, diệc vô chứng giả, nhất thiết pháp tánh, bình đẳng vô hoại” (Sanh tử, Niết Bàn giống như giấc mộng hôm qua. Chẳng khởi, chẳng diệt, chẳng đến, chẳng đi. Cái được chứng thì chẳng được, chẳng mất, chẳng lấy, chẳng bỏ. Cái có thể chứng thì chẳng làm, chẳng dứt, chẳng tùy ý, chẳng diệt. Trong sự chứng ấy, chẳng có Năng, chẳng có Sở, rốt ráo chẳng chứng, cũng không có người chứng, tánh của hết thảy các pháp bình đẳng, chẳng hoại). Trong ấy, xem hết thảy giống như mộng, huyễn rỗng không. Đó được gọi là “tướng Không của các pháp”, tức là ý nghĩa “chẳng giữ lấy tướng”, cũng chính là chỉ dạy “quán hết thảy như mộng, huyễn mà rỗng không, sẽ khế nhập Như Như bất động”. Vì thế, kết lại rằng: “Nhất thiết pháp tánh, bình đẳng bất hoại” (Tánh của hết thảy các pháp bình đẳng bất hoại). Bình đẳng chính là Như Như, “bất hoại” tức là bất động. Vì thế, đoạn kinh Viên Giác vừa mới được trích dẫn ấy chính là lời chú giải cho hai câu kệ trong kinh này. 

Nói chung, bất luận nhiễm pháp hay tịnh pháp, hễ đã có pháp ấy, bèn có đối đãi. Đã thành đối đãi, sẽ là hữu vi, sẽ có sanh diệt. Vì thế, đều là như mộng, như huyễn, nhưng muốn chứng pháp vô vi dứt bặt đối đãi, mà chẳng khởi tu từ pháp hữu vi đối đãi, sẽ chẳng thể được! Vì bỏ pháp này, sẽ chẳng còn có chỗ để thực hiện được! Không chỉ quán duyên sanh là pháp hữu vi; ngay cả giác chiếu bản tánh cũng là pháp hữu vi. Vì sao vậy? Giác chiếu tức là quán. Đã có năng quán (chủ thể có thể quán) và sở quán (đối tượng bị quán), liền trở thành đối đãi. Do có đối đãi, liền có tướng, liền rơi vào hữu vi. Những điều được nói trong kinh này đều là pháp vô vi. Lại còn nói rõ ràng: “Nhất thiết hiền thánh giai dĩ vô vi pháp nhi hữu sai biệt” (Hết thảy hiền thánh đều do pháp vô vi mà có sai biệt). Nay khi khai thị, diễn nói, thọ trì, bèn dạy hãy nên quán pháp hữu vi. Đấy là điểm then chốt lớn nhất trong ý chỉ của kinh, cũng chính là then chốt khẩn yếu trong học Phật. Hãy nên biết “vô vi” chính là nói “vô sở tác vi” (không có gì được thực hiện, [hiểu theo nghĩa] dẫu làm mà chẳng chấp, chứ chẳng phải là hoàn toàn không làm gì!) Nếu không làm gì cả, sao có thể trừ vọng? Sao có thể chứng chân? Sao có thể chuyển phàm? Sao có thể thành thánh? Vì thế, pháp vô vi cần phải thực hiện từ pháp hữu vi; do đó nói “ưng tác” (hãy nên làm). Chữ Tác hữu lực, đó là nghĩa trọng yếu thứ nhất phải nên hiểu rõ. Do vậy, pháp vô vi là mục đích, nhờ vào pháp hữu vi để làm đường nẻo. 

Nếu chỉ công nhận vô vi, coi thường, vứt bỏ hữu vi, thì chính là tự tuyệt. Nếu chấp hữu vi, chẳng biết vô vi, lại là tự vạch giới hạn. Trường hợp trước gọi là “chấp tánh phế tu”. Trường hợp sau là “chấp Sự mê muội Lý”. Đó là nghĩa trọng yếu thứ hai phải nên hiểu rõ. 

Tu pháp hữu vi mà chẳng chấp; đó là “vô vi”. Trừ điều này ra, chẳng có gì khác gọi là “pháp vô vi”. Do vậy, phần mở đầu kinh này liền nói “thật sự chẳng có chúng sanh được diệt độ” phát xuất từ “hãy nên độ trọn hết chúng sanh”. “Chẳng trụ nơi pháp” hãy nên phát xuất từ hành bố thí. Từ đó trở đi, chỉ thú của kinh không gì chẳng là như thế. “Độ chúng sanh, hành bố thí” là pháp hữu vi. “Chẳng diệt độ, chẳng trụ pháp” là pháp vô vi. Cách làm như thế, chính là dính dáng Hữu mà chẳng trụ Hữu, quán Không mà chẳng trụ Không. Dẫu suốt ngày hành Lục Độ vạn hạnh, suốt ngày giảng kinh, thuyết pháp, mà thật sự là suốt ngày Niết Bàn! 

Do vậy có thể biết: Chẳng giữ lấy pháp, hãy nên thực hiện từ chẳng giữ lấy phi pháp. “Tức phi” hãy nên thực hiện từ “thị danh”. “Chẳng chấp trước” hãy nên thực hiện từ “chẳng đoạn diệt”. Vô thật hãy nên thực hiện từ vô hư. Cho tới “chẳng thánh, chẳng phàm”, liền từ “có thánh, có phàm” mà thấy. “Chẳng một, chẳng khác” liền thấy từ “một, khác”. Chẳng đến, chẳng đi thấy từ đến, đi. Đó gọi là các pháp nhất như, là pháp bình đẳng. Cho tới bất sanh bất diệt sẽ từ sanh diệt mà thấy. Nghĩa này chính là “tuy sanh diệt nhưng thật sự chẳng sanh diệt, tuy chẳng sanh diệt mà thị hiện có sanh diệt”. Đó gọi là “chẳng trụ sanh tử, chẳng trụ Niết Bàn”. Ý chỉ Vô Trụ do vậy được rốt ráo viên mãn! 

Nhưng điều then chốt ở quán pháp duyên sanh như mộng, như huyễn, hiểu rõ chúng đều là Không; do vậy, vô trụ. Vì thế, phương tiện trọng yếu nhất của người học là phải nên quán như thế. Quán như thế, tức là chẳng phế hữu vi, chẳng trở ngại vô vi. Tự nhiên mà như vậy, giá và chiếu đồng thời. Từ Trung mà khế nhập biển tánh viên giác Như Như bất động! Một bộ kinh điển rất sâu, quy vào bốn câu kệ tột bậc bình đạm, tột bậc thân thiết. Hết thảy chúng sanh, bất luận lợi căn hay độn căn, đều có thể tùy thuận mà vào. Đó gọi là diệu pháp vô thượng quá sâu, trăm ngàn vạn kiếp khó gặp gỡ. Đó được gọi là “nghĩa chân thật”. 

Điều này cùng với các chuyện mặc áo, ăn cơm v.v… được trần thuật trong Tự Phần có cùng một nghĩa vị, đều là chỉ dạy “đạo chẳng xa người”, ở ngay trong cuộc sống thường nhật. Cần phải trong cuộc sống thường nhật, nhìn thấu suốt, nắm chắc. Thành Phật, thành Bồ Tát, sẽ ở ngay trong ấy. Tất cả các hạnh nguyện tự độ, độ người khác v.v... cho đến các chuyện như lễ Phật, tụng kinh, hãy nên coi như việc thường ngày, dẫu khốn đốn, bất an vẫn chẳng lìa, dẫu [tận tụy] thực hiện, lại như không làm chuyện gì, ngõ hầu gần với đạo! Do đó, nắm được bốn câu kệ ấy thì không chỉ nắm vững toàn bộ bản kinh, nắm được hết thảy Phật pháp, mà thành Phật, thành Bồ Tát cũng nắm được. Đó gọi là “hết thảy chư Phật và pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề của chư Phật đều từ kinh này mà ra”. Nay mới biết chư Phật và Phật pháp đều từ quán hết thảy các pháp hữu vi như mộng, huyễn, bọt nước, hình bóng, sương, chớp v.v… như thế mà ra vậy! 

Chúng ta may mắn đội ân Phật, được truyền trao diệu pháp này, chỉ có cách nương theo pháp này, thọ trì như thế, diễn nói như thế, khiến cho hết thảy chúng sanh đều nên quán như thế, đều chứng đắc Vô Sanh, thì mới hòng báo đáp đôi chút ân của đức Bổn Sư vậy. Tới đây, đã nói xong phần ý chỉ trọng yếu, còn như các thí dụ mộng, huyễn v.v… ý nghĩa hết sức tinh vi, hết sức vi tế, hết sức mầu nhiệm. Do vậy, quán điều này sẽ có thể chứng đạo. Nay tôi sẽ nói tỉ mỉ [các thí dụ ấy]. 

Trong kinh Phật, có nói rất nhiều thí dụ về pháp hữu vi. Ngoài các thí dụ như mộng, huyễn v.v…, còn có thành Càn Thát Bà, trăng trong nước, cây và cọc
, dây thừng và con rắn, hoa đốm trên hư không, sừng thỏ, lông rùa v.v… Ý chỉ chánh yếu không gì chẳng nhằm phô bày lý “vạn pháp đều là Không” để cảnh cáo phàm phu đừng tưởng lầm đó là thật, nhằm phá phân biệt, chấp trước, dẫn họ thoát khỏi chốn mê. Trong bản dịch kinh Kim Cang đời Ngụy, có nêu ra chín thí dụ, tức là “nhất thiết hữu vi pháp, như tinh, ế, đăng, huyễn, lộ, bào, mộng, điện, vân, ưng tác như thị quán” (hết thảy các pháp hữu vi, như tinh tú, che lấp, đèn, huyễn, sương, bọt nước, mộng, tia chớp, mây, hãy nên quán như thế). Bản dịch đời Tần nói ước lược thành sáu, tuy ít nhiều khác biệt, nhưng Lý là một! 

Trong sáu thí dụ, thí dụ về mộng là Tổng. Huyễn, bọt nước, hình bóng, sương, chớp là Biệt, đều nhằm nói rõ “như mộng”. Kẻ căn tánh tốt đẹp, vừa nghe thí dụ về mộng, đã có thể hiểu rõ bản thể của pháp duyên sanh chính là Không. Do sợ có kẻ chưa liễu giải, nên lại nói năm thí dụ như huyễn v.v… Nếu hiểu rõ năm thí dụ, sẽ có thể vỡ lẽ “vạn sự đều quy vào một giấc mộng”. Nói đến mộng thì đó là một pháp duyên sanh. Cổ nhân nói “nhật hữu sở tư, dạ hình chư mộng” (ngày suy nghĩ gì, đêm nằm mộng đó). Những điều suy nghĩ chính là duyên của nằm mộng, cũng có giấc mộng trọn chẳng suy nghĩ thì thế tục nói là “thác triệu” (托兆, điềm báo trong mộng). Thác triệu cũng là duyên để nhập mộng. Vì thế, mộng là pháp duyên sanh. 

Hễ có duyên, ắt có nhân. Cái nhân của nằm mộng là gì? Chính là ý thức (còn gọi là vọng tâm). Nếu chẳng có cái nhân ấy, duyên cũng chẳng thể nào gặp được! Vì thế nói “bậc chí nhân chẳng nằm mộng”, bởi người có đạo, tuy vọng tâm có thể chưa đoạn, nhưng ắt đã có thể hàng phục. Vì thế, ít mộng. Do vậy có thể biết: “Nhất thiết giai duy tâm sở tạo” (hết thảy chỉ do tâm tạo). 

Đáng thương phàm phu khi mộng cố nhiên là vọng tâm, dẫu ngay trong lúc được gọi là “tỉnh”, vẫn toàn là vọng tâm. Bởi lẽ, nói là “tỉnh”, nhưng vẫn là mộng như cũ! Vì sao vậy? Do trước nay cứ mê, chưa giác. Nếu đã giác, quyết chẳng đến nỗi chỉ biết bi, hoan, ly, hợp, được, mất, cùng quẫn, hanh thông trong mộng là giả, nhưng lại cho rằng bi, hoan, ly, hợp, được, mất, cùng quẫn, hanh thông lúc tỉnh là thật. Cần phải biết: Cái tâm trong khi tỉnh và cái tâm trong lúc mộng đều hư vọng, chẳng thật! Do vậy, khi tỉnh thì đủ loại cảnh ngộ, hoặc do mưu tính mà thành, hoặc là chuyện ngoài ý muốn, đều có cùng lý do với [đủ loại cảnh ngộ mà người nằm mộng sẽ thấy] khi nhập mộng do ban ngày suy nghĩ, hoặc do thần linh thác triệu! Nhưng nháy mắt đều là Không, trọn chẳng có gì để đạt được, cũng lại trọn chẳng có mảy may sai khác! Há chẳng phải là khi mộng chính là lúc tỉnh ư? Do đó cảnh cáo rằng “như mộng”! Nếu cứ mê luyến, so đo, phân biệt, chấp trước vào đấy, chẳng xả, đúng là “kẻ si nói mớ” vậy. Do vậy bảo: “Trước nay, chúng sanh bất giác”. Nay nói “như mộng” chính là kêu gào họ hãy mau chóng tỉnh giấc! Hoặc nói: Lý như mộng là nói về pháp thế gian, đúng là chẳng lừa gạt! Nhưng Vĩnh Minh Diên Thọ thiền sư nói “đại tác mộng trung Phật sự” (thực hiện Phật sự lớn lao trong mộng), vì sao cũng có thể quán Phật pháp như mộng? Ở đây, có bốn nghĩa trọng yếu, chớ nên không biết. Nói theo phía phàm phu thì có hai nghĩa: 

1) Quán Phật pháp như mộng có nghĩa là “chớ nên chấp trước”. Phật pháp trọng tại phá ngã. Nếu có chấp trước, sao có thể phá ngã cho được? Vì thế, phải nên triệt để trừ khử [chấp trước]. Phật pháp còn chẳng thể chấp, huống hồ pháp thế gian ư? 

2) Học Phật là để chứng tánh. Nếu chẳng chứng tánh, sẽ chẳng thể siêu phàm nhập thánh. Nhưng tánh thể không tịch; vì thế, hết thảy công phu tu tập, ắt phải nên quy vào “chẳng có gì để đạt được”, thì mới tương ứng tánh không tịch. Quán Phật pháp như mộng, nhằm dạy siêng tu Phật sự, nhưng quy vào “trọn chẳng thể đạt được”, ngõ hầu  Năng  lẫn 
Sở cùng mất, trí và lý ngầm hợp! 

Nói theo phía Phật, Bồ Tát, nghĩa này cũng có hai điều: 

1) Phật, Bồ Tát đều là người đã giác, thực hiện Phật sự lớn lao để rộng độ chúng sanh, mà có thể như chẳng hề thực hiện chuyện ấy, coi như nằm mộng, coi Niết Bàn như giấc mộng hôm qua. Do vậy, chẳng trụ Niết Bàn, thực hiện Phật sự lớn lao. Coi sanh tử như giấc mộng hôm qua, cho nên chẳng trụ trong sanh tử, mà thường ở trong Định. 

2) Bồ Tát thực hiện Phật sự, tự giác, giác tha. Còn như địa vị Phật đã giác rốt ráo, nhưng vẫn làm Phật sự, do vô tận chúng sanh vẫn còn đang trong mộng. Do lòng Bi đồng thể, chẳng tự cho là rốt ráo. Vì thế, thường hành Bồ Tát đạo, hiện thân trong chúng sanh chưa tỉnh giấc mộng lớn để làm Phật sự. Do vậy, tổ Vĩnh Minh nói “đại tác mộng trung Phật sự” (làm Phật sự lớn lao trong mộng). 

Gộp chung cả bốn nghĩa trên đây, có thể biết đại giác là thấy sanh tử và Niết Bàn vốn chẳng thể được, cho nên nói: “Sanh tử, Niết Bàn, giống như giấc mộng hôm qua”. Ý nói: Trụ trong sanh tử, cố nhiên là nằm mộng. Trụ trong Niết Bàn cũng là nằm mộng, ắt chẳng trụ vào đâu, đó là đại giác. Do vậy, nếu trụ trong pháp đã tu, trụ vào pháp được nói, trụ trong pháp đã đạt được, đều là nằm mộng mà thôi! Vì thế, chỉ thú của kinh này là “trụ trong vô trụ”. Do đó nói: “Ưng vô sở trụ nhi hành bố thí, ưng ly tướng phát Bồ Đề tâm” (Hãy nên chẳng trụ vào đâu để hành bố thí, hãy nên lìa tướng để phát Bồ Đề tâm). 

Nói chung, quán hết thảy các pháp dù nhiễm hay tịnh đều như mộng, ý nói: Thông đạt hết thảy các pháp hữu vi vốn chẳng thể được, nhất tâm thanh tịnh, có gì để có thể đạt được? Nếu có cái để có thể đạt được, tức chẳng phải là thanh tịnh. Vì thế, hãy nên quán hết thảy các pháp hữu vi như mộng. Đức Thế Tôn thuyết pháp bốn mươi chín năm, nhưng nói “chẳng có pháp để có thể nói”. Lại nói: “Ta đối với pháp A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, chẳng có chút pháp để có thể được!” Quả địa giác là như thế. Tu hành nơi nhân địa, ắt cũng phải nên như thế. Kinh Lăng Nghiêm nói: “Ưng đương thẩm quán nhân địa phát tâm, dữ quả địa giác, vi đồng, vi dị. Nhược ư nhân địa, dĩ sanh diệt tâm vi bổn tu nhân, nhi cầu Phật thừa bất sanh, bất diệt, vô hữu thị xứ” (Hãy nên xét kỹ sự phát tâm nơi tu nhân, cùng với sự giác ngộ nơi quả địa là đồng, hay là khác. Nếu trong địa vị tu nhân mà dùng cái tâm sanh diệt làm cái gốc để tu nhân, hòng cầu Phật thừa chẳng sanh, chẳng diệt, chẳng có lẽ ấy). Hễ có cái để có thể đạt được, đấy chính là tâm sanh diệt. Quán nó như mộng, trọn chẳng thể được, bất sanh, bất diệt! Hãy nên biết: Mộng chính là pháp hữu vi. Nếu biết đó là mộng, trọn chẳng thể được, nhưng chẳng mê, chẳng chấp, pháp hữu vi liền thành pháp vô vi! 

Chữ Như rất có ý vị. Đối với kẻ chưa giác, hãy nên quán “nói là tỉnh thì vẫn là mộng y như cũ”, bèn có thể giải thoát hết thảy, xa lìa điên đảo. Người đã giác thì hãy nên quán “nói là giác thì cũng giống như mộng”, lại nào có trở ngại hiện nhập Hoa Tư
, du hý tam-muội ư? Nói chung, sáu thí dụ đều là quán triệt đến cùng. [Các thí dụ ấy] không chỉ là vì phàm phu mà nói! Nếu Nhị Thừa biết “độ chúng sanh như mộng, trọn chẳng thể được”, sẽ chẳng đến nỗi trầm trệ trong không tịch. Một loại Bồ Tát nếu biết “thượng cầu, hạ hóa như mộng, trọn chẳng thể được”, sẽ có thể thành Phật. Vì thế, quán như mộng chính là tấm gương báu chiếu tan ngã chấp và pháp chấp, là chiếc thuyền từ để vào biển đại tịch diệt. 

Do những điều đã nói trên đây, có thể biết: Hết thảy các pháp hữu vi đều dựa vào cái tâm để làm nhân, nhờ vào sự làm duyên. Nhân duyên hội hợp, sanh ra cái quả. Ngoại trừ nhân quả, hết thảy đều chẳng có, nhưng cái được gọi là quả, lại trở thành nhân. Nói là nhân, lại chuốc lấy quả. Nói đến bản thân nhân quả, thì cũng lại trọn mảy may chẳng có hình thể nhất định. Vì thế nói “bản thể chính là Không”. Ví như nằm mộng, chẳng phải là sự tướng nghiễm nhiên, tức là Có mà chẳng phải là Có. Do vậy nói “pháp sanh bởi nhân duyên” tức Giả, tức Không. Vì thế, nói thí dụ về mộng là đã đủ để hiểu thấu triệt hết thảy. 

Nhưng do chúng sanh lạc đường đã lâu, thường ngày chưa từng chẳng biết chuyện đời như mộng, hễ gặp cảnh giới thuận hay nghịch trước mắt, vẫn cứ mê chấp, chẳng buông xuống được! Lại còn nói: “Chuyện quá khứ đúng là như mộng. Nếu là cảnh ngộ hiện tiền, đích thân trải qua, chẳng nói là sự thật há có được chăng?” Vì thế, lại bảo rằng: Cảnh thuận nghịch tuy đích thân từng trải, thật ra đều là như huyễn. “Huyễn” là huyễn thuật như kinh Phật đã nói, đời này gọi diễn tuồng, tức là như nói: Ông có thấy huyễn thuật của huyễn nhân hay chăng? Huyễn hiện đủ loại động, thực vật bay lặn, há chẳng phải là nghiễm nhiên giống như thật ư? Lại như người diễn tuồng, khi bôi son trát phấn lên sân khấu, tà, chánh, hiền, ngu, bi, hoan, được, mất, thần tình sống động có thể khiến cho mọi người cười toe, hoặc rơi lệ! Ông cũng cho đó là thật ư? Có nên do buồn, vui vô cớ mà bỗng dưng giống như thân mình hứng chịu, bèn chấp đó là sự thật ư? Hãy nên biết: Người sống trên đời cũng lại giống như thế. Hết thảy gặp gỡ, không gì chẳng do vọng thức, nghiệp duyên biến hiện đó thôi!

Thế gian chính là một rạp hát! Hết thảy chúng sanh chính là đủ loại vai diễn trên sân khấu. Ngay trong lúc trống chiêng rộn rã, hết sức náo nhiệt, người có trí huệ sẽ tự cảnh tỉnh, nháy mắt liền xuống sân khấu. Trong thời khắc ấy, sắm vai tuồng tại đây, bất quá là do nghiệp lực lôi kéo, cần phải hiểu đó chỉ là một đoạn duyên pháp mà thôi, há có nên coi là thật? Ví như hát tuồng, đã diễn một vai trong vở tuồng xong, ắt có túc nhân thì mới hiện cái quả ấy. Cố nhiên chẳng thể không dụng tâm diễn xướng, chớ nên lầm lẫn đó là mục đích hoài bão, trọn chẳng nên chấp trước nhân vật do mình sắm vai trong vở tuồng rồi coi đó là chính mình. Mục đích của diễn tuồng là gì? Chính là danh dự và tiền bạc. Làm người cũng thế. Đời này làm một cá nhân, bất quá tạm sung vào một vai diễn trong vở tuồng ấy mà thôi! Đóng tuồng mà còn chớ nên chấp vai diễn, coi là đó chính mình. Chúng ta há có nên lầm tưởng vai diễn do mình tạm lãnh [trong vở tuồng nhân sinh nơi thế gian này] là chính mình ư? Hãy nên biết: Nhân quả khó trốn, nhân quả đáng sợ, đã tạm sung vào vai diễn ấy, tự nhiên chẳng thể không dụng tâm diễn xuất để tránh khỏi hiểu lầm mục đích, nhưng chớ nên chỉ coi danh lợi là mục đích, cần phải nhận chuẩn của báu vốn có trong nhà của chính mình, coi đó là mục đích. Của báu trong nhà là gì? Chính là tự tánh Tam Bảo. 

Ắt phải nên giác ngộ rành rẽ, tuy đóng vở tuồng giả ấy, chớ nên hiểu lầm nhân quả, khiến cho tự tánh bị liên lụy, chẳng nên lầm tưởng tuồng giả là thật, mê muội mất tự tánh. Do vậy, chính ngay trong lúc tiếng nhạc, tiếng hát vang lừng, đại chúng dồn mắt xem, hãy nên tự giác, tự ngộ, vở tuồng hư huyễn này chẳng phải là bộ mặt sẵn có của ta, thề sẽ hồi phục cái ban đầu, ngõ hầu khi chiêng trống bặt tiếng, gió cuốn, mây tan, sẽ chẳng đến nỗi áo não, bi thương, tay chân quờ quạng! Vì thế, hãy nên quán như huyễn vậy! 

Đức Thế Tôn đại từ do lo chúng sanh chấp mê chẳng tỉnh, cho rằng hết thảy hết thảy người và vật như huyễn quả đúng là chẳng hư dối, chẳng sai, nhưng nghĩ tới thân thể và thế giới, rốt cuộc khó buông xuống. Do vậy, trong tâm ý của họ, chỉ có thể lãnh hội chuyện đời như huyễn, nhưng vẫn thừa nhận thế giới to lớn và sắc thân quý báu là thật sự có. Vì thế, chẳng thể buông xuống nổi! Do vậy, lại bảo rằng “như bào, như ảnh” (như bọt nước, như hình bóng). “Như bào” là sánh ví thế giới, “như ảnh” ví như sắc thân. Vì sao vậy? Cái gọi là “bọt nước” chính là nước bị gió lùa, va chạm lẫn nhau mà thành. Thế giới do hết thảy chúng sanh từ trong biển tánh, nổi gió vô minh, tạo cộng nghiệp ấy mà kết thành. Vì thế, dùng bọt nước để sánh ví. Nói là “ảnh” tức là do có mặt trời, mặt trăng, hay đèn chiếu sáng mà hiện ra. Sắc thân do tánh quang biến hiện, cho nên dùng ảnh để sánh ví. Cõi đời này, thân này đã cùng là duyên sanh như bọt nước, như hình bóng, có thể thấy rằng thân và cõi đời cũng hư vọng như bọt nước, hình bóng, há có nên mê chấp là chân thật ư? 

Kinh Lăng Nghiêm giảng nghĩa này rõ ràng nhất, kinh nói: “Nhận ngộ trung mê, hối muội vi không. Không hối muội trung, kết ám vi sắc. Sắc tạp vọng tưởng, tưởng tướng vi thân” (Do mê đối với sự nhận biết giác ngộ, coi sự tối tăm là hư không. Trong hư không tối tăm ấy, kết sự tối tăm thành sắc. Sắc xen tạp vọng tưởng, coi cái tướng do vọng tưởng kết thành ấy là thân). Đoạn kinh văn này nói giác tánh viên minh, không gì lớn ra ngoài được, không gì nhỏ mà chẳng gồm trong. Vốn chẳng có gì để gọi là “hư không” hay “thế giới”, hoặc sắc thân! Hoàn toàn do giác tánh của chúng sanh bị chướng lấp, đến nỗi [giác tánh] vốn sẵn viên minh mà trở thành tối tăm. “Tối tăm” là nói tướng mờ mịt, rối ren. Do đã chẳng ngộ, bèn ngược ngạo ngỡ tối tăm là hư không. Vì thế nói “hối muội vi không”. Đó là do mê muội trong sự nhận ngộ mà ra. “Mê muội trong nhận ngộ” tức là tự cho rằng chính mình đã ngộ, chứ thật ra vẫn mê y hệt như cũ. Vì sao vậy? Do tưởng tối tăm là hư không. Hư không đã tối tăm, lại cấu kết sự tăm tối ấy thành sắc, cho nên nói: “Không hối muội trung, kết ám vi sắc” (Trong hư không tăm tối ấy, kết các thứ tối tăm thành sắc). “Sắc” là Tứ Đại đất, nước, lửa, gió, chính là nói sắc tướng của thế giới và hết thảy hữu tình, vô tình. Trước hết, do cho rằng tối tăm là hư không, lại cho rằng tối tăm kết thành thế giới, lại cho rằng cái do sắc và vọng tưởng xen tạp hợp thành chính là tấm thân quý báu. Do vậy nói: “Sắc tạp vọng tưởng, tưởng tướng vi thân” (Sắc xen tạp vọng tưởng, coi cái tướng vọng tưởng ấy là thân). Chữ Nhận trong câu đầu tiên xuyên suốt đến hết đoạn kinh văn. Hai chữ “vọng tưởng” cũng thông cả trước lẫn sau. 

Vì sao tưởng lầm? Do có vọng tưởng. Vọng tưởng là tên gọi khác của Thức. Thọ, Tưởng, Hành, Thức là tâm sở (các thuộc tánh của tâm). Vì thế, nói đến vọng tưởng ở đây, chính là nói đến bốn uẩn Thọ, Tưởng, Hành, Thức trong Ngũ Uẩn. Chữ Tướng trong “tưởng tướng vi thân” chính là chữ Sắc trong đoạn kinh văn trước đó. “Tưởng” tức là vọng tưởng. Thân của hết thảy chúng sanh, không gì chẳng do Ngũ Uẩn giả hợp. Vì thế nói “sắc tạp vọng tưởng, tưởng tướng vi thân”, chính là nói sắc tướng Tứ Đại cùng với vọng tưởng Thọ, Tưởng, Hành, Thức xen tạp, hợp thành huyễn thân này. Đoạn kinh văn này đã khai thị minh bạch: Hư không, thế giới, sắc thân, hoàn toàn do vọng tưởng tối tăm, rối ren của chúng sanh biến hiện. Vọng tưởng vốn chẳng chân thật, sanh diệt trong từng sát-na. Đối với thân và thế giới biến hiện ấy, há có thể [chấp là] chân thật được ư? 

Ai nấy đều biết bọt nước tột bậc mong manh, dễ hoại diệt nhất, trọn chẳng biết thế giới cũng giống như thế. Đừng bảo giang sơn ngàn đời! Dẫu toàn bộ thế giới chưa hoại diệt ngay, nhưng đồi, hang, núi, gò, ruộng dâu, biển xanh, luôn dấy lên biến hóa, đủ chứng tỏ thành hoại luôn xảy ra. Những năm nay, xảy ra khá nhiều chuyện, đó vốn là sự thường xảy ra, chẳng phải là nói lý tưởng vậy! 

Hơn nữa, kinh Lăng Nghiêm còn dạy: “Không sanh đại giác trung, như hải nhất âu phát, hữu lậu vi trần quốc, giai y không sở sanh, âu diệt không bổn vô, huống phục chư tam hữu” (Hư không sanh trong đại giác, như cái bọt sóng nổi trên mặt biển. Cõi hữu lậu nhiều như vi trần đều nương vào hư không mà sanh. Bọt sóng diệt mất thì hư không vốn chẳng có, huống hồ ba cõi ư?) “Hữu lậu vi trần quốc”: “Hữu lậu” là nói nó ắt hoại. “Vi trần” là nói nhỏ nhặt cùng cực. “Tam hữu” tức là tam giới. Đoạn kinh văn này nhằm nói hư không tối tăm ở trong biển đại Viên Giác như một bọt sóng trên mặt biển. “Âu” (漚) tức là bọt sóng, còn vi trần quốc độ giống như vật nương vào bọt biển. Khi bọt sóng diệt mất, hư không tối tăm còn chẳng có, huống hồ tam giới ư? Hết thảy người học hãy nên thường quán chiếu lý này. Cái hư không mà ta nhận biết còn là tướng tối tăm mờ mịt, còn nhỏ tí như bọt nước, huống hồ thế giới, huống hồ tấm thân này, há đáng kể ư? Há có nên vứt bỏ biển tánh viên minh chân thật chứa trọn hư không để nhận lấy một cái bọt nước mong manh, vô thường thành hoại phập phều ư? 

Còn như ảnh, so với hình thì dường như có, xét thật ra thì chẳng có. Thân này cũng thế, hư vọng hiện hữu, xét đến sự thật thì chẳng có. Ví như bóng người trong gương, do soi vào bèn hiện ra. Béo, còm, cao, thấp, mảy may chẳng sai. Thân này cũng thế, do tâm tạo nghiệp, theo nghiệp mà hiện, thọ, yểu, đẹp, xấu, nhân quả khó trốn. Nam Nhạc Huệ Tư đại sư nói: “Tịnh tâm như gương, phàm, thánh như hình tượng”. Đấy là nói thân có thể thấy, do tịnh tâm vốn trọn đủ tánh Thấy, giống như hình tượng có thể thấy là do gương sáng vốn sẵn có tánh Chiếu. Há có nên vì nó có thể thấy mà tưởng lầm là thật sự có ư? Hơn nữa, trong tánh Thấy của tịnh tâm, vốn chẳng có thân này. Bất quá là hình bóng được phát hiện bởi tánh Thấy, cũng giống như trong tánh Chiếu của gương sáng, vốn chẳng có hình tượng ấy, bất quá là hình bóng được phát hiện bởi tánh Chiếu. Những điều vừa nói trên đây, vẫn là đem huyễn thân so với tịnh tâm, hòng nói rõ: Đó là hình bóng được hiện bởi tịnh tâm. Nếu dựa theo bản thể của huyễn thân để nói, cũng lại giống như hình bóng. Vì sao vậy? Do ngoài Ngũ Uẩn ra, trọn chẳng thể được! Hơn nữa, Sắc trong Ngũ Uẩn chính là Tứ Đại. Tứ Đại đã là như bọt nước nổi, vậy thì bốn uẩn Thọ, Tưởng, Hành, Thức lại không gì chẳng phải là hư vọng (gọi là “vọng tưởng”, cho nên là hư vọng). Như vậy thì bản thân Ngũ Uẩn đã là trọn chẳng thể được, huống hồ huyễn thân do Ngũ Uẩn giả hợp! Có thể biết là nó dường như có, mà thật ra là không! “Trọn chẳng thể được” là nói cái Có chính là chẳng phải Có, đúng như hình bóng vậy, chỉ lường gạt mắt người đó thôi, chứ thật ra nó vốn là Không! 

Cái mà hết thảy phàm phu chấp trước nhất, cho là có thật, chính là thức tâm, thế giới, và thân mình. Nay mỗi mỗi đều phá mối Hoặc ấy, bèn bảo: “Thức tâm như huyễn” (Trong phần trước đã nói thế gian là rạp hát, hết thảy chúng sanh đều đóng một vai trong rạp hát ấy, không gì chẳng do thức tâm nghiệp duyên biến hiện, cho nên nói là “như huyễn”). Thế giới như bọt nước, thân này như bóng. Thân, tâm, thế giới còn hư vọng chẳng thật, thì tướng của hết thảy các pháp hữu vi có thể suy ra mà biết. Nhưng chúng sanh trên đường mê, tuy biết thân, tâm, thế giới chẳng thật, vẫn cứ quẩn quanh, biếng nhác, coi thường, chẳng thể siêng năng quán như mộng, như huyễn, như bọt, như bóng. Do vậy, lại cảnh sách
 rằng “như lộ, như điện” (như sương, như chớp). Sương thì mặt trời vừa mọc liền bốc hơi, chẳng tồn tại mấy chốc. Chớp thì vừa sanh liền diệt, qua mất trong sát-na. Đó gọi là “sanh mạng tại hô hấp gian” (sanh mạng trong khoảng thở ra, hít vào)! Hãy nên càng thêm dụng công như cứu đầu bị cháy! Gộp chung năm thí dụ như huyễn v.v… để xem, chính là quán vạn sự như mộng, có chính là chẳng có! Vì thế nói “quán năm thứ như huyễn v.v… là Biệt, quán như mộng là Tổng”. 
Quán sáu thí dụ ấy, tuy là quán tướng Không của các pháp, tức là quán tánh Như Như, do tánh và tướng vốn sẵn dung thông. Vì thế, quán duyên sanh liền có thể khế nhập Như Như bất động. Do vậy, pháp tánh vô vi, từ quán tướng của pháp hữu vi như mộng, huyễn mà thực hiện, sẽ chẳng chấp vào hai bên, phù hợp Trung Đạo. Nghĩa này đã được nói tường tận trong phần trước. Nay lại dùng tam tánh và tam vô tánh để nói sáu thí dụ, tùy ý lấy một thí dụ nào, cũng đều có thể nêu rõ lý tam tánh và tam vô tánh. Nay tôi dựa theo tổng dụ “như mộng” để nói, các thí dụ kia có thể phỏng theo đó mà biết. 

Tam tánh, tam vô tánh thấy trong kinh Lăng Già và các kinh luận Pháp Tướng Tông; đấy là ý nghĩa tinh yếu của Tướng Tông. Đức Phật nói pháp tướng vốn để nói rõ điều này. Nếu chẳng biết chú trọng, chỉ hướng đến chỗ vụn vặt để mổ xẻ, tuy phân tích hết thảy các pháp tướng tột bậc tường tận, chẳng khỏi vào biển đếm cát, đánh mất điều trọng yếu. Hãy nên biết nghĩa “tam tánh, tam vô tánh”, người học Tánh Tông cũng nên thông hiểu, do nghĩa này xuyên suốt tướng và tánh. Nếu biết nghĩa này, duyên khởi tánh Không càng có thể thấu triệt, tu trì quán hạnh càng dễ đắc lực. Bởi “quán như mộng” vừa nói trên đây vẫn là ý chỉ chánh yếu của tổng quán, nếu dựa trên lý “tam tánh, tam vô tánh” để quán, sẽ càng tiến nhập vi tế hơn! 

Tam tánh là gì? Một là Biến Kế Chấp Tánh (parikalpita-svabhāva), hai là Y Tha Khởi Tánh (parataṇtra-svabhāva), ba là Viên Thành Thật Tánh (pariniṣpanna-svabhāva). 

1) Biến Kế Chấp là chấp trước, so đo thông thường, tức là phân biệt, chấp trước, phan duyên, vô minh, vọng tâm, vọng tưởng v.v… như Tánh Tông thường nói. Tánh Tông cũng gọi điều này là Phân Biệt Tánh. Đấy là vọng tưởng, cớ sao gọi là tánh? Ngụ ý nêu rõ: Tuy hiểu rõ nó là vô minh vọng tưởng, nhưng do chân tâm biến hiện, chẳng lìa tánh chân thật mà riêng có. Tướng Tông gọi nó là Biến Kế Chấp Tánh tức là chỉ ước theo địa vị phàm phu để nói. Tánh Tông gọi là Phân Biệt Tánh, tức là xét theo cả phàm lẫn thánh để nói. Nơi địa vị thánh, gọi là Phân Biệt Tánh, nhằm nói rõ: Nó ứng duyên thị hiện, thuyết pháp đối ứng căn cơ, chẳng sai chạy mảy may nào! Dường như có phân biệt là do xét theo cái nhìn của phàm phu mà nói như vậy, chẳng phải là địa vị thánh vẫn dấy lên phân biệt. Hãy nên biết như thế! 

2) Y Tha Khởi  Tánh  tức  là  duyên  khởi, duyên  sanh, hoặc  tánh 
khởi được nói trong Tánh Tông. Đây chính là tướng dụng do bản tánh tùy duyên hiện khởi, Tướng và Dụng vốn chẳng lìa tánh thể. Nếu chẳng có tánh thể, sẽ chẳng có Tướng và Dụng. Do vậy gọi là Y Tha Khởi Tánh. Y (依) là thuận theo. Tha (他) là nói đến duyên.

3) Viên Thành Thật Tánh: Viên (圓) là viên mãn. Thành (成) là vốn sẵn đủ. Chữ Viên Thành là nói theo Thể, nhằm nêu rõ: Nó vốn viên mãn, trọn đủ, chẳng phải là pháp tạo tác, mà cũng kiêm nói về Tướng và Dụng, tức Tướng và Dụng là cái sẵn có trong Thể, là tịnh đức viên mãn. Thật (實) là chân thật. Đó chính là pháp giới, Chân Như, Như Như, chân tâm, Thật Tướng, Viên Giác, tự tánh thanh tịnh tâm v.v… được nói trong Tánh Tông, vô lượng danh xưng. Tánh Tông cũng gọi nó là Chân Thật Tánh. 

Tam vô tánh là gì? Một là tướng vô tánh, hai là sanh vô tánh, ba là thắng nghĩa vô tánh. Chữ Vô rất linh hoạt, có ý nghĩa của chữ Phi (chẳng phải), và cũng có ý nghĩa là Không, tức là chẳng thể chấp trước. 

1) Tướng vô tánh: Đối với hết thảy sự vật, chúng sanh hư vọng so đo có ngã, có pháp để chấp trước; đó gọi là Biến Kế Chấp. Trọn chẳng biết ngã tướng và pháp tướng bị chấp trước bởi Biến Kế Chấp hoàn toàn do nhận thức lầm lẫn. Ví như tưởng dây thừng là con rắn, không chỉ là tướng rắn chẳng thật, ngay cả tướng của dây thừng lại có bao giờ là chân thật? Vì thế nói là “tướng vô tánh”, ý nói: Tướng hư vọng, chẳng phải là tánh chân thật. Hãy nên thấu hiểu: Trong tánh vốn chẳng có tướng, hãy nên chẳng chấp tướng, hãy rỗng không nó, thì sẽ là tánh. 

2) Sanh vô tánh: “Sanh” là duyên sanh. Bởi lẽ, hết thảy các pháp chỉ nương vào nhân duyên mà tụ hội, là tướng giả hiện mà sanh khởi. Đó gọi là Y Tha Khởi (nương vào các duyên khác mà dấy lên). Như vậy thì do đã là duyên sanh, có thể thấy hết thảy các pháp vốn chẳng có thật thể. Thể chỉ là tánh thanh tịnh. Ngay như sự sanh khởi của dây thừng cũng do nhân duyên tập hợp mà có. Dây thừng chẳng phải là thật thể, Thể của nó là gai. Vì thế nói là Sanh Vô Tánh, tức là pháp duyên sanh, vốn chẳng phải là chân tánh. Hãy nên thấu hiểu: Pháp duyên sanh tuy dùng tánh làm Thể, nhưng trong tánh thể chẳng có duyên sanh ấy. Chớ nên chấp duyên sanh, hãy rỗng không nó. Đó chính là tánh.

3) Thắng nghĩa vô tánh là tánh Chân Như, tức là bản thể của hết thảy các pháp, được gọi là Đệ Nhất Nghĩa, cũng gọi là Thắng Nghĩa. Tánh ấy chân thật, chúng sanh vốn sẵn có, vốn sẵn viên mãn, tức là Viên Thành Thật. Nhưng Thắng Nghĩa cũng là danh tự, như gai cũng là giả danh. Vì thế nói “Thắng Nghĩa vô tánh”, tức Thắng Nghĩa là cũng là danh tự, ngôn thuyết, nhưng chẳng phải là tánh. Hãy nên thấu hiểu: Trong tánh chân thật, vốn chẳng có danh tự Thắng Nghĩa, hãy nên ngay cả Thắng Nghĩa cũng chẳng chấp trước mà rỗng không; đấy là tánh chân thật. 

Tánh Tông đặt tên [tam vô tánh] hơi khác. Tướng vô tánh được gọi là Vô Tướng Tánh, tức là chẳng chấp tướng mới là chân tánh. Sanh vô tánh được gọi là Vô Sanh Tánh, ý nói chẳng chấp duyên sanh thì mới là chân tánh. Thắng nghĩa vô tánh được gọi là Vô Tánh Tánh, ý nói tánh cũng chẳng chấp trước thì mới là chân tánh. Nghĩa này chính là để hiển thị tướng đã lìa tánh, nhưng nó chẳng có Thể. Tánh cũng chẳng lìa tướng mà riêng tồn tại. Nghĩa lý càng viên. Vì thế, Vô Tánh Tánh còn gọi là Vô Chân Tánh, tức là ngay cả cái thấy chân thật cũng chẳng tồn tại; đấy là tánh chân thật. Lại còn gọi là Vô Vô Tánh. Chữ Vô thứ hai có nghĩa là Không Vô (ngay cả Không cũng là chẳng có), ý nói “chẳng chấp trước Không Vô”. Đấy chính là tánh chân thật. Trên đây đã giải thích đại lược danh nghĩa xong. Tôi sẽ dựa theo thí dụ như mộng để nói rõ lý “tam tánh, tam vô tánh”. 
Đức Phật nói “tam tánh, tam vô tánh” là để chỉ rõ “tánh, tướng viên dung”. Những người có trí, ắt phải nên hiểu rõ lý “tam tánh, tam vô tánh” xuyên suốt tánh, tướng, thì mới có thể Không lẫn Hữu đều chẳng chấp, khế hợp Trung Đạo. Kinh này dạy quán hết thảy các pháp hữu vi như mộng. Do quán như thế, sẽ có thể hiểu thấu suốt lý “tam tánh, tam vô tánh”. Nói cách khác, nếu hiểu tam tánh, tam vô tánh, thì mới có thể triệt để hiểu rõ hết thảy các pháp hữu vi như mộng. Do vậy, hãy hợp chung nghĩa “như mộng” và nghĩa “tam tánh, tam vô tánh” để diễn nói, ngõ hầu đối với hai nghĩa ấy đều có thể thấu triệt. Còn như năm thí dụ “như huyễn” v.v... vốn là nói dùng các nghĩa như đèn sáng, như mộng; vì thế, tuy chỉ dựa theo như mộng để nói, nhưng nghĩa đã trọn! 

Hãy nên biết trong tâm thanh tịnh vốn sẵn lìa tướng, đó gọi là tánh chân thật. Ví như nếu tâm thanh tịnh, thì sẽ chẳng có tướng mộng, chỉ do chân tánh mà tùy duyên hiện khởi thân tâm (đấy gọi là “vọng tâm”, tức là Thức). Các tướng như thế giới v.v… được gọi là Y Tha Khởi Tánh, chẳng khác khi ngủ, tùy duyên mà hiện cảnh tướng trong mộng. Kẻ phàm phu do chẳng hiểu hết thảy các pháp hữu vi chỉ là tướng hư huyễn duyên sanh, sanh vốn vô sanh, đến nỗi so đo, chấp trước, ngỡ hư là thật. Đó gọi là Biến Kế Chấp Tánh. Đúng là như kẻ ngu si do chẳng biết mộng là tướng duyên sanh hư huyễn, có chính là chẳng phải có, bèn chấp mộng cảnh là chân thật. Vì thế, nếu biết cảnh tướng trong mộng đều do nhất tâm biến hiện, có chính là chẳng có, hãy nên biết vô tướng tánh cũng lại giống như thế! 

Phàm hết thảy các pháp không gì chẳng do tâm tạo, cho nên gọi là “hữu vi”. Vậy thì pháp hữu vi đã đều do tâm tạo, có thể thấy tâm tánh chính là cái Thể chân thật. Hết thảy các pháp hữu vi bất quá nương vào tâm để gởi sự, là tướng do tùy duyên mà hiện khởi. Do vậy, phàm tất cả tướng đều là hư vọng, há có nên chấp là thật ư? Nếu chấp vào đó, chính là mê tướng mà mờ mịt tánh. Vì sao vậy? Do tánh vốn vô tướng. 

Nếu biết tâm vốn chẳng có mộng, chỉ do vọng tưởng huân khởi. Nhưng vọng tưởng vốn hư huyễn; do vậy, từ giấc mộng được huân khởi ấy, có chính là chẳng phải có. Hãy nên biết: Vô sanh tánh cũng lại giống như thế. Hết thảy các pháp hữu vi đã là sanh tướng do duyên tụ hội mà giả hiện, có thể thấy trong tánh thể vốn đã vô sanh. Do vậy, chớ nên chấp trước hết thảy các pháp hữu vi là thật, tức là trong tâm cũng chẳng thể tồn tại tướng hư dối duyên sanh. Nếu vẫn giữ nó, thì vẫn là mê muội tánh y hệt. Vì sao vậy? Do tánh chẳng phải là duyên sanh! 

Nếu biết cái tâm khi mộng và tâm khi tỉnh, trọn chẳng phải là hai tâm, chỉ do ngủ nghê mà gọi là “mộng tâm”, chứ thật ra, chẳng phải là ngoài mộng tâm mà riêng có một cái tâm tỉnh táo. Hãy nên biết: Vô Tánh Tánh cũng giống như thế. Vọng tâm và chân tâm vốn chẳng hai, chỉ do vô minh, bất giác mà gọi là vọng tâm. Nếu vô minh mà minh, từ bất giác mà giác, thì vọng tâm sẽ chính là chân tâm. Giống như nếu chẳng nằm ngủ, cái tâm khi mộng vốn là cái tâm khi tỉnh. Vì thế, người tu hành chớ nên ở ngoài vọng tâm, riêng chấp có một chân tâm. Nói cách khác, chính là chớ nên diệt Sắc để làm rõ Không, diệt tướng để thấy tánh. Nếu làm như thế, vẫn là mê muội đối với tánh. Vì sao vậy? Chẳng chấp vào tánh, bèn có tánh chân thật. Vì lẽ nào vậy? Nếu có chấp giữ, sẽ là ngã tướng, ngã kiến, sẽ chẳng phải là tự tánh thanh tịnh tâm. 

Đối với những điều đã nói trên đây, tôi dùng nghĩa “như mộng” để luận định “tam tánh, tam vô tánh”, thì [người đọc] sẽ triệt để hiểu rõ nghĩa “tam tánh, tam vô tánh”; do vậy, cũng có thể hiểu rõ triệt để nghĩa “như mộng”. Nhìn chung nghĩa “tam tánh, tam vô tánh” vừa được nói trên đây, có thể biết công phu khẩn yếu chỉ là chẳng khởi Biến Kế Chấp, thì Y Tha Khởi sẽ là Viên Thành Thật. Vì sao vậy? Đối với tánh và tướng đều chẳng so đo, chấp trước, dẫu các hiện tướng la liệt, tâm cố nhiên vô tướng. Tuy thị hiện vào sanh tử, nhưng tánh vốn vô sanh. So đo chính là phân biệt; đó được gọi là thức thứ sáu. Chấp trước là nói đến thức thứ bảy. Đấy chính là vô minh bất giác, đó chính là ngã kiến. 

Vì thế, ý chỉ chủ yếu duy nhất của bản kinh này là Vô Trụ để phá ngã. Xét gộp chung nghĩa “như mộng” đã nói trên đây, có thể biết “quán như mộng” xuyên suốt từ đầu đến đuôi, chính là từ thô mà vào tế, từ cạn đến sâu, từ mới tu cho đến rốt ráo. Hết thảy các hạnh môn đều chẳng ra ngoài pháp Quán này; bởi lẽ, nói một chữ Mộng để sánh ví vô minh bất giác. Lại nói một chữ Như để sánh ví vô minh bất giác tợ hồ có, mà thật sự vô, tánh vốn chẳng có [vô minh, bất giác]! Tinh vi tột bậc, đích xác tột bậc! Không chỉ là như thế! “Như mộng” là tợ hồ nằm mộng. Tợ hồ nằm mộng nhằm chỉ rõ hết thảy pháp hữu vi “có chính là chẳng có”. Quán “có chính là chẳng có” cũng tỏ rõ hết thảy pháp hữu vi đều là “chẳng có mà có”. Quán “có chính là chẳng có”, chớ nên chấp Hữu. Quán “chẳng có mà có”, chớ nên chấp Không. Vì thế, nói “như mộng” không chỉ là dạy quán Hữu như mộng, mà còn là dạy hãy quán hết thảy Không và Hữu đều như mộng. Nếu có thể đối với hết thảy pháp hữu vi đều “có chính là chẳng có”, ngại gì trong hết thảy pháp hữu vi “chẳng có mà có”! Đấy gọi là “đại tác mộng trung Phật sự” (thực hiện Phật sự lớn lao trong mộng). Người học vừa mới thực hiện, bèn tu môn diệu quán viên đốn này, đã chẳng chấp thật, mà cũng chẳng chấp hư, lại còn chẳng chấp Vô. Tức là như kinh này nói “vô ngã tướng, vô pháp tướng, mà cũng vô phi pháp tướng”, Không đến rốt ráo! Do vậy, tuy dính dáng Hữu, nhưng chẳng trụ Hữu. Tuy hành Không, mà chẳng trụ Không. Do vậy, có thể từ trong ấy mà khế nhập Thật Tướng “vô tướng, vô bất tướng” tức là Như Như bất động. 

Do chẳng trụ, bèn dính dáng Hữu mà hành Không, đó được gọi là Quán từ ngay nơi Chỉ. Hành Không mà dính dáng Hữu, đó được gọi là Chỉ từ ngay nơi Quán. Do vậy, quán như thế, chính là Chỉ và Quán cùng vận dụng, sẽ có thể Định và Huệ cân bằng, sẽ là chứng như thế, sẽ có thể thông đạt Tịch mà thường Chiếu, Chiếu mà thường Tịch, Tịch và Chiếu đồng thời. Do vậy nói: “Hết thảy chư Phật từ kinh này mà ra”. 

Nói chung, một bộ Kim Cang Bát Nhã, diệu chỉ Vô Trụ hoàn toàn ở chỗ “chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động”. Muốn đạt tới “chẳng giữ lấy tướng, Như Như bất động” thì hoàn toàn là “hết thảy các pháp hữu vi như mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương, cũng như chớp, hãy nên quán như vậy”. Hết thảy người học hãy nên từ chỗ này mà quán, tùy thuận mà nhập. Phép Quán này chính là kim cang huệ kiếm, không gì cứng rắn chẳng phá nát, không vô minh phiền não nào chẳng phá trừ. Vì thế, hãy nên diễn nói như thế, thọ trì như thế, vĩnh viễn lưu thông đại pháp vô thượng hòng tiếp nối hưng thịnh dòng dõi Phật này! 

2.3.2. Kết lại phần Lưu Thông 

(Kinh) Phật thuyết thị kinh dĩ, trưởng lão Tu Bồ Đề, cập chư tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di, nhất thiết thế gian, thiên, nhân, A Tu La, văn Phật sở thuyết, giai đại hoan hỷ, tín thọ phụng hành.

(經)佛說是經已。長者須菩提，及諸比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，一切世間、天、人、阿修羅，聞佛所說，皆大歡喜。信受奉行。

(Kinh: Đức Phật nói kinh này xong, trưởng lão Tu Bồ Đề và các tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di, hết thảy thế gian, trời, người, A Tu La nghe lời Phật dạy đều hết sức hoan hỷ, tin nhận, phụng hành). 

“Phật thuyết thị kinh dĩ” (Đức Phật nói kinh này xong), ý nói: Kinh điển rất sâu đã được nói rốt ráo, không nghĩa nào chẳng phô rõ. Chữ Dĩ (已) hoàn toàn hô ứng với “hoan hỷ phụng hành” trong câu sau đó, nhằm hiển thị ý nghĩa “căn cơ và giáo pháp phù hợp khít khao, đại chúng đều có thể nghe pháp ấy, hành theo”. Lại còn tỏ rõ [đại chúng nghe xong] tin nhận, phụng trì, truyền thừa vĩnh viễn chẳng tận, hàm ý: Tuy nói là Dĩ (xong xuôi), nhưng quả thật chưa hề thôi dứt vậy! 

Trưởng lão là bậc đương cơ, cho nên được kể tên đầu tiên. Kế đó, liệt kê tứ chúng, đều là đệ tử Phật môn. Tỳ-kheo (Bhikṣu, nghĩa là khất sĩ, bố ma v.v…) và tỳ-kheo-ni (Bhikṣuṇī) là hai chúng xuất gia. Còn có Sa-di (Śrāmaṇera) chưa thọ Cụ Túc Giới (sa-di có nghĩa là Tức Từ (息  慈), [tức là] dứt ác, hành lòng Từ. Lại còn dịch là Cần Sách (勤策), tức siêng năng, tinh tấn). Sa-di-ni (Śrāmaṇerī) cũng được thâu nhiếp trong ấy. Ưu-bà-tắc (Upāsaka), Ưu-bà-di (Upāsikā) được phương này dịch là Thanh Tín Sĩ, Thanh Tín Nữ, cũng dịch là Cận Sự Nam, Cận Sự Nữ, ý nói: Thanh tịnh tam nghiệp, tín phụng đạo pháp, kham thân cận Tam Bảo, thừa sự cúng dường, chính là hai chúng tại gia. Người tại gia muốn nhập Phật môn, trước hết cần phải thỉnh tỳ-kheo trao truyền Tam Quy. Nếu chẳng có tỳ-kheo, có thể thỉnh tỳ-kheo-ni. Đấy là chánh thức vào cửa Tam Bảo, có thể gọi là đệ tử Phật. Kế đó, thọ Ngũ Giới, liền gọi là ưu-bà-tắc, ưu-bà-di. Nếu chưa thọ Ngũ Giới, chẳng kham lãnh danh xưng ấy. 

Tiến hơn nữa, có thể thọ Bồ Tát Giới. Bồ Tát Giới có loại khắp vì người xuất gia và tại gia mà cùng nói, như kinh Phạm Võng nói mười giới trọng, bốn mươi tám giới khinh. Có giới chuyên vì hai chúng tại gia mà nói, như kinh Ưu Bà Tắc Giới Kinh nói sáu giới trọng, hai mươi tám giới khinh. Nếu là người tại gia, hãy tự suy xét [chính mình] có thể mỗi mỗi đều [vâng giữ giới luật] như người xuất gia, bèn có thể thọ giống như người xuất gia. Nếu không, chẳng thà thọ sáu giới trọng và hai mươi tám giới khinh. Vì thọ giới thì phải nên phụng trì. Nếu thọ mà chẳng trì, chuốc tội chẳng nhỏ! Ắt phải nên suy xét cặn kẽ rồi mới thọ. Sau khi đã thọ giới Bồ Tát, bèn xưng là Bồ Tát Giới ưu-bà-tắc, ưu-bà-di. Nếu chưa chánh thức thọ Tam Quy, chỉ gọi là tín sĩ, tín nữ, không gọi là đệ tử Phật hoặc ưu-bà-tắc, ưu-bà-di. Ưu-bà-tắc, ưu-bà-di đều có thể giảng kinh, thuyết pháp, làm pháp sư, chỉ có điều chẳng thể làm quy giới sư (vị thầy truyền Tam Quy, Ngũ Giới), do chính mình chưa thọ Cụ Túc Giới. Tam Quy Y tức là giới. Hiện thời, có kẻ hướng về thiện tri thức tại gia thỉnh cầu quy y, thọ giới, đó là sai lầm! Hãy nên biết thỉnh cầu quy y là thỉnh cầu truyền Tam Quy Y Giới. Chuyện này chỉ có thể hướng về thiện tri thức xuất gia mà thỉnh cầu. Nếu hướng về tại gia thiện tri thức thỉnh cầu giảng kinh, thuyết pháp, làm đệ tử của vị ấy, nương vào vị ấy làm thầy, thì cố nhiên không gì chẳng thể được! Nếu chí nguyện chân thành, kham đáng giáo hóa, thiện tri thức cũng chớ nên một mực cự tuyệt quyết liệt. Bất luận chỗ tụ hội hoặc nơi đường lộ, hai chúng tại gia hãy nên kính nhường người xuất gia đi trước. Dẫu xuất gia hay tại gia, đều cùng là Phật tử, nhưng nói theo thứ tự, tỳ-kheo ví như trưởng tử, kế đó là tỳ-kheo-ni, sa-di, sa-di-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di, chẳng thể lẫn lộn! 

Hãy nên biết: Xuất gia là cắt bỏ ân ái, xa lìa trần tục, đã được xếp vào loại Trụ Trì Tam Bảo, há hai chúng tại gia thân đang lăn lộn, quẩn quanh trong ngũ dục có thể sánh bằng? Vì thế, phải nên tôn trọng, dẫu vị tăng phá giới cũng chớ nên coi thường. Vì sao vậy? Hãy nên biết: Giới xuất gia rườm rà, nghiêm ngặt. Giới Cụ Túc của tỳ-kheo có hai trăm năm mươi điều, giới Cụ Túc của tỳ-kheo-ni hơn ba trăm bảy mươi điều, chẳng chú ý đôi chút, là đã vi phạm. Hai chữ “phụng trì” há dễ dàng ư? Ngay như sa-di, sa-di-ni cũng thọ mười giới, so với người tại gia đã nhiều gấp bội, há có nên dễ ngươi chê gièm, đàm tiếu? Nếu thật sự biết người [xuất gia nào] ngôn hạnh mâu thuẫn, hoặc chẳng giữ thanh quy, bèn kính nhi viễn chi là được rồi! Đó là tuân theo chế định của đức Phật, chính là điều được gọi là “mặc tẫn” (默擯). “Mặc” (im lặng) là chẳng rêu rao lỗi của người ấy. “Tẫn” có nghĩa là không thân thiết, xa lánh. Ngay như hai chúng tại gia mà ngôn hạnh mâu thuẫn thì cũng nên như thế. Đó chính là bổn phận phải nên giữ của người tu hành, chớ nên sơ sót! 

Tóm lại, nếu muốn cho Phật pháp hưng thịnh, trong chúng tại gia lẫn xuất gia, ắt đều phải có bậc đạo cao đức trọng, được mọi người khâm phục làm lãnh tụ. Lại còn phải có một nền chánh trị sáng suốt, người chủ yếu trong chánh phủ cũng phải nên tín phụng Tam Bảo, cùng nhau duy trì, bảo vệ, chỉnh đốn thì mới có thể thực hiện được. Nương theo chế định của đức Phật, người xuất gia nếu trái nghịch Phật pháp liền giao cho bậc lãnh tụ đại đức trong Tăng chúng vâng theo luật nhà Phật trị phạt. Nếu phạm phép nước, cũng cần phải được bậc lãnh tụ đại đức đồng ý; trước hết, buộc người ấy hoàn tục. Sau đó mới có thể nương theo pháp luật thế gian để trị. Nhất là khi cho thế phát, phải nghiêm ngặt chọn lựa người đủ tư cách. Đấy chính là đạo “gốc chánh, nguồn trong” vậy! 

Sa Bà là một đại thiên thế giới, trong ấy có mười vạn vạn tứ thiên hạ, mười vạn vạn Lục Dục Thiên v.v… Huống hồ, khi đức Phật thuyết pháp, từ mười phương vô lượng số thế giới, các vị Bồ Tát, trời, rồng đến dự pháp hội rất ư đông đảo! Vì thế nói là “nhất thiết thế gian” (hết thảy thế gian). Hễ nói đến trời và Tu La, tức là bao gồm cả tám bộ. Chữ Nhân (人) ở đây chỉ chung những người ở ngoài tứ chúng. [Chánh kinh] chẳng nhắc tới Bồ Tát là do có hai nghĩa: 

1) Đây là hội thứ chín trong pháp hội Đại Bát Nhã, trong hội trước đã liệt kê Bồ Tát. Do vậy, nay lược đi. 

2) Kinh này vì người phát Đại Thừa, tối thượng thừa mà nói. Có thể thấy người dự hội đều là bậc Bồ Tát Ma Ha Tát phát Vô Thượng Bồ Đề tâm. Do vậy, chẳng liệt kê riêng. 

“Giai đại hoan hỷ” (Đều hết sức hoan hỷ): Nghe đại pháp này, tâm khai ý giải, đó là “hoan hỷ”. Lại còn biết tin nhận, phụng hành; đó là gánh vác Như Lai, sẽ đắc Bồ Đề, có hy vọng thành Phật, chẳng giống như Tiểu Thừa. Vì thế, đại hoan hỷ! Đại chúng trong pháp hội không ai chẳng như thế. Vì thế, “giai đại hoan hỷ”. 
“Tín” (信) tức là tín tâm chẳng trái nghịch. “Thọ” (受) là giải, tức hiểu sâu xa nghĩa thú. Do có lòng tin chẳng trái nghịch, tin hiểu mà tiếp nhận, cho nên phụng hành. “Phụng” (奉) là tuân phụng, tức là tuân theo nghĩa thú được nói trong kinh. Chữ Hành (行) là nói kiêm tự lợi và lợi tha, ý nói: Chính mình tuân phụng mà hành trì, lại còn rộng lưu truyền kinh này, vì người khác diễn nói, khiến cho hết thảy chúng sanh không ai chẳng đại hoan hỷ. Tín thọ như thế, phụng hành như thế đấy, cốt sao nước huệ chảy mãi, pháp mạch vĩnh viễn thông suốt, lưu truyền trải kiếp số như vi trần không trệ ngại, phổ cập muôn loài chẳng sót, trọn khắp pháp giới, tột cùng vị lai. Chỗ có kinh này chính là chỗ đức Phật thuyết pháp. Phần trước đã nói “đức Phật nói kinh này xong”, bất quá là ước theo sự tướng nhất thời để nói đó thôi. Ý của người kết tập là hết thảy đại chúng đều y giáo phụng hành, Phật chủng vĩnh viễn chẳng dứt. Tức là đức Thế Tôn nói kinh này vĩnh viễn chẳng có lúc nào chấm dứt. Không chỉ người kết tập kinh có hoằng nguyện ấy, lũ chúng ta ngày nay, kẻ nói, người nghe, phát khởi pháp hội này, duy trì pháp hội này, không ai đều chẳng hoan hỷ to lớn, tin nhận, phụng hành, cùng trọn đủ nguyện ấy! Có nguyện ấy thì mới là thật sự tin nhận, thật sự phụng hành, thật sự hoan hỷ. Đấy chính là chỗ chúng ta báo ân Phật. Bất Huệ tự thẹn đối với kinh sâu này chưa thể trọn hết sức diễn nói, bất quá chỉ là một giọt nước trong biển cả. Nhưng một giọt nước ấy đã trọn đủ vị của toàn bộ biển cả. Kính mong các vị thiện tri thức sẽ từ thật tín mà tiến nhập tịnh tín, từ hữu vi mà chứng vô vi, dùng hạnh nguyện này trang nghiêm cõi Phật, hóa độ hữu tình, sẽ có thể thành Phật ngay trong thân này, há chỉ chắc chắn sanh về Tây mà thôi ư? 

3. Ghi chép về chuyện khảo đính kinh Kim Cang 

Nguyên văn của chánh kinh [trong bản giảng nghĩa] này một mực tuân theo bản chép tay của người đời Đường được giữ trong hang đá tại Đôn Hoàng
, bản chép tay của Liễu Công Quyền chính là một bản được cất giữ trong hang đá, đã được in theo lối ảnh ấn lưu truyền trong cõi đời, có thể đem đối chiếu. Vì thế, trong phần ghi chép về sự giảo chánh, thẩm định, trước hết tôi nêu ra lời kinh chép trong bản của ông Liễu. Kế đó, giảo chánh đối chiếu với các bản khác. Nay tôi đem danh mục của các bản đã dùng làm căn cứ, và những văn bản không có bản lưu hành riêng (tức là các bản được thâu thập trong Đại Tạng Kinh), mỗi mỗi đều chép ra tường tận đặt trước phần giảo chánh, thẩm định để tiện [cho độc giả] kiểm giảo! 

1) Cuối bản kinh do ông Liễu chép có ghi “ngày mồng Sáu tháng Tư năm Trường Khánh thứ tư (824), Liễu Công Quyền vì Hữu Nhai Tăng Lục
 Chuẩn Công viết”. Trong niên hiệu Tuyên Thống
 đời Thanh, Hữu Chánh Thư Cục ở Thượng Hải đã từng sưu tập mười mấy loại sách được cất giữ trong hang đá [Đôn Hoàng], dùng cách Kha La Bản ảnh ấn (collotype printing) để lưu hành trong cõi đời với nhan đề là Thạch Thất Bí Bảo (石室祕寶). Bản của ông Liễu là một trong các bí bảo. Trường Khánh (長慶) chính là niên hiệu của Đường Mục Tông. 

2) Bản của ông Ông được ghi là “năm Nhâm Tý, tức năm Càn Long 57 (1792), Ông Phương Cương
 chép”. Lời bạt ghi rằng: “Dựa theo bản khắc đá của pháp sư Đạo Ngung triều Nam Đường thời Ngũ Đại”; vì thế được xếp trước bản [kinh Kim Cang in] trong Đại Tạng Kinh đời Tống. Hiện thời có bản thạch ấn biếu tặng. 

3) Tống Tạng (Đại Tạng Kinh đời Tống) được in trong niên hiệu Thiệu Định (1128-1233) đời Tống Lý Tông, do Diên Thánh Viện thuộc Tích Sa, phủ Bình Giang ấn loát. Xét ra, bản này được khởi đầu vào năm Thiệu Định thứ tư (1231) thời Tống Lý Tông, hoàn thành vào năm Chí Đại thứ hai (1309) thời Nguyên Vũ Tông (Khunggirad Khayishan Külüg Khan). Trước sau là tám mươi năm mới hoàn thành việc khắc in. Bản này vốn được tàng trữ tại hai chùa Ngọa Long và Khai Nguyên ở Tây An. Về sau, chuyển sang cất giữ tại thư viện tỉnh Thiểm Tây. Hiện thời, hội Thượng Hải Ảnh Ấn Tống Bản Tạng Kinh Hội đang sao chụp. 

4) Bản của ông Trương [được ghi là viết vào] năm Giáp Dần, tức năm Bảo Hựu thứ hai (1254) đời Lý Tông nhà Nam Tống, tức bản chép tay của Trương Sư Liêu
. Lời bạt do ông ta tự viết có đoạn ghi: “Dựa theo bản giảo chánh của vị tăng thuộc Thiên Thai Giáo là Tông Ấn”. Tới năm Ất Tỵ (1665), tức năm Khang Hy thứ tư nhà Thanh, các vị như Đát Trùng Quang v.v… quyên mộ khắc trên đá, thờ phụng tại Thạch Bích Am ở Tiêu Sơn. Xét ra, năm Bảo Hựu thứ hai sau niên hiệu Thiệu Định hơn hai mươi năm. Kinh văn trong ấy có chỗ giống và khác với bản Tích Sa Tạng. Bản này có bản rập. Lại có bản in đá (thạch ấn) do Uông Đại Tiếp in tặng vào năm Dân Quốc 17 (1928). 

5) Kim Cang Kinh Chú Sớ do ngài Thích Huệ Tịnh chùa Kỷ Quốc soạn vào đời Đường. Trước lời chú sớ có lời tựa của quan Thái Thường Bác Sĩ
 đời Đường là Chử Lương ở Hà Nam soạn. Ngài Huệ Tịnh là người đồng thời. Sau sách, có lời bạt của Đan Dương Tán Nhân người Nhật, nói đại lược rằng: “Bản chú giải này chẳng lưu hành tại Chi Na, tại Phù Tang
 cũng chẳng thấy. Gần đây, thầy Nghĩa Không có được bản chân thật, bèn cho khắc in lưu hành để lưu truyền mãi mãi. Của chí bảo ẩn kín đã lâu, một hôm được tỏa sáng rực rỡ, có thể nói đắc thời”. Năm Đinh Dậu trong niên hiệu Hưởng Bảo (Kyōhō, là niên hiệu của Trung Ngự Môn thiên hoàng, tức Nakamikado Tennō) thứ hai, chính là năm Khang Hy 56 (1717) tại Trung Hoa. Chẳng rõ kinh văn được hội nhập
 khi nào. So với bản của ông Liễu, câu chữ phần nhiều giống nhau, lại còn thiếu một đoạn từ bản dịch đời Ngụy, ắt [bản này] phải     là có trước các hội bản khác. Vì vậy, xếp đầu tiên [trong các bản chú giải]. 

6) Kim Cang Kinh Chú do ngài Tăng Triệu chú giải vào thời Diêu Tần. Bản này được sa-môn Kính Hùng của Nhật Bản đề tựa rằng: “Trước đây, [bản chú giải này] do Từ Giác đại sư đem từ Chi Na về, cất kín trong các danh sơn chín trăm năm. Gần đây, thiền nhân Tổ Phương đưa cho tôi xem. Tôi than rằng: Chú giải kinh này, Triệu công là vị đầu tiên. Chú giải được truyền sang Đại Đông, bản này cũng là đầu tiên, mà vị trí của bản phát khởi các bản chú giải khác cũng đã đặt vững rồi, há cũng chẳng phải là thời tiết nhân duyên ư? Thiên Thai đại sư từng chú giải kinh này, chuyên dựa theo bản của ngài Tăng Triệu. Giống như nói [chú giải] Quán Kinh chuyên dựa theo ngài Tịnh Ảnh. Khắc in để lưu truyền, lợi ích sẽ là như thế nào? Mùa Hạ năm Nhâm Ngọ, tức năm Bảo Lịch 12”. Xét ra năm Nhâm Ngọ (1762) trong niên hiệu Bảo Lịch (Hōreki, là niên hiệu của Đào Viên thiên hoàng, tức Momozono Tennō) chính là năm Càn Long 24 của Trung Hoa, cách nay một trăm bảy mươi hai năm. Tính ngược lại chín trăm năm thì vào khoảng đầu niên hiệu Hàm Thông của Đường Ý Tông cuối thời nhà Đường của Trung Hoa. Kinh văn cũng không biết được hội nhập khi nào, nhưng có chỗ khác biệt so với bản khắc đá thời Nam Đường và sách San Định Ký của ngài Trường Thủy, và cũng đã thêm vào sáu mươi hai chữ của bản dịch đời Ngụy. Lại còn chú giải rằng: “Sáu mươi hai chữ này bản gốc chẳng có. Bản chú sớ của tổ Thiên Thai cũng không có khoa phán đoạn này, nhưng các bản đều có đoạn văn này, nên vẫn giữ lại”; như vậy có thể biết bản văn này phải xuất hiện sau bản chú giải của ngài Huệ Tịnh. Hai sách trên đây đều thấy trong Tục Tạng Kinh
 theo lối ảnh ấn của Thương Vụ Ấn Thư Quán, không có bản lưu hành riêng (Phạm Cổ Nông ghi chú: Sách này trong Tục Tạng Kinh đã được các vị Đinh Duy Sâm v.v… dựa theo bản giảo chánh của ông Lê Đoan Phủ cho khắc in tại Cám Châu Khắc Kinh Xứ vào năm Dân Quốc thứ chín - 1920).

7) Kim Cang Kinh Trí Giả Sớ, do ngài Thiên Thai Trí Giả nói vào đời Tùy, được khắc in vào năm Quang Tự 33 (1907) nhà Thanh tại Kim Lăng (Nam Kinh). 

8) Kim Cang Kinh Nghĩa Sớ do ngài Gia Tường Cát Tạng soạn vào đời Tùy, bản khắc in tại Kim Lăng vào năm Dân Quốc thứ sáu (1917). 


9) Kim Cang Kinh Tán Thuật do ngài Khuy Cơ chùa Đại Từ Ân soạn vào đời Đường, khắc in tại Kim Lăng vào năm Dân Quốc thứ sáu (1917). 

10) Kim Cang Kinh Sớ Luận Toản Yếu do ngài Tông Mật chùa Đại Hưng Phước soạn vào đời Đường, khắc in tại Bắc Bình (Bắc Kinh) vào năm Dân Quốc 11 (1922). 

Bốn bộ sách nói trên đây đều từ Nhật Bản đưa về. Sách Nghĩa Sớ vốn không có kinh văn, khi [thư cục tại] Kim Lăng ấn hành thì thêm vào. Do vậy, kinh văn giống như bản lưu thông. 

Những phần kinh văn được thêm vào trong ba sách kia, hoặc dựa theo bản cũ, hoặc chẳng hoàn toàn tuân theo. Do vậy có chỗ giống nhau và khác nhau so với bản lưu thông. Có thể đem bản đơn hành (bản lưu thông riêng ngoài Đại Tạng Kinh) để đối chiếu giảo chánh với Tục  Tạng. 

11) Kim Cang Kinh Sớ Ký Vựng Biên khắc in tại Bắc Bình trong năm Dân Quốc 19 (1930). Ký tức là San Định Ký do sa-môn Trường Thủy Tử Tuyền soạn vào đời Tống. Xét ra, trong Tục Tạng có thâu nhập bộ Sớ Ký Khoa Hội do Thích Đại Tân soạn vào đời Minh. Sách ấy dựa theo bản khắc in năm Càn Long 47 (1782) đời Thanh, [bản in đời Càn Long lại] dựa theo cổ bản do ngài Vân Thê khắc in, có thể nhờ vào đó để khảo chứng chỗ khác biệt và giống nhau giữa bản thời Minh và bản hiện thời.

* Giảo khám ký (ghi chép về sự so sánh, suy xét các phiên bản khác nhau của kinh Kim Cang) 

“Ưng vân hà trụ” (Bản của ông Liễu, bản của ông Ông, Tống Tạng, sách của ông Trương, bản khắc đời Minh, chú sớ của ngài Tăng Triệu, sách Toản Yếu và bản chú giải của ngài Huệ Tịnh, ba hội bản ấy đều giống nhau. Nay bản lưu thông và bản lưu thông ghi là “vân hà ưng trụ”, giống như cách ghi đời Hậu Châu
. Dựa theo kinh văn do sách Tán Thuật trích dẫn, cũng phải nên ghi là “ưng vân hà trụ”). 

“Nhược phi hữu tưởng, phi vô tưởng” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, bản chú giải của ngài Huệ Tịnh, chú giải của ngài Tăng Triệu, sớ giải của tổ Trí Giả, sách Tán Thuật, Toản Yếu năm hội bản, và bản lưu thông hiện thời đều giống nhau. Bản khắc đầu đời Thanh trước “phi vô tưởng” thêm một chữ Nhược (若), lại còn ghi chú rằng: “Cổ bản không có”. Xét ra cổ bản chẳng có, sao lại tự ý chèn thêm vào? Nay đối chiếu các bản, bèn thấy từ cuối đời Đường trở đi, kinh văn bị người khác tùy tiện tăng thêm, sửa đổi, nhưng trong thời Minh - Thanh, tăng thêm hoặc sửa đổi nhiều nhất). 

“Nhược Bồ Tát hữu ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, tức phi Bồ Tát” (Trong hội bản của sách Triệu Chú, sau chữ Nhược không có hai chữ Bồ Tát, các bản khác đều có). 

“Tắc kiến Như Lai” (Bản của ông Liễu, bản của ông Ông, Tống Tạng, sách của ông Trương, chú giải của ngài Huệ Tịnh, chú sớ của ngài Tăng Triệu, sớ giải của ngài Trí Giả, ba hội bản đều giống nhau. Bản lưu thông sửa Tắc (則) thành Tức (即), bản khắc đời Minh - Thanh cũng vậy). 

“Ư thử chương cú” (Xưa nay các bản đều [ghi câu này] giống nhau, chỉ có hội bản sách chú giải của ngài Tăng Triệu ghi là “thử ư chương cú”). 

“Tắc vi trước ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả” (Xưa nay các bản đều [ghi câu này] giống nhau, chỉ có bản khắc đầu đời Thanh ghi Tắc thành Tức). 

“Hà dĩ cố? Nhược thủ phi pháp tướng” (Các bản xưa nay đều giống nhau, riêng bản khắc đầu đời Thanh, có nêu nghi vấn ba chữ “hà dĩ cố” là thừa thãi bèn gạt bỏ). 

“Thị cố Như Lai sở thuyết phước đức đa. Nhược phục hữu nhân” (Các bản xưa nay đều ghi giống nhau. Riêng bản khắc đầu đời Thanh trước chữ “nhược phục” thêm năm chữ “Phật cáo Tu Bồ Đề”). 

“Sở vị Phật pháp giả, tức phi Phật pháp” (Các bản xưa nay đều ghi giống nhau. Bản khắc đầu đời Thanh, sau chữ “tức phi” lại thêm câu “thị danh Phật pháp”. Xét theo San Định Ký của ngài Trường Thủy nói: Như trong kinh, “tức phi Phật pháp” là nói về Thắng Nghĩa Đế, nhằm ngăn che phía tăng ích. “Thị danh Phật pháp” là Thế Tục Đế, nói theo phương diện ngăn chặn tổn giảm. Những chỗ Tức Phi khác đều phỏng theo lệ này, xem trang mười một nơi quyển ba của sách Sớ Ký Vựng Biên. Tức là vào thời ngài Trường Thủy đã có câu này trong bản được in khắc, chẳng biết bị ai thêm câu này vào. Nhưng xét theo ý trong lời Sớ của ngài Khuê Phong, quả thật chẳng có câu Thị Danh ấy. Sớ viết: “Trong Đệ Nhất Nghĩa, chẳng có Phật pháp từ kinh này mà ra”. Xem [câu này] nơi trang hai mươi sáu trong quyển thượng sách Toản Yếu. Trường Thủy Ký dựa theo lời Sớ để giải thích, chẳng nhắc tới câu Thị Danh. Xem trang ba mươi hai trong quyển bốn của bộ Vựng Biên. Khảo sát khắp các bản chú sớ của cổ đức, đều chẳng có ý nghĩa “thị danh” này). 

“Nhi thật vô lai” (Bản chú giải của ông Liễu, Tống Tạng, và bản của ngài Huệ Tịnh như nhau. Bản lưu thông ghi thành “nhi thật vô bất lai”. Do bản khắc trên đá thời Nam Đường đã thêm vào chữ Bất. Xét theo bàn chú sớ của ngài Trí Giả và Gia Tường Nghĩa Sớ đều nói: “Dùng vô để kiêm bất”. Ngài Huệ Tịnh nói: “Nhìn vào đã thấy trong ấy chẳng có Ngã, nói là ai sẽ đến? Vì thế bảo ‘nhi thật vô lai” (nhưng thật ra chẳng đến). Đủ chứng tỏ [chánh kinh] vốn ghi là “vô lai”). 

“Thị đệ nhất ly dục A La Hán, ngã bất tác thị niệm” (Bản của ông 
Liễu cho tới bản khắc đời Minh, và chú giải của ngài Huệ Tịnh, năm hội bản đều ghi như nhau. Trong bản lưu thông, trước chữ Ngã có hai chữ Thế Tôn, các bản đầu đời Thanh đều ghi như thế). 

“Ngã nhược tác thị niệm” (Các bản xưa nay đều giống nhau, chỉ riêng bản của ngài Tăng Triệu không có chữ Ngã). 

“Ư pháp hữu sở đắc phủ? Thế Tôn! Như Lai tại Nhiên Đăng Phật sở” (Bản của ông Liễu và bản của ngài Huệ Tịnh ghi giống nhau. Trong bản lưu thông sau câu “hữu sở đắc phủ” có hai chữ “phất dã”. Các bản sau bản khắc đá thời Nam Đường đều là như thế).

“Tắc phi trang nghiêm” (Bản của ông Liễu, Tống Tạng, sách của ông Trương, bản của ngài Huệ Tịnh giống nhau. Bản lưu thông ghi là “tức phi”. Các bản khắc đá thời Nam Đường và các bản in thời Minh - Thanh đều là như thế). 

“Nhi thử phước đức thắng tiền phước đức” (Các bản xưa nay đều ghi giống nhau, nhưng bản của ngài Huệ Tịnh ghi Nhi thành Như). 

“Tắc vi hữu Phật” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, bản chú giải của ngài Huệ Tịnh, sách Toản Yếu, hai hội bản đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông và các bản đầu đời Thanh đổi Tắc thành Tức). 

“Tắc phi Bát Nhã Ba La Mật” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, và hội bản sách chú giả của ngài Huệ Tịnh đều ghi giống nhau. Bản lưu thông và bản khắc đầu đời Thanh đổi Tắc thành Tức. Sau đó lại có câu “thị danh Bát Nhã Ba La Mật”. Trong các bản khắc đầu đời Thanh, có bản ghi chú: “Cổ bản không có”. Xét ra, câu “thị danh Bát Nhã Ba La Mật” do Tích Sa Tạng đời Nam Tống mới bắt đầu thêm vào. Không chỉ bản kinh chép tay của người đời Đường không có câu ấy, ngay cả bản khắc đá đời Nam Đường và sách của ông Trương Sư Liêu đều không có. Kinh văn trong hội bản thuộc năm bản chú giải của các vị như Huệ Tịnh v.v… đều chẳng nói “thị danh”. Lại khảo cứu bản chú giải của ngài Tăng Triệu, thấy nói: “Tắc phi Bát Nhã chính là Huệ Không. Cảnh diệt, huệ vong, tướng nào chẳng tận. Ý chỉ hoằng trì phải nên ở ngay chỗ này”. Bản chú giải của ngài Trí Giả cũng có cùng ý kiến. Trong bản sớ giải của tổ Trí Giả còn viết: “Bát Nhã tức chẳng phải là Bát Nhã, đấy là như Không”. Gia Tường Nghĩa Sớ viết: “Bát Nhã chẳng phải là Bát Nhã, tức tâm hành đoạn. Trong đoạn sau đó, ‘Như Lai vô sở thuyết’ (Như Lai chẳng nói gì) là dứt bặt ngôn ngữ”. Ngài lại nói: “Đức Phật nói Bát Nhã, đấy là Bát Nhã của Phật. ‘Tắc phi Bát Nhã’ (tức chẳng phải là Bát Nhã) [hàm nghĩa] chẳng phải là trí huệ của Nhị Thừa”. Bản chú giải của ngài Huệ Tịnh giảng: “Ngày chứng Chân đạt được Bát Nhã chân thật. Khi đạt được Chân, liền xả văn tự. Vì thế nói: Phật thuyết Bát Nhã tắc phi Bát Nhã”. Sách Tán Thuật ghi: “[Chánh kinh nói] ‘tức chẳng phải là Bát Nhã Ba La Mật, [hàm ý] chẳng phải riêng mình đức Phật trần thuật”. Sách Toản Yếu ghi: “Đối với câu ‘tức chẳng phải là Bát Nhã’, ngài Vô Trước bảo: Đối trị chấp trước đúng như lời nói”. Các bản cổ chú trên đây đều chẳng nhắc tới Thị Danh). 

“Khả dĩ tam nhị tướng kiến Như Lai phủ? Phất dã, Thế Tôn! Hà dĩ cố” (Bản của ông Liễu và bản của ngài Huệ Tịnh ghi giống nhau. Trong bản lưu thông, trước “hà dĩ cố”, có câu “bất khả dĩ tam thập nhị tướng đắc kiến Như Lai”. Xét ra, bản khắc đá thời Nam Đường đã thêm câu này. Tra trong các bản cổ chú, đều không thấy giải thích câu này! Sách Nghĩa Sớ bảo câu này giống như lời giải thích để kết lại phần kinh văn trước đó, tức ý nghĩa “có thể dùng thân tướng để thấy Như Lai hay không”. Vì thế, [ý nghĩa] xuyên suốt phần kinh văn trước đó). 

“Tắc sanh Thật Tướng” (Các bản xưa nay đều ghi giống nhau, bản in đầu đời Thanh đổi Tắc thành Tức). 

“Tắc thị phi tướng” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm hội bản trong các chú sớ như chú sớ của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh đổi Tắc thành Tức). 

“Thị nhân tắc vi đệ nhất hy hữu” (Các bản xưa nay đều ghi giống nhau, bản in đầu đời Thanh đổi Tắc thành Tức).


“Thử nhân vô ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm hội bản trong các chú sớ như chú sớ của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh ghi thành “thử nhân vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”).

“Tắc danh chư Phật” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản của ông Trương, năm hội bản trong các chú sớ như chú sớ của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông và bản in đời Minh sửa Tắc thành Tức). 

“Phi đệ nhất Ba La Mật” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, hội bản chú sớ của ngài Huệ Tịnh đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh sau ghi là “tức phi” [đệ nhất Ba La Mật]). 

“Như Lai thuyết phi Nhẫn Nhục Ba La Mật” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm hội bản trong các sách chú sớ như tác phẩm của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh sau câu này, có thêm câu “thị danh Nhẫn Nhục Ba La Mật”. Đầu đời Thanh có bản in, dưới đó có chú thích: “Câu Thị Danh này cổ bản chẳng có, nhưng chẳng thể thiếu được!” Do vậy, có thể thấy là nó được thêm vào trong thuở ấy. Xét ra, bản chú giải của ngài Trí Giả giảng: “Đã chẳng có ta, người, có ai để buộc, ai phải nhẫn. Vì thế, chẳng nhẫn mà nhẫn, nhẫn mà chẳng nhẫn, đó là cái Thể của Bát Nhã”. Sách Toản Yếu ghi: “Nhẫn đạt tới bờ kia, đã lìa tướng khổ, huống hồ bờ này chẳng phải bờ kia, ai khổ, ai nhẫn?” Trong các bản cổ chú khác, đều không nói đến ý nghĩa của câu Thị Danh). 

“Tắc vi phi trụ” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, các bản chú giải của ngài Huệ Tịnh và Tăng Triệu, sách Toản Yếu, bốn hội bản đều ghi giống nhau. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh sửa Tắc thành Tức). 

“Bồ Tát vị lợi ích nhất thiết chúng sanh” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm hội bản trong các sách chú sớ như tác phẩm của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông thì sau chữ Chúng Sanh có chữ Cố, tức là [chữ này] được thêm vào đầu đời Thanh. Đầu đời Thanh cũng có bản in ghi rõ: “Các bản đều chẳng có chữ Cố”). 

“Tắc phi chúng sanh” (Từ bản của ông Liễu, Tống Tạng, bản khắc đời Minh cho đến hội bản của hai bản chú giải Huệ Tịnh, Tăng Triệu đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh sửa Tắc thành Tức. Bản khắc đá thời Nam Đường và bản của ông Trương cũng thế). 

“Tắc vô ngã kiến” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm hội bản của các bản chú giải Huệ Tịnh v.v… và bản lưu Thông đều giống nhau. Câu này cùng với các câu sau đó như “tắc vi Như Lai dĩ Phật trí huệ”, “tắc vi hà đảm”, “tắc ư thử kinh”, “tắc vi thị tháp”, “tắc vi tiêu diệt” trong các bản in đầu đời Thanh phần nhiều sửa Tắc thành Tức). 

“Giai thành tựu bất khả lượng, bất khả xưng, vô hữu biên, bất khả tư nghị công đức” (Bản của ông Liễu ghi như thế. Các bản khác đều ghi là “giai đắc thành tựu”. Xét theo bản chú giải của ngài Huệ Tịnh: “Nếu có người nương theo kinh này để khởi hạnh, sẽ sanh vô biên phước, tương ứng với ba Phật tánh, cho nên có thể viên mãn giới chủng”. Giới là Chân Như, Chủng là Bồ Đề tâm, hạnh Lục Độ. Giới chủng tức là ba Phật tánh. Nghiền ngẫm ý của lời chú giải, có thể biết không có chữ Đắc. “Đắc” có nghĩa là sẽ đạt được. Nay nói “tương ứng với ba Phật tánh” tức là đã thành tựu. “Đã thành tựu” tức là thành tựu tương ứng, [tức là] đã có vốn liếng có thể tương ứng với giới chủng, chứ chẳng phải là nói “đã thành Phật”. Đấy chính là như San Định Ký của ngài Trường Thủy viết: “Nếu có thể tuyên nói, thọ trì, sẽ là tu hành hai thứ lợi (tự lợi và lợi tha), có thể khiến cho Phật chủng chẳng đoạn, bèn gọi là gánh vác Bồ Đề”. Bởi lẽ, nói “thành tựu” chính là nói “thành tựu gánh vác”. Vì thế, sách San Định Ký của ngài Trường Thủy lại nói: “Các công đức như chẳng thể lường v.v… làm cái nhân cho Vô Thượng Bồ Đề”. Dựa theo đó, đủ chứng tỏ [nguyên bản] vốn không có chữ Đắc). 

“Tâm tắc cuồng loạn” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm bản hội bản của các bản chú giải như tác phẩm của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh sửa Tắc thành Tức). 

“Phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề giả” (Bản của ông Liễu ghi như thế. Các bản khác trước chữ Giả còn có chữ Tâm. Xét ra, ý chỉ của kinh chính là phá trừ cái tâm giữ ý niệm “có pháp Bồ Đề”, cho nên sát ngay sau đó liền nói “đương sanh như thị ngã ưng diệt độ chúng sanh, nãi chí vô nhất chúng sanh thật diệt độ chi tâm” (hãy nên sanh cái tâm ta phải nên diệt độ chúng sanh như thế, cho đến chẳng có một chúng sanh thật sự được diệt độ); vậy thì sau Bồ Đề không thể đặt chữ Tâm được! Hãy nên vâng theo bản của người đời Đường đã rõ rồi. Trong các phần sau cũng như vậy). 

“Hà dĩ cố? Nhược Bồ Tát hữu ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, tắc phi Bồ Tát” (Bản của ông Liễu, bản khắc đời Minh, bản của ngài Huệ đều ghi như vậy. Bản của ông Ông cho đến bản lưu thông, trước chữ Nhược còn ghi ba chữ “Tu Bồ Đề”. Hơn nữa, bản in đầu đời Thanh sửa “tắc phi” thành “tức phi”). 

“Thật vô hữu pháp phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề giả” (Bản của ông Liễu ghi như thế. Những bản khác ghi trước chữ Giả có chữ Tâm). 

“Nhược hữu pháp Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (Bản của ông Liễu và bản của ngài Huệ Tịnh ghi như thế. Trong các bản khác, sau chữ Đề có chữ Giả).

“Nhiên Đăng Phật tắc bất dữ ngã thọ ký” (Các bản xưa nay ghi giống như nhau. Bản in đầu đời Thanh sửa Tắc thành Tức). 

“Tắc vi phi đại thân” (Bản của ông Liễu, Tống Tạng, bản của ông Trương, bản khắc đời Minh, năm hội bản thuộc chú giải của ngài Huệ Tịnh v.v… đều giống nhau. Bản lưu thông đổi Tắc thành Tức. Bản của ông Ông và bản in đầu đời Thanh đều như thế).

“Tắc bất danh Bồ Tát” (Các bản xưa nay đều ghi giống như vậy. Bản đầu đời Thanh sửa Tắc thành Tức). 

“Vô hữu pháp danh vi Bồ Tát” (Bản của ông Liễu, bản của ngài Huệ Tịnh, bản của ngài Tăng Triệu đều ghi như nhau. Bản lưu thông sửa thành “thật vô”. Các bản sau bản khắc đá thời Nam Đường đều là như thế. Xét theo Trường Thủy Ký ghi “chỉ xét theo vô ngã, vô nhân, Chân Như thanh tịnh mà gọi là Bồ Tát, chẳng phải là nói riêng có một pháp”, đủ chứng tỏ vốn chẳng có chữ Thật. Nếu có, sẽ nói là “chẳng phải là nói thật sự có một pháp”, chẳng nên nói là “riêng có”). 

“Hằng hà trung sở hữu sa” (Bản của ông Liễu, Tống Tạng, bản của của ông Trương và ngài Huệ Tịnh đều ghi như nhau. Trong bản lưu thông, trước chữ Hằng có chữ Như. Bản khắc đá thời Nam Đường và các bản thời Minh - Thanh đều như vậy). 

“Hữu như thị đẳng Hằng hà” (Bản của ông Liễu, Tống Tạng, bản của ông Trương và ngài Huệ Tịnh đều ghi như vậy. Trong bản lưu thông, trước chữ Đẳng có chữ Sa. Bản khắc đá thời Nam Đường, các bản thời Minh - Thanh đều là như thế). 

“Quá khứ tâm bất khả đắc, hiện tại tâm bất khả đắc, vị lai tâm bất khả đắc” (Các bản xưa nay đều ghi giống như vậy. Chỉ có bản của ngài Huệ Tịnh ghi [theo thứ tự khác], đầu tiên là quá khứ, kế đó là vị lai, thứ ba là hiện tại. Luận của Vô Trước Bồ Tát cũng ghi như thế. Luận nói: “Do quá khứ đã diệt, vị lai chưa có, hiện tại là Đệ Nhất Nghĩa”). 

“Như Lai bất ưng dĩ sắc thân kiến” (Bản của ông Liễu và bản của ngài Huệ Tịnh như nhau. Bản lưu thông thì trước chữ Sắc Thân có hai chữ Cụ Túc. Các bản khắc sau bản khắc đá thời Nam Đường đều như thế).

“Tức vi báng Phật” (Các bản xưa nay đều ghi giống như vậy. Bản khắc đá thời Nam Đường và bản của ông Trương sửa Tức thành Tắc). 

“Nhĩ thời, huệ mạng Tu Bồ Đề” cho tới “thị danh chúng sanh” (Bản của ông Liễu không có. Các bản sau bản khắc đá thời Nam Đường thì có. Xét ra, sáu mươi hai chữ ấy trong bản dịch đời Tần chẳng có, mà là do người đời dựa theo bản dịch đời Ngụy thêm vào. Vì thế, từ bản chú giải của ngài Tăng Triệu cho tới sách Toản Yếu đều không nhắc đến. Chỉ có sách Tán Thuật dẫn đoạn thêm vào bản dịch đời Ngụy để chú giải. Đại lược thì đời Đường hoặc có khi thêm vào, có khi không thêm. Tới các bản sau thời Ngũ Đại, không bản nào chẳng thêm vào [đoạn này]. Nói chung, nghĩa lý trong đoạn này trong kệ luận đều có, trích từ bản dịch đời Ngụy thêm vào cũng hay! Bản dịch đời Tần do phần kinh văn trước đó đã có câu “Như Lai thuyết nhất thiết chúng sanh tắc phi chúng sanh” (Như Lai nói hết thảy chúng sanh chẳng phải là chúng sanh), nên chỗ này bèn lược đi). 

“Vi vô sở đắc da? Như thị, như thị” (Bản của ông Liễu, bản của ngài Huệ Tịnh ghi giống như vậy. Bản lưu thông thì trước chữ “như thị” có ghi “Phật ngôn”. Xét ra, từ bản khắc đá thời Nam Đường đã có hai chữ “Phật ngôn”).
“Tắc đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm hội bản nơi các bản chú giải của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh sửa Tắc thành Tức).

“Như Lai thuyết phi thiện pháp” (Bản của ông Liễu, Tống Tạng, bản của ông Trương, bản của ngài Huệ Tịnh đều ghi giống nhau. Bản lưu thông thì sau chữ Thuyết có chữ Tức. Bản khắc đá thời Nam Đường, các bản in thời Minh - Thanh đều như thế. Các bản cổ chú như bản chú giải của ngài Huệ Tịnh, sách Tán Thuật dẫn kinh đều chẳng có chữ Tức. Chỉ có sách Toản Yếu ghi là “tức phi”). 

“Thọ trì, vị tha nhân thuyết” (Bản của ông Liễu và bản của ngài Huệ Tịnh ghi giống nhau. Bản lưu thông thì sau “thọ trì” có hai chữ “độc tụng”. Các bản sau bản khắc đá thời Nam Đường đều ghi giống như thế).

“Như Lai tắc hữu ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm hội bản của các bản chú giải như tác phẩm của ngài Huệ Tịnh vv… đều ghi như nhau. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh sửa Tắc thành Tức). 

“Tắc phi hữu ngã” (Giống như trên).

“Tắc phi phàm phu” (Giống như trên. Hơn nữa, trong các bản in đầu đời Thanh và bản lưu thông hiện thời, sau câu này lại có câu “thị danh phàm phu”. Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, bốn hội bản trong bản chú giải của ngài Huệ Tịnh, bản chú giải của ngài Tăng Triệu, chú giải của Trí Giả, sách Tán Thuật đều chẳng có câu này. Bản đầu đời Thanh thì có, nhưng ghi rõ “cổ bản chẳng có”. Khảo cứu tường tận các bản cổ chú, đều chẳng có ý nghĩa “thị danh”).
“Chuyển luân thánh vương tắc thị Như Lai” (Giống như trên).

“Nhữ nhược tác thị niệm phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề giả” (Bản của ông Liễu, bản của ngài Huệ Tịnh, bản của ngài Tăng Triệu đều ghi giống nhau. Bản lưu thông thì trước chữ Giả có chữ Tâm. Các bản sau bản khắc đá thời Nam Đường đều là như thế).

“Phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề giả, ư pháp bất thuyết đoạn diệt tướng” (Giống như trên).

“Dĩ mãn hằng hà sa đẳng thế giới thất bảo bố thí” (Bản của ông Liễu, bản của ngài Huệ Tịnh ghi như nhau. Trong bản lưu thông, trước “bố thí” có hai chữ “trì dụng”. Các bản sau bản khắc đá thời Nam Đường đều là như thế, nhưng bản khắc đời Minh ít có bản dùng hai chữ “trì dụng”). 

“Thử Bồ Tát thắng tiền Bồ Tát sở đắc công đức. Tu Bồ Đề! Dĩ chư Bồ Tát bất thọ phước đức cố” (Bản của ông Liễu, bản của ông Trương, hai hội bản trong bản chú giải của ngài Huệ Tịnh và sách Tán Thuật đều giống nhau. Bản lưu thông thì sau “công đức” có ba chữ “hà dĩ cố” (vì sao vậy). Bản khắc đá thời Nam Đường, Tích Sa Tạng cũng ghi như thế. Bản khắc đời Minh thì không có câu “hà dĩ cố”). 

“Thị vi trần chúng ninh vi đa phủ? Thậm đa Thế Tôn” (Bản của ông Liễu, Tống Tạng, bản khắc đời Minh, năm hội bản trong các bản chú giải của ngài Huệ Tịnh v.v… đều giống nhau. Bản lưu thông thì trước “thậm đa” còn có câu “Tu Bồ Đề ngôn”. Bản khắc đá thời Nam Đường, bản của Trương Sư Liêu, bản in đầu đời Thanh đều có).

“Phật tắc bất thuyết thị vi trần chúng” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm hội bản trong các bản chú giải của ngài Huệ Tịnh v.v… đều giống nhau. Bản lưu thông, bản in đầu đời Thanh đều ghi Tắc thành Tức). 

“Tắc phi vi trần chúng” (Bản của ông Liễu, Tống Tạng, bản của ông Trương, bản khắc đời Minh, năm hội bản của các bản chú giải như chú giải của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi như thế. Bản lưu thông ghi Tắc thành Tức, bản khắc đá thời Nam Đường và bản in đầu đời Thanh đều như thế).

“Tắc phi thế giới” (Giống như trên).

“Nhược thế giới thật hữu” (Bản của ông Liễu ghi như thế. Hội bản trong chú giải của ngài Huệ Tịnh ghi là “hữu thật”. Bản lưu thông và các bản sau bản khắc đá thời Nam Đường đều ghi “thật hữu giả”). 

“Tắc thị nhất hợp tướng” (Bản của ông Liễu, bản của ông Ông, Tống Tạng, bản khắc đời Minh, năm hội bản của các bản chú giải như chú giải của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản của Trương Sư Liêu, bản in đầu đời Thanh và bản lưu thông đều ghi Tắc thành Tức).

“Tắc phi nhất hợp tướng” (Bản của ông Liễu, Tống Tạng, bản của ông Trương, bản khắc đời Minh, năm hội bản của các bản chú giải như chú giải của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản khắc đá thời Nam Đường, bản in đầu đời Thanh, và bản lưu thông hiện thời ghi Tắc là Tức).

“Tắc thị bất khả thuyết” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, năm hội bản của các bản chú giải như chú giải của bản chú giải của ngài Huệ Tịnh v.v… đều ghi giống như vậy. Bản in đầu đời Thanh và bản lưu thông ghi Tắc là Tức).

“Thị nhân giải ngã sở thuyết nghĩa phủ? Thế Tôn” (Bản của ông Liễu, bản của ngài Huệ Tịnh cùng ghi như vậy. Bản lưu thông thì sau chữ Phủ có câu “phất dã”. Các bản sau bản khắc đá thời Nam Đường đều ghi như thế, chỉ có bản khắc đời Minh không có). 

“Tức phi ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến” (Các bản xưa nay đều ghi như vậy, chỉ có bản khắc đời Minh ghi Tức thành Tắc). 

“Phát Bồ Tát tâm giả” (Từ bản của ông Liễu cho tới bản khắc đời Minh, bản của ngài Huệ Tịnh đều ghi như vậy. Bản lưu thông và bản in đầu đời Thanh sửa Bồ Tát thành Bồ Đề. Xét ra, Trường Thủy Ký viết: “[Chánh kinh nói] phát Bồ Tát tâm nhằm phân biệt với người khác”).

4. Lời bạt cho bản chỉnh lý kinh Kim Cang 

Kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật từ đời Đường tới nay được thọ trì trọn khắp hoàn vũ. Người biên chép, khắc in đông đảo, văn tự bị sai sót cũng bởi đó mà ngày càng nhiều. Thắng Quán tôi từ tuổi nhược quan (hai mươi tuổi) đã được thọ lãnh kinh này. Thoạt đầu, chỉ dựa theo [bản lưu thông] mà đọc tụng, chẳng hiểu ý nghĩa, cũng chẳng biện định văn tự có sai khác hay không. Cho tới cuối niên hiệu Quang Tự, Kim Lăng khắc in xong bản sớ giải của ngài Trí Giả, tôi nghiền ngẫm ý nghĩa trong lời Sớ, [nhận thấy] có những chữ [trong phần chánh kinh của bản sớ giải ấy] chẳng hoàn toàn khớp với bản hiện thời, hơi nẩy sanh lòng nghi. Do vậy, rộng sưu tập các bản khắc cũ, lại xem các bản chú giải của Tăng Triệu và Huệ Tịnh trong bộ Tục Tạng của Đông Doanh (Nhật Bản), càng ngờ vực hơn. Tới khi được xem bản kinh do ông Liễu Thành Huyền chép vào đời Đường, [nhận thấy kinh văn] hoàn toàn trùng khớp với các bản cổ chú, mới biết bản lưu thông hiện thời đã lầm lẫn rất nhiều. Kế đó, nhận lời mời của Thư Viện Bắc Bình đảm nhiệm giảo chánh, xử lý các bản chép của người đời Đường được tàng trữ tại hang đá Đôn Hoàng; [nhận thấy] trong đó, bản chép kinh Kim Cang nhiều nhất, đại để giống như bản của ông Liễu, tôi mới cảm khái sâu xa nguyên do lâu xa khiến bản kinh này bị lưu truyền sai ngoa. Nay may mắn có được dấu tích chân thật của người xưa, và các bản chú sớ xưa, những điều sai sót ngàn năm nhờ đó mà được chứng tỏ, sao chẳng công bố trong cõi đời để khuông phù bản chính đáng ư? Nhưng [người đời] quen thuận theo sai sót, coi đó là đúng đã lâu, người đất Kinh hiến ngọc chưa mài giũa, người nhận biết chân thật hiếm hoi lắm, hãy nên đợi cơ duyên, chưa thể bộp chộp làm ngay được! Khi đó vào khoảng năm Dân Quốc thứ tám, thứ chín. 

Cho tới năm Canh Ngọ (1930), có Quách cư sĩ ở Triều Dương chuyên in kinh này, tôi bèn bảo ông ta hãy dựa theo bản của ông Liễu. Sách được in ra, có rất nhiều người quở trách ông ta tự tiện sửa đổi kinh văn. Thật ra, bản in ấy chưa hoàn toàn dựa theo bản của ông Liễu. Đúng là quen vâng theo sai lầm lâu ngày, sẽ giống như là đúng vậy! Tuy vậy, cổ bản hoàn thiện, trọn chẳng thể giấu được! Nay thử nêu ra một hai điều. Như cổ bản vào thời Tiền Châu viết là “ưng vân hà trụ?”, bản thời Hậu Châu ghi là “vân hà ưng trụ?” Một chữ đưa ra trước hay sau, nghĩa khác biệt xa lắc! Chữ bị sai lầm một lẽ, bèn khiến nẩy sanh hiểu lầm đối với kinh văn càng nhiều! Câu “thị danh” có hoặc không, mỗi đằng đều có ý nghĩa tinh vi, [người đời sau] tự lầm tưởng chỗ nào cũng đều phải có câu ấy, đến nỗi nhiều người dùng Tam Đế để giải nói, chẳng biết Bát Nhã nhằm nói về Nhị Đế. Bởi lẽ, Nhị Đế giá chiếu đồng thời chính là Trung, há có phải là ngoài Nhị Đế, riêng có một cái Trung ư? Tông Thiên Thai dùng Tam Đế để nói hết thảy các pháp, nhưng Trí Giả đại sư sớ giải ý nghĩa của kinh này, từ đầu đến cuối đều dùng pháp duyên sanh, không gì chẳng phải là giả danh, cho nên nói là “tức phi”. Liễu đạt [ý nghĩa của] “tức phi”, sẽ thấu hiểu chân thật. Đối với “thị danh” chỉ hiểu là giả danh, sẽ chính là thật sự khéo nói Tam Đế. Nếu ắt cứ chấp vào danh tự và ngôn thuyết của Tam Đế, đem Thị Danh phối ứng với Trung để giải thích câu “thị danh trang nghiêm” thì còn được, chứ đối với câu “thị danh ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến” giải thích cho suông sẻ bằng cách nào đây? 

Mùa Thu năm Nhâm Thân (1932), tôi ứng theo lời ước hẹn trước đó với các bạn, giảng giải kinh này, ắt đều nương theo bản chép tay của người đời Đường, lại còn dung thông các luận và nghĩa lý uẩn tàng trong các bản cổ chú để nói. Đại chúng hoan hỷ, hớn hở, xin tôi ấn hành lưu truyền bản chỉnh lý, mong giúp cho ai nấy đều biết đích xác có chỗ căn cứ, đâu là chánh, đâu là ngụy, sẽ được sáng tỏ rạng rỡ trong cõi đời. Cuối kinh, tôi bèn ghép thêm bài Giảo Khám Ký, dẫn các bản khác nhau, và lời giải thích của các vị chú giải, chẳng ngại tìm tòi tường tận để giúp so sánh đối chiếu, trần thuật duyên khởi ở đây. Hưng khởi chuyện gì cũng chẳng thể liên quan tới thời điểm, huống hồ Bát Nhã rất sâu ư? Nương theo Văn Tự, khởi Quán Chiếu, ngộ Thật Tướng; nhân duyên văn tự có mối liên quan chẳng cạn. Có người nói “Thiền Tông chính là Bát Nhã Độ, chẳng lập văn tự” là như thế nào vậy? Tôi thưa: Ông lầm mất rồi! Kinh Lăng Nghiêm dạy: “Tri kiến lập tri, tức vô minh bổn. Tri kiến vô kiến, tư tức Niết Bàn, vô lậu chân tịnh” (Từ trên tri kiến mà lập ra một cái biết, đó chính là cái gốc của vô minh. Trên tri kiến chẳng có cái thấy, đó chính là Niết Bàn, vô lậu chân tịnh). Đấy chính là ý chỉ “chẳng lập” vậy, há có phải là đoạn diệt tướng văn tự? Hơn nữa, ngữ lục của các vị trong nhà Thiền há chẳng phải là văn tự ư? Ngạn ngữ có câu: “Y văn giải nghĩa, tam thế Phật oan. Ly kinh nhất tự, tiện đồng ma thuyết” (Nương theo văn tự để hiểu nghĩa, ba đời chư Phật bị oan uổng. Lìa kinh một chữ, sẽ giống như ma nói). Huống hồ một chữ sai khác, sai biệt to lớn ư, há sơ sót được ư?

Thắng Quán kính ghi lời bạt vào mùa Xuân năm Quý Dậu.

Tháng Tư năm Giáp Thân, tức năm Trung Hoa Dân Quốc 33 (1944), 

Phổ Huệ Đại Tạng Kinh Phát Hành Hội kính in.

Lời sám hối và hồi hướng
Mạt nhân là kẻ ngu tối, nghiệp chướng sâu nặng, học vấn nông cạn, sự hiểu biết đối với nội điển càng chẳng đáng nói tới, lại hoàn toàn chẳng có công phu tu dưỡng, hành trì! Chỉ vì tham pháp, tiếc pháp, nhận thấy quá nhiều bản diễn giải, chú giải chưa được chuyển ngữ sang tiếng Việt, nên đành giấu dốt, lừa mình dối người, bon chen chuyển ngữ bấy lâu. Càng đọc, càng cảm thấy mình chỉ hiểu biết văn tự, chỉ là khẩu đầu Thiền, chưa hề lãnh hội được chút nào áo nghĩa vi diệu trong các giáo huấn của Phật, của Tổ, cũng như cô phụ ân giáo dưỡng của các vị thiện tri thức, thiện hữu đã từng giúp đỡ mình học Phật. Đối với kinh Kim Cang, trước nay mạt nhân vẫn “kính nhi viễn chi” vì kinh quá cao sâu, không lãnh hội được, nhất là khi đọc quyển Kim Cang Chư Gia, càng thêm rối rắm. Cho tới khi vị anh cả trong đạo của mạt nhân ngỏ ý muốn đọc bản chuyển ngữ của lời giảng của hòa thượng Tịnh Không về kinh Kim Cang, vì băng dịch lưu thông hiện thời quá bám sát khẩu ngữ, nhiều chữ Hán để nguyên không dịch, khiến cho người nghe khó lãnh hội trọn vẹn ý giảng của hòa thượng. Mạt nhân cho rằng: Hòa thượng chuyên dựa theo tác phẩm sớ giải của cụ Giang Vị Nông để giảng, sao không đọc trực tiếp từ bản của cụ Giang rồi quán chiếu lời giảng của hòa thượng sẽ thuận tiện hơn? Anh có cho biết: Bản dịch quyển Giảng Nghĩa hiện thời khá cổ, khá khó lãnh hội. Do vậy, mạt nhân đành đánh liều dùng lời lẽ quê kệch và vốn hiểu biết nông cạn của chính mình để chuyển ngữ lần nữa tác phẩm của cụ Giang để phần nào báo đáp ân sách tấn, cổ vũ, khuyên dạy, ủng hộ của anh bấy lâu. Do hoàn toàn chỉ hiểu biết theo mặt văn tự (mà kiến thức văn tự cũng nhấp nhem, sơ sót), bản chuyển ngữ này chẳng tránh khỏi các sai sót không thể tha thứ được, khác nào vá thêm một mụn giẻ rách vào tấm ca-sa gấm trân quý, chẳng biết đã tạo nghiệp nặng nề đến đâu? 

Nếu như bản chuyển ngữ thô vụng này có chút phần nào lợi lạc cho anh cả cũng như các liên hữu hữu duyên, xin hồi hướng công đức, phước đức ấy cho lịch đại tông thân quyến thuộc, sư trưởng, phụ mẫu, tổ tiên, thiện ác tri thức, các liên hữu đồng tu, và pháp giới chúng sanh sẽ cùng được vãng sanh Tây Phương Cực Lạc, đồng ân triêm pháp nhũ, thế giới hòa bình, nhân dân an lạc, mọi người hướng thiện, chuyên tâm tu trì, tai ương chấm dứt, tật bệnh tiêu trừ, thì may mắn lắm thay! 

Trọng Đông năm 2024, Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa kính bái.

“Hoan nghênh ấn tống, công đức vô lượng”
� Thanh tín sĩ là cách gọi khác của cư sĩ, hoặc đúng hơn là dịch nghĩa của chữ Ưu Bà Tắc. 


� Tác phẩm chưa được xuất bản của một người đã mất thì gọi là “di trước”. 


� Cư sĩ Tưởng Duy Kiều có tên tự là Trúc Trang. 


� Vùng Giang Nam, vào tháng Năm, mưa phùn rả rích liên miên chẳng ngừng, là lúc quả mơ chín vàng, nên gọi là Hoàng Mai Thời Tiết. 


� Tưởng Duy Kiều (1873-1958), tự là Trúc Trang, hiệu là Nhân Thị Tử, pháp danh Hiển Giác, người huyện Vũ Tấn, tỉnh Giang Tô, là một triết gia, kiêm giáo dục gia, Phật học gia, và dưỡng sinh học gia đầu thời Dân Quốc. Ông đậu Tú Tài năm 20 tuổi, sau đó do đọc các sách Tây học do Giang Nam Chế Tạo Cục xuất bản, bèn bắt đầu chuyên nghiên cứu Tây học. Năm Quang Tự 21 (1895), ông vào học tại Nam Tinh Thư Viện tại Giang Nam, bạn đồng học là Đinh Phước Bảo. Năm Quang Tự 22 (1896), ông lại gia nhập Trí Dụng Tinh Xá ở Thường Châu. Từ đó, cho đến năm 29 tuổi, dụng công học tập cả hai nơi. Trong số các giáo sư, người có sức ảnh hưởng mạnh nhất đến ông Tưởng là cụ Chung Quán Quang. Sau khi tốt nghiệp, ông sang Thượng Hải vào năm Quang Tự 28 (1902), tham gia tổ chức Trung Quốc Giáo Dục Hội do nhóm Thái Nguyên Bồi sáng lập. Thuở đó, khi Trung Hoa sôi nổi phong trào đề cao tinh thần thượng võ, ông cùng các đồng chí sáng lập các cơ sở chuyên tập thể dục, và tích cực tham gia phong trào “miếu sản hưng học” (tịch thu tài sản của chùa miếu để biến thành trường học). Năm 1903, nhận lời mời của Thái Nguyên Bồi, ông chuyển gia đình lên Thượng Hải, dạy học tại Ái Quốc Học Xã và Ái Quốc Nữ Học cho nữ sinh (hai trường này do ông Thái Nguyên Bồi sáng lập). Ông còn viết lách cho Tô Báo (nhật báo của tỉnh Giang Tô) để duy trì sinh hoạt phí. Năm 1903, ông đảm nhiệm chức vụ biên dịch cho Thương Vụ Ấn Thư Quán. Ông còn cùng Thái Nguyên Bồi, Trương Nguyên Tế, Trang Du v.v… biên soạn sách giáo khoa cho bậc tiểu học, đặt tên là Tối Tân Giáo Khoa Thư, gồm mười tám quyển. Một công trình lớn của ông là bộ từ điển Từ Nguyên (giải thích nghĩa gốc của các từ ngữ trong chữ Hán). Ông còn làm chủ biên cho tờ Đông Phương Tạp Chí. Ông còn đảm nhiệm các lớp bồi huấn cho giáo viên tiểu học, cũng như trường dạy học ban đêm cho công nhân. Khi Dân Quốc thành lập, ông làm phụ tá cho bộ trưởng giáo dục Thái Nguyên Bồi. Đến năm 1913, ông lại trở về Thượng Hải làm việc tại Thương Vụ Ấn Thư Quán. Cơ duyên học Phật đến với ông khi quen biết ông Từ Úy Như tại Bắc Kinh khi ông Từ giữ chức ty trưởng kế toán thuộc bộ Tài Chánh. Dưới ảnh hưởng của ông Từ, ông Tưởng bắt đầu nghiên cứu Phật học, và tin Phật. Sau đó, khi nghe Trương Khắc Thành giảng Duy Thức tại chùa Quảng Tế ở Bắc Kinh, cũng như do quen biết các nhân sĩ Phật giáo như Mai Quang Hy, Diệp Cung Xước, Khoái Nhã Mộc, Hoàng Ấu Hy v.v… ông sang Ninh Ba nghe pháp sư Đế Nhàn giảng kinh tại chùa Quán Tông. Nhất là khi được nghe pháp sư Đế Nhàn giảng kinh Viên Giác tại Giang Tây Hội Quán ở Bắc Kinh, do có dịp cùng biên tập, chỉnh lý bút ký với các vị Giang Vị Nông, Hoàng Ấu Hy v.v… ông càng tin Phật sâu đậm hơn và quyết định quy y với ngài Đế Nhàn. Sau đó, ông còn theo học Nhân Minh với Thái Hư đại sư. Ông để lại khá nhiều trước tác ngoài sách giáo khoa và tự điển như Nhân Thị Tử Tĩnh Tọa Pháp Chánh Tục Biên, Nhân Thị Tử Tĩnh Tọa Vệ Sanh Thật Nghiệm Đàm, Trung Quốc Cận Tam Bách Niên Triết Học Sử, Phật Học Khái Luận, Phật Học Cương Yếu, Trung Quốc Phật Giáo Sử (dịch và bổ sung bộ Chi Na Phật Giáo Sử Cương của Cảnh Dã Triết người Nhật), Trung Quốc Triết Học Sử Cương Yếu, Tống Minh Lý Học Cương Yếu v.v… 


� Phạm Cổ Nông (1881-1951), tên thật là Vận Xu, tên tự là Củng Vi. Do chán ngán đế chế, nên đổi tên là Cổ Nông, đặt tên tự là Mộng Canh, pháp danh Huyễn Tu, hiệu là Ký Đông, lại còn có hiệu là Huyễn Am, quê ở huyện Tú Thủy, tỉnh Chiết Giang, là một cư sĩ và Phật học gia nổi tiếng. Sau khi thi đậu, ông đã vào trường huyện học và nghiên cứu kinh Phật khá sớm. Ông đã từng sang Nhật du học. Sau khi về nước, làm hiệu trưởng trường trung học quốc lập số hai tại tỉnh Chiết Giang. Năm 1917, ông quy y và thọ Bồ Tát Giới với pháp sư Đế Nhàn. Năm 1927, trở thành ủy viên thường vụ hội Phật giáo tỉnh Chiết Giang, và ủy viên chấp hành hội Phật giáo Trung Quốc. Năm 1931, ông làm tổng biên tập cho Phật Học Thư Cục ở Thượng Hải, đảm trách biên tập Hải Triều Âm Văn Khố, Phật Học Bách Khoa Tùng Thư, chủ trì việc ấn loát Đại Tạng Kinh theo bản đời Tống. Năm 1935, làm chủ bút Phật Giáo Nhật Báo. Năm 1951, từng đảm nhiệm lâm trưởng của Thế Giới Phật Giáo Cư Sĩ Lâm tại Thượng Hải. Ông thường viết nhiều bài ngắn đăng trên các tạp chí Phật giáo như Hải Triều Âm, Phật Học Bán Nguyệt San, Giác Hữu Tình, Hoằng Hóa Nguyệt San; về sau được ghép thành Huyễn Am Văn Tập và Cổ Nông Phật Học Vấn Đáp. Ngoài ra còn trước tác một số tác phẩm giá trị như Đại Thừa Khởi Tín Luận Giảng Nghĩa, Đại Thừa Phật Giáo Sử Luận, và dịch phẩm Phát Thú Luận. Trong Văn Sao, tổ Ấn Quang cũng hay nhắc đến ông Phạm. 


� Tăng Triệu (384-414) là một vị danh tăng thời Đông Tấn, người Trường An, họ ngoài đời là Trương. Sư nhà nghèo, phải làm nghề chép sách để sinh nhai; do vậy, có cơ hội đọc rộng rất nhiều kinh sách. Thoạt đầu, Sư ưa chuộng Lão Trang. Tới khi đọc kinh Duy Ma Cật bèn cảm ngộ, liền xuất gia. Sau khi xuất gia, Sư học thông thạo kinh Phương Đẳng, thông suốt Tam Tạng. Tuổi hai mươi, Sư đã nổi danh học rộng khắp miền Quan Trung. Tới khi ngài La Thập tới Trường An, vâng lệnh Diêu Hưng, Sư theo học với ngài La Thập, giải ngộ càng sâu, được ngài La Thập khen là bậc giải Không đệ nhất. Năm Hoằng Thỉ thứ sáu (404), khi ngài La Thập dịch kinh Đại Bát Nhã, Sư học xong, soạn Bát Nhã Vô Tri Luận dâng lên, được thầy hết sức tán thưởng. Sau đó, Sư soạn các tác phẩm Bất Chân Không Luận, Vật Bất Thiên Luận, Niết Bàn Vô Danh Luận, Chú Duy Ma Cật Kinh v.v… đều được người học Phật đánh giá rất cao. Tiếc rằng Ngài thị tịch rất sớm, khi mất, Ngài chỉ mới 31 tuổi. Hậu nhân ghép các trước tác của Ngài thành sách, đặt tựa là Triệu Luận. 


� Tông Lặc (1318-1391) là một vị danh tăng thuộc tông Lâm Tế đời Minh. Sư tên tự là Quý Đàm, hiệu Toàn Thất. Lúc tám tuổi, Sư đã có chí xuất trần, theo học pháp với ngài Tiếu Ẩn Đại Hân chùa Tịnh Từ ở Hàng Châu, mười tuổi xuống tóc, hai mươi tuổi thọ Cụ Túc Giới. Năm Hồng Vũ thứ 10 (1377), Sư sang Tây Vực cầu pháp, thỉnh được Trang Nghiêm Bảo Vương Kinh, Văn Thù Kinh v.v… Năm năm sau mới quay về Trung Hoa, được cử giữ chức Hữu Thiện Thế của Tăng Lục Ty. Do chán ngán trước cảnh kèn cựa của triều thần, Ngài sáng lập Viên Thông Am để quy ẩn. Ngài để lại các tác phẩm Lăng Già Kinh Chú Giải, Bát Nhã Tâm Kinh Chú Giải, Kim Cang Bát Nhã Kinh Chú Giải, Tán Phật Nhạc Chương, Toàn Thất Ngoại Tập, Toàn Thất Cảo v.v… 


� Tục Pháp (1641-1728) là một vị cao tăng đời Thanh, người xứ Nhân Hòa, tỉnh Chiết Giang. Sư tự là Bá Đình, hiệu Quán Đảnh, còn có hiệu là Thành Pháp. Sư có chí xuất trần từ bé, lúc chín tuổi đã theo học với ngài Minh Nguyện chùa Từ Vân tại núi Thiên Trúc, Hàng Châu, mười chín tuổi thọ Cụ Túc Giới, hai mươi tuổi đã giảng kinh, được ngài Minh Nguyện phó chúc làm pháp tôn đời thứ năm của tổ Liên Trì Châu Hoằng. Sư nghiên cứu kinh luận rộng khắp, dung hội các thuyết. Về sau, mỗi khi Sư giảng pháp, đại chúng vân tập rất đông. Sư thị tịch vào năm Ung Chánh thứ sáu (1728), có hơn hai mươi đệ tử truyền pháp lỗi lạc như Bội Phong, Từ Duệ, Chánh Trung, Thiên Hoài v.v… Ngài để lại các tác phẩm Hiền Thủ Ngũ Giáo Nghi, Viên Giác Chiết Nghĩa Sớ, Hoa Nghiêm Tông Phật Tổ Truyện v.v… 


� Bản điện tử của CBETA không có phần khoa phán này. 


� Hú có nghĩa là khí ấm, hoặc ấm áp. 


� Hồ Bắc thuộc lãnh địa nước Sở thời chiến Quốc nên đôi khi còn gọi là Sở, hoặc Kinh Sở, tỉnh lỵ là Vũ Hán. Sở dĩ có tên gọi là Ngạc (鄂) là vì bốn ngàn năm trước, vùng Hoàng Hà và Trường Giang có rất nhiều loại cá sấu gọi là Dương Tử Ngạc (扬子鳄, Chinese Alligator), còn được gọi là Đà Long, Đà Ngư, hoặc Thổ Long. Loại cá sấu này ở vùng Hồ Bắc đặc biệt nhiều, đến đêm tiếng chúng kêu vang như sấm, cho đến đời Tống hãy còn rất nhiều. Do vậy, vùng này thường được gọi là Ngạc Quốc. Do các chữ Ngạc (鄂) và Ngạc (鳄) thường được dùng lẫn cho nhau trong cách viết giả tá thời cổ, nên Hồ Bắc có tên gọi thông tục là Ngạc tỉnh (鄂省).


� Tuần lại (循吏) là từ ngữ được dùng để tôn xưng các quan lại vâng giữ pháp tắc, thanh liêm, hiền năng, không phải là một chức quan. 


� Theo quan chế đời Thanh, Đạo Đài là các chức quan đứng đầu một tỉnh. Các phó quan của tỉnh trưởng (thường gọi là Phiên Đài, coi về tiền lương), hoặc chức Án Sát Sứ (coi về hình pháp, còn gọi là Niết Đài). Các chức vụ này được gọi chung là Đạo Viên. Cụ Giang Vị Nông được cử làm Bổ Dụng Đạo, tức là được cử giữ chức Đạo Viên Dự Bị. 


� Cám (贛, còn đọc là Cống), do gọi theo con sông lớn nhất tại tỉnh Giang Tây là Cám Giang. Tứ Xuyên được gọi tắt là Thục vì tỉnh này xưa kia thuộc địa bàn của vương quốc cổ Ba Thục. 


� Ý nói cụ có điều lãnh ngộ trong khi tham cứu. 


� Thượng Hải được gọi là đất Hỗ vì thời cổ dân cư đa số sống bằng ngư nghiệp. Họ dùng tre đan thành dụng cụ bắt cá, gọi đó là Hỗ (扈). Tục lệ địa phương gọi phần sông đổ vào biển là Độc (瀆). Vì thế, toàn thể phần hạ lưu sông Tùng Giang được gọi là Hỗ Độc Giang. Về sau, chữ Hỗ (扈) đổi thành Hỗ (滬). Vì thế, thường gọi Thượng Hải là đất Hỗ. Hơn nữa, đây là vùng đất được phong làm thái ấp của Xuân Thân Quân (春申君, tức Hoàng Yết) nước Sở thời Chiến Quốc, nên Thượng Hải còn được gọi là đất Thân. Do vậy, sông Tùng Giang (còn gọi là Ngô Tùng Giang) ngoài tên Hỗ Độc, còn được gọi là Xuân Thân Giang. Sông này có một chi lưu tên là Thượng Hải Phố, nên khi thành lập thương cảng, người ta đã dùng tên Thượng Hải để gọi thành phố mới ấy.


� Cao Dã Sơn (Kōyasan) là một quả núi thuộc huyện Wakayama (Hòa Ca Sơn) nằm ở phía Nam thành phố Osaka (Đại Bản). Đây là chỗ sơ tổ Mật Tông (thường gọi là Chân Ngôn Tông - Shingon) của Nhật Bản là Không Hải đại sư (Kukai) sáng lập tông phái sau khi đi tham học ở Trung Hoa trở về. Nếu nói nghiêm ngặt hơn, Cao Dã Sơn chính là nơi đặt tổ đình Kim Cang Phong Tự (Kongōbu-ji), tức đạo tràng đầu tiên của tổ Không Hải. Sau đời Đường, Mật Tông Trung Hoa gần như thất truyền. Do vậy, sau này, để học Mật Tông, các cư sĩ Trung Hoa thường phải sang Nhật Bản tham học. 


� Bạch Phổ Nhân (1870-1927), tên thật là Quang Pháp, tự là Phổ Nhân, là người Mông Cổ, quê ở Nhiệt Hà, là một lạt-ma theo truyền thống Phật giáo Tây Tạng, tu tập tại Ung Hòa Cung ở Bắc Kinh. Người Mông Cổ tin ông ta đã được gặp Văn Thù Bồ Tát, được Ngài điểm hóa tại Ngũ Đài Sơn. Năm 1914, do Bắc Kinh bị lụt lớn. Ông ta tuyên bố trận lụt này do một con rồng gây ra, bèn tập hợp năm sáu vị lạt-ma làm pháp hội hàng phục rồng. Theo truyền thuyết, ông ta nhập Định, thấy rồng, bèn dùng cái tháp để cúng Phật đập lên đầu nó, rồng sợ hãi lui mất. Hôm sau, lụt lội rút mất. Sau pháp hội ấy, các vị lạt-ma đó đều bị tàn tật, què quặt, đui mù, bệnh nặng, chỉ riêng Bạch Phổ Nhân vô sự, nhưng sau đó bị tù một năm. Bạch Phổ Nhân chuyên tu pháp Dạ Xoa Đại Tướng, chuyên chủ trì pháp hội Kim Quang Minh Tối Thắng Vương Kinh. Khi Ban Thiền Lạt Ma đời thứ chín do tranh chấp với Đại Lai Lạt Ma đời thứ mười ba, đã bỏ Tây Tạng chạy sang Bắc Kinh. Bạch Phổ Nhân đã đến bái phỏng, xin làm đệ tử, được tặng danh hiệu Kham Bố (Khenpo) mà không cần qua sát hạch theo truyền thống. Năm 1925, Bạch Phổ Nhân đến Thượng Hải tổ chức pháp hội Kim Quang Minh tại Tịnh Nghiệp Xã chùa Giác Viên. Ông Phạm Cổ Nông rất tin sùng, theo Bạch Phổ Nhân đi tổ chức pháp hội khắp vùng Hàng Châu, Gia Hưng, Trường Sa, Vũ Hán…. 


� Mân Trung có thể hiểu theo nhiều nghĩa: 


- Quận Mân Trung là một quận quốc thời Tần, địa bàn bao gồm toàn bộ tỉnh Phước Kiến, và các huyện Ninh Hải, Linh Giang, Âu Giang, Phi Vân Giang của tỉnh Chiết Giang. 


- Danh từ phiếm chỉ tỉnh Phước Kiến (do Phước Kiến thuộc địa bàn nước Mân Việt thời cổ). 


- Thành phố Phước Châu. 


- Miền trung tỉnh Phước Kiến gồm các huyện Bồ Điền, Phước Châu, Tam Minh. 


� Gia Tường đại sư chính là ngài Thích Cát Tạng (594-623). Ngài là vị luận sư nổi tiếng của Tam Luận Tông sống vào thời Tùy - Đường. Do tổ tiên Sư là người xứ An Tức (tức một vương quốc cổ ở Iran hiện thời), về sau chuyển sang sống tại Kim Lăng (Nam Kinh hiện thời), người thuở ấy còn gọi Ngài là Hồ Cát Tạng. Do Ngài trụ nhiều năm tại chùa Gia Tường ở Cối Kê (huyện Thiệu Hưng, tỉnh Chiết Giang hiện thời), nên thường gọi là Gia Tường đại sư, hay Gia Tường Cát Tạng. Sư cùng hai vị Tịnh Ảnh Huệ Viễn (thuộc Địa Luận Tông) và Thiên Thai Trí Giả đại sư được tôn xưng là Tùy Đại Tam Đại Sư (ba vị đại sư đời Tùy). Cha Ngài là một tín đồ Phật giáo thuần thành, sau khi sinh Ngài, đã xuất gia, pháp hiệu là Đạo Lượng. Ngài theo cha đến bái yết pháp sư Chân Đế, được ban pháp danh là Cát Tạng. Tới năm bảy tuổi, ngài Cát Tạng xuất gia. Sư bản tánh thông minh tuyệt luân, mười bốn tuổi học Bách Luận với ngài Pháp Lãng, tới năm mười chín tuổi đã có thể lên giảng tòa trùng tuyên pháp ngữ của thầy không sai chạy. Ngài viết khá nhiều bản chú sớ như Tịnh Danh Huyền Luận, Pháp Hoa Nghĩa Sớ, Pháp Hoa Du Ý, Pháp Hoa Thống Lược, Pháp Hoa Tân Soạn Sớ, Pháp Hoa Huyền Đàm, Pháp Hoa Khoa Văn, Niết Bàn Kinh Nghĩa Sớ, Niết Bàn Kinh Du Ý, Duy Ma Kinh Lược Sớ, Duy Ma Kinh Quảng Sớ, Thắng Man Kinh Bảo Quật, Kim Cang Bát Nhã Sớ, Đại Phẩm Bát Nhã Lược Sớ, Vu Lan Bồn Kinh Sớ, Di Lặc Kinh Du Ý, Nhân Vương Lược Sớ, Vô Lượng Thọ Kinh Nghĩa Sớ, Nhập Lăng Già Nghĩa Tâm, Trung Luận Sớ, Bách Luận Sớ, Thập Nhị Môn Luận Sớ… Từ các bản sớ giải của Ngài mà tăng sĩ Trung Hoa nẩy sanh hứng thú sâu đậm với học thuyết Bát Nhã, hình thành học phái Tam Luận Tông (tức tông phái chuyên nghiên cứu ba bộ luận Trung Luận, Bách Luận và Thập Nhị Môn Luận). Đặc biệt trong Đại Thừa Huyền Luận, Ngài đề ra khái niệm năm loại Phật độ, tức tịnh độ, bất tịnh độ, tịnh bất tịnh độ, bất tịnh tịnh độ, và tạp độ. Trong Tịnh Độ, lại có bốn loại chúng sanh là phàm thánh đồng cư độ, Đại Tiểu đồng trụ độ, độc Bồ Tát sở trụ độ, và chư Phật độc sở cư độ, rất gần với bốn loại Tịnh Độ của tông Thiên Thai. Sách Đại Thừa Huyền Luận của Ngài được coi là sách nhập môn để học Trung Quán. 


� Đấy là các cách nói trong kinh Kim  Cang, chẳng  hạn  như  câu “Phật  thuyết  Bát


Nhã Ba La Mật, tức phi Bát Nhã Ba La Mật, thị danh Bát Nhã Ba La Mật” (Phật nói Bát Nhã Ba La Mật, tức chẳng phải là Bát Nhã Ba La Mật, thì gọi là Bát Nhã Ba La Mật).


� Bộ Đại Bát Nhã do ngài Huyền Trang dịch có thể nói là tập hợp tất cả các kinh Bát Nhã, được chia làm chín phần như sau: 


1) Thượng Phẩm Bát Nhã, gồm hội thứ nhất, gồm 79 phẩm, 400 quyển, 132.600 bài tụng, giảng tại núi Linh Thứu. 


2) Trung Phẩm Bát Nhã, gồm hội thứ hai và hội thứ ba, từ quyển 401 đến quyển 537, 116 phẩm, 43.000 bài tụng, giảng tại núi Linh Thứu. 


3) Hạ Phẩm Bát Nhã, gồm hội thứ tư và hội thứ năm, từ quyển 538 đến quyển 565, 12.000 bài tụng, chia thành 53 phẩm, cũng giảng tại Linh Thứu. 


4) Thiên Vương Bát Nhã, gồm hội thứ sáu, 17 phẩm, từ quyển 566 đến 573, gồm 2.500 bài tụng, vẫn giảng tại Linh Thứu. 


5) Văn Thù Bát Nhã, gồm hội thứ bảy, 800 bài tụng, từ quyển 574 đến 575, giảng tại Cấp Cô Độc Viên. 


6) Na Già Thất Lợi Bát Nhã, gồm hội thứ tám, chỉ chép trong quyển 576, gồm 400 bài tụng, giảng tại Cấp Cô Độc Viên.


7) Kim Cang Bát Nhã, tức hội thứ chín, gọi là Năng Đoạn Kim Cang Phần, chỉ chép trong một quyển 577, gồm 300 bài tụng, giảng tại Cấp Cô Độc Viên. 


8) Lý Thú Bát Nhã, gồm hội thứ bảy, chỉ chép trong quyển 578, gồm 300 bài tụng, giảng tại Tha Hóa Tự Tại Thiên. 


9) Lục Phần Bát Nhã, gồm các hội mười một, mười hai, mười ba, mười bốn, mười lăm, mười sáu, từ quyển 579 đến quyển 600, tổng cộng 8.100 bài tụng. Từ hội mười một đến hội mười bốn, giảng tại Cấp Cô Độc Viên, hội mười lăm tại núi Linh Thứu, hội mười sáu tại Trúc Lâm Tinh Xá. 


Nói “bài tụng” ở đây tức là cứ tính bốn câu (bất kể dài hay ngắn) là một kệ, còn gọi là “tụng”. 


� Lục Triều là từ ngữ chỉ chung sáu triều đại ở phương Nam Trung Hoa trong thời Nam Bắc Triều. Lục Triều là Tôn Ngô (224-280, tức nhà Ngô của Tôn Quyền thời Tam Quốc), Đông Tấn (317-420 của Tư Mã Duệ sau khi miền Bắc bị các sắc dân du mục chiếm đóng, triều đình nhà Tấn phải dời đô về phương Nam), Lưu Tống (420-479 do Lưu Dụ sáng lập), Nam Triều Tề (479-502, do Tiêu Đạo Thành sáng lập), Lương (502-557, do Tiêu Diễn, tức Lương Vũ Đế sáng lập), Trần (557-589, do Trần Bá Tiên sáng lập). Các triều đại này đều chọn Kiến Khang (Nam Kinh) làm kinh đô. 


� Đây là một thành ngữ hàm ý viết lách hoặc nói năng có một nội dung cụ thể, đầy ắp ý nghĩa, chẳng phải là hư luống, phù phiếm! 


� Sông Kính tức là Kính Thủy hay Kính Hà, và sông Vị đều bắt nguồn từ tỉnh Cam Túc. Khi hai sông này chảy vào tỉnh Thiểm Tây thì hợp lưu tại huyện Cao Lăng, nhưng một dòng trong, một dòng đục rạch ròi, không lẫn lộn. 


� Trí Nghiễm (602-668) là vị cao tăng vào đời Tùy Đường, quê ở Thiên Thủy (tỉnh Cam Túc), họ ngoài đời là Triệu. Ngài có hiệu là Chí Tướng đại sư, hoặc Vân Hoa Tôn Giả. Sư có chí xuất trần từ bé. Khi chơi đùa, thường chất đá làm tháp miếu, hoặc bảo bạn bè giả làm thính chúng, còn mình làm pháp sư giảng kinh. Năm 12 tuổi, Sư theo ngài Đỗ Thuận tới chùa Chí Tướng ở núi Chung Nam, theo học với đệ tử của ngài Đỗ Thuận là Đạt pháp sư. Mười bốn tuổi xuống tóc; về sau, theo ngài Pháp Thường nghe Nhiếp Đại Thừa Luận. Hai mươi tuổi thọ Cụ Túc Giới, học Tứ Phần Luật, Tỳ Đàm, Thành Thật Luận, Thập Địa, Địa Trì, Niết Bàn v.v… Sau đó, dốc chí chuyên học Hoa Nghiêm, xem khắp các kinh luận, lãnh hội sâu xa ý chỉ “lục tướng viên dung”. Năm 27 tuổi, Ngài soạn Hoa Nghiêm Sưu Huyền Ký, sách ấy trở thành khuôn phép cho cả tông Hoa Nghiêm. Sư thường giảng Hoa Nghiêm hóa độ chúng sanh không biết mệt. Do Sư trụ tại chùa Chí Tướng, người thuở ấy gọi Ngài là Chí Tướng đại sư. Về già, Sư trụ tại chùa Vân Hoa, nên được gọi là Vân Hoa Tôn Giả. Đệ tử của Ngài rất đông, các vị lỗi lạc là Hoài Tề, Pháp Tạng, Nguyên Hiểu, Nghĩa Tương, Bạc Trần, Huệ Hiểu, Đạo Thành… Trong đó, ngài Hiền Thủ Pháp Tạng lỗi lạc nhất, là người thật sự sáng lập tông Hoa Nghiêm. Sau khi tông Hoa Nghiêm được thành lập, môn nhân mới tôn ngài Đỗ Thuận làm sơ tổ, Trí Nghiễm làm nhị tổ. Ngài Trí Nghiễm để lại nhiều tác phẩm được coi là đặt cơ sở cho tông Hoa Nghiêm như Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh Sư Huyền Phân Tề Thông Trí Phương Quỹ, Hoa Nghiêm Kinh Nội Chương Môn Đẳng Tạp Khổng Mục, Hoa Nghiêm Ngũ Thập Yếu Vấn Đáp, Hoa Nghiêm Nhất Thừa Thập Huyền Môn, Vô Tánh Nhiếp Luận Sớ… Ở đây, cư sĩ Giang Vị Nông nhắc tới bản sớ Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Kinh Lược Sớ của tổ. 


� “Ngăn” (giá) tức là phủ định, Chiếu là phủ định điều vừa phủ định. Như nói “chẳng Có, chẳng Không”, đó là Song Giá Nhị Biên (cùng ngăn che cả hai bên). “Cũng chẳng có, cũng chẳng không” tức là Song Chiếu Nhị Biên. 


� Ngũ Thời là cách chia nhất đại thời giáo thành năm thời kỳ, tức Hoa Nghiêm, A Hàm, Phương Đẳng, Bát Nhã và Pháp Hoa - Niết Bàn nhằm diễn tả trình tự giáo hóa dần dần của đức Phật để đưa chúng sanh thâm nhập chân tánh từ cạn tới sâu. Từ đấy, lại hình thành hai khái niệm là Thông Ngũ Thời và Biệt Ngũ Thời. 


Biệt Ngũ Thời là trong phương pháp giáo hóa của đức Phật, nương theo thứ tự mà chia thành năm thời kỳ nhằm chỉ rõ thứ tự thuyết pháp, tức là Ngũ Thời theo cách hiểu vừa nói trên đây. 


Thông Ngũ Thời là trong mỗi thời kỳ ấy, đức Phật sẽ tương ứng với năng lực lãnh ngộ của người nghe pháp mà nói pháp tương ứng khiến cho ai nấy đều được hưởng lợi ích bất đồng, hoặc trong cùng một pháp hội cùng nghe giáo pháp như nhau mà chúng sanh đạt được pháp ích khác nhau, hiển thị sự dung thông của giáo pháp. 


� Sau khi soán đoạt ngôi vua của Tào Hoán (Ngụy Nguyên Đế) nhà Tào Ngụy, Tư Mã Viêm (Tấn Vũ Đế) chủ trương tạo lập vây cánh cho hoàng thất ở các địa  phương


bằng cách phong cho người trong hoàng tộc làm các phiên vương, cho họ có binh quyền riêng, dẫn đến các phiên vương hay gây chiến lẫn nhau để giành quyền bính, mà loạn bát vương là điển hình. Do con của Tư Mã Viêm là Tư Mã Trung (Tấn Huệ Đế) đần độn, quyền hành rơi hết vào tay hoàng hậu Giả Nam Phong. Để củng cố quyền lực, bà ta tận lực đâm thọc khiến cho các phiên vương xung đột để loại bớt những người không cùng vây cánh. Về sau, Tư Mã Luân (một hoàng thân) giết chết Giả Hậu, ép Huệ Đế nhường ngôi. Trong giai đoạn đó, tám vị phiên vương đánh nhau để giành quyền bính là Sở Vương Tư Mã Vĩ, Nhữ Nam Vương Tư Mã Lượng, Triệu Vương Tư Mã Luân, Tề Vương Tư Mã Quýnh, Thường Sơn Vương Tư Mã Nghệ, Thành Đô Vương Tư Mã Dĩnh, Hà Gian Vương Tư Mã Ngung, Đông Hải Vương Tư Mã Việt. Tư Mã Luân cầm quyền ba tháng thì bị các phiên vương khác giết chết. Do loạn bát vương, tướng lãnh thiếu hụt, họ phải trọng dụng các tướng lãnh người Hồ, khiến cho các tướng lãnh người Hồ binh quyền ngày càng lớn mạnh. Lý Đặc thuộc bộ tộc người Tung đã làm phản, chiếm cứ Tây Xuyên, và cháu ông ta là Lý Hùng đã lập ra nhà Thành Hán. Một tướng khác là Lưu Uyên (gốc người Hung Nô) chiếm trọn các tỉnh Bắc Trung Hoa lập ra nhà Tiền Triệu (Lưu Triệu), mở đầu cho giai đoạn Ngũ Hồ Loạn Hoa.


� Ngũ Hồ Loạn Hoa còn gọi là Ngũ Hồ Thập Lục Quốc kéo dài từ năm 304 đến 439 do năm sắc dân du mục (người Hoa thường gọi chung các sắc dân ấy là Hồ) thừa dịp nhà Tấn suy yếu, đã xâm chiếm miền Bắc Trung Hoa, lập ra các tiểu quốc gồm mười sáu nước. Các sắc dân ấy là Hung Nô, Yết, Tiên Ty, Đê, Khương. Mười sáu nước là Thành Hán, Hán Triệu, Hậu Triệu, Tiền Lương, Tiền Yên, Tiền Tần, Hậu Tần, Hậu Yên, Tây Tần, Hậu Lương, Nam Lương, Nam Yên, Tây Lương, Bắc Lương, Hạ, Bắc Yên. Đó là không kể những nước nhỏ như Cừu Trì, Đoàn, Vũ Văn, Đại, Nhiễm Ngụy, Tây Yên, Địch Ngụy, Tây Thục. Giai đoạn này chấm dứt khi Thác Bạt Khuê thống nhất miền Bắc Trung Hoa, lập ra nhà Bắc Ngụy, hình thành thế cục Nam Bắc Triều. Trong mười sáu quốc gia ấy, Tiền Tần của Phù Kiên là người thuộc dân tộc Đê, còn Diêu Trành là người Khương. 


� Quân phiệt chiếm đóng một vùng, nắm quyền bính, đánh thuế dân chúng, củng cố thế lực thì gọi là “cát cứ” (割據, hàm ý chia cắt và chiếm đóng lãnh thổ của vương triều để xây dựng thế lực riêng). 


� Phận dã (分野) là một quan niệm của thiên văn học của Cổ Trung Hoa. Họ chia các tinh tú trên bầu trời thành từng khu vực, và cho rằng mỗi khu vực ấy tương ứng với một khu vực trên mặt đất. Mỗi khu vực ấy được gọi là Phận Dã. Theo đó, họ chia quỹ đạo của Tuế Tinh (Mộc Tinh), tức đường hoàng đạo, thành mười hai cung, gọi là Thập Nhị Thứ. Dựa theo sự chuyển dịch của tinh tú trong mười hai cung ấy mà bói toán cát hung sẽ xảy ra thuộc khu vực nào. 


� Thái Sử là chức quan lập ra từ thời Tây Châu, chuyên chưởng quản và khởi thảo văn thư sắc phong các chư hầu và đại phu cho hoàng đế, đồng thời đảm nhiệm việc chép sử, cũng như quản lý sách vở của hoàng gia, coi sóc lịch pháp, chọn ngày tế tự, và giám sát các hoạt động tế tự cho đúng nghi lễ. Từ đời Tần - Hán trở đi, chức quan này càng thấp dần, chỉ còn gói gọn trong việc trông coi lịch pháp và thiên văn để dự báo các điềm bất tường. Cơ cấu hành chính trực thuộc quan Thái Sử cũng lần lượt đổi tên thành Thái Sử Liêu, Thái Sử Tự, Thái Sử Thự, Thái Sử Tào, Thái Sử Giám, Tư Thiên Giám, Thiên Văn Cục, Thái Sử Viện. Sau đó, lịch pháp do Tư Thiên Giám trông coi, thiên văn thì do Khâm Thiên Giám, sử sách thì giao cho Hàn Lâm Viện, không còn chức Thái Sử nữa, nhưng vị quan đứng đầu Hàn Lâm Viện vẫn thường được gọi là Thái Sử. Tới đời Khang Hy thành lập Quốc Sử Quán để chuyên biên soạn sử, danh xưng Thái Sử mất hẳn. 


� Quy Tư (Kutsi, Kuci) còn phiên âm là Khúc Tẩy, Khưu Từ, Khuất Chi, Khâu Tư, Câu Di, Khuất Từ, Khố Triệt, Cưu Ty, thuộc địa phận khu A Khắc Tô (Aqsu) của Tân Cương hiện thời, nay là huyện Khố Xa (Kuche). Đây là một quốc gia hùng mạnh nằm trên con đường tơ lụa, tồn tại từ thế kỷ thứ hai trước công nguyên cho đến năm 648 thì bị nhà Đường diệt quốc. 


� Kiêu Kỵ Tướng Quân là người cầm đầu quân cấm vệ bảo vệ hoàng thành. Đời Tây Tấn lập ra Kiêu Kỵ Doanh là lực lượng bảo vệ kinh thành và cung điện của vua. 


� Tây Lương còn gọi là Lương Châu thuộc tỉnh Cam Túc, bao gồm vùng Hà Tây (phía Tây sông Hoàng Hà). Tùy theo từng thời mà lãnh thổ của Tây Lương rộng hẹp khác nhau. Vào thời cực thịnh, Tây Lương là danh xưng chỉ chung toàn bộ tỉnh Cam Túc. Thời Tấn, Tây Lương của Lữ Quang bao gồm nhiều huyện như Cô Tạng, Vũ Oai, Xương Tùng, Hiển Mỹ, Ly Kiền v.v… Lữ Quang xưng đế, đặt niên hiệu là Thái An, đóng đô tại Cô Tạng, chia vùng này thành 26 quận. 


� Chữ “萇” này theo Khang Hy Tự Điển phải đọc là âm Trường, nhưng xưa nay các bản dịch cổ đều ghi là Trành, nên chúng tôi vẫn tuân theo thói quen trước nay mà ghi là Diêu Trành. 


� Tuất (卒) là danh xưng thời Xuân Thu Chiến Quốc dùng để nói quan đại phu chết. Chư hầu chết thì gọi là “hoăng” (薨), hoàng đế chết là “băng” (崩). Sau này “tuất” trở thành từ ngữ chỉ chung một người bị chết. 


� Xứ này còn gọi là Sớ Lặc, là một vương quốc cổ ở Tây Vực, thuộc một ốc đảo trong vùng sa mạc Taklamarkan, nay thuộc tỉnh Tân Cương của Trung Hoa. Tuy là chư hầu của nhà Đường, nhưng đến cuối năm thứ tám, Sớ Lặc bị vương quốc Cổ Tây Tạng xâm đoạt, diệt quốc, và sau đó bị sát nhập vào khả hãn quốc Kara-Khanid của người Thổ Nhĩ Kỳ trong giai đoạn họ Hồi giáo hóa vùng Tân Cương. 


� Sáu bản dịch tức là ngoài bản dịch của ngài Cưu Ma La Thập, còn có năm bản dịch như sau: 


1. Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Kinh (do ngài Bồ Đề Lưu Chi dịch vào đời Nguyên Ngụy). 


2. Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Kinh (do ngài Chân Đế dịch vào đời Trần). 


3. Kim Cang Năng Đoạn Bát Nhã Ba La Mật Kinh (do ngài Đạt Ma Cấp Đa dịch vào đời Tùy). 


4. Năng Đoạn Kim Cang Phần tức hội thứ chín trong kinh Đại Bát Nhã Ba La Mật Kinh (do ngài Huyền Trang dịch vào đời Đường). 


5. Năng Đoạn Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Đa Kinh (do ngài Nghĩa Tịnh dịch vào đời Đường). 


� Liễu Thành Huyền (778-865), tên thật là Liễu Công Quyền, tên tự là Thành Huyền, là một đại thư pháp gia đời Đường. Ông từng giữ chức Thị Thư (giáo sư dạy thư pháp của triều đình), làm quan tới chức Thái Tử Thiếu Bảo, được phong hàm Hà Đông Quận Công. Chữ của ông được coi là khuôn mẫu cho lối chữ Khải, được gọi là Liễu Thể, rất được hâm mộ. Do vậy, bản chép kinh Kim Cang của Liễu Thành Huyền được coi là bản có tính chân xác cao nhất. 


� Núi Lang Tích là tên gọi khác của núi Kê Túc (Kukkutapāda-giri), còn gọi là núi Kê Cước, Tôn Túc, Lang Túc, thuộc xứ Magadha ở Ấn Độ, cách thành phố Già Da (Gayā) hơn mươi lăm dặm về phía Đông Bắc. 


� “Đương hạ” (當下) vốn có nghĩa là ngay trong hiện tại, cụ thể là ngay trong thời khắc hiện tại, ngay trước mắt đây. Ngay trong mỗi giây phút, mỗi sát-na hiện tại, ta khởi tâm động niệm, cái vọng niệm ấy vẫn chẳng lìa khỏi Chân Như, chân tánh v.v… cho nên nói “đương hạ tức thị”.


� Như Như là từ ngữ diễn tả lý thể của pháp tánh. Tánh của các pháp vốn bất nhị bình đẳng, chẳng khởi vọng tưởng điên đảo, đó là Như. Do các pháp đều là Như, nên nói là Như Như. 


� Theo pháp sư Thánh Nghiêm, “phản văn” là buông bỏ sự rong ruổi theo thanh trần để bên ngoài, chú tâm nghe nơi tự tánh. Ngài cũng nhấn mạnh, đừng lầm tưởng xoay lại tánh nghe là nghe tiếng động của các nội tạng, vì khi người nhập Thiền ở một mức độ cao, có thể nghe âm thanh của các nội tạng, hoặc các mô trong cơ thể vận hành. Ngài nhấn mạnh tự tánh vô thanh. Triệt để buông xuống những âm thanh bên ngoài, triệt để buông xuống hữu hình, vô hình để chú tâm nhận biết tánh Không vốn sẵn có nơi tâm, vượt khỏi mọi chấp trước nhị biên, chấp trước về không gian, thời gian v.v…, vượt ngoài sự chấp ngã để nhận biết chân ngã. 


� “Thập thế cổ kim” là từ ngữ nhằm diễn tả ba đời quá khứ, hiện tại, vị lai, cũng nhằm chỉ rõ thời gian chỉ là khái niệm giả lập do quan niệm chấp trước của con người. Do ước định thời gian, chúng ta có ba đời là quá khứ, hiện tại, vị lai. Nhưng trong hiện tại, mỗi sát-na đều có sát-na trước đó, đó chính là quá khứ, sát-na ngay sau đó là vị lai. Như vậy trong hiện tại đã bao gồm cả quá khứ và vị lai. Do đó, quá khứ, hiện tại, vị lai, mỗi giai đoạn đều có chứa đựng ba giai đoạn là quá khứ, hiện tại, vị lai. Vì thế, ba nhân ba thành chín, cộng thêm với một niệm đương hạ (ngay trong một niệm hiện tại) thành mười đời. Do vậy nói là “thập thế cổ kim”. 


� Ở đây, cụ Giang vẫn chưa nói rõ “một trăm lần” do đâu mà có. Theo tông Thiên Thai, đối với Nhất Chân Pháp Giới, các hữu tình do vọng niệm nhiều hay ít mà thấy mười pháp giới là Phật, Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn, trời, người… Trong mỗi pháp giới lại đều có đủ mười pháp giới, nên 10x10 thành một trăm pháp giới. 


� Kỳ Đà (Jeta) là con của vua Ba Tư Nặc (Prasenajit). Do vua thắng trận, lại nghe tin thái tử vừa sanh, nên đặt tên con như vậy. 


� Tiêm La là danh xưng thời cổ của Thái Lan. Tiêm là phiên âm của chữ Siam (ta thường gọi là Xiêm). Người Thái đơn giản giải thích chữ Siam có nghĩa là “người tự do”, nhưng các nhà khảo cứu cho rằng từ ngữ này bắt nguồn từ chữ śyāma (sẫm màu), tức là liên quan đến tín ngưỡng tôn sùng thần Shiva (có da màu đen sậm) thời cổ. Người Hoa cho rằng tên gọi Tiêm La là do gọi gộp chung hai tiểu quốc tại Thái Lan thời cổ, tức Tiêm và La Hộc (Lavo). Quốc hiệu này được sử dụng mãi cho đến ngày 23 tháng Sáu năm 1939 mới đổi danh xưng thành vương quốc Thái (Ratcha-anachak Thai), người dân trong ngôn ngữ thường ngày chỉ gọi đất nước của mình là Prathet Thai, hoặc Mueang Thai (mường Thái). 


� Minh (銘) ở đây là một hình thức văn chương, thường là viết theo văn vần, nhằm thuật bày chí hướng, sự tích, hoặc răn nhắc chính mình hoặc người khác. Do thể loại văn chương này thường được khắc trên đồng, đá, nên gọi là Minh. 


� Thông thường, tăng sĩ Tây Tạng đắp y ra ngoài áo ngắn (loại áo ngắn không tay, cài chéo) là y màu đỏ sậm, không có điều. Khi làm lễ, tụng kinh sẽ đắp y vàng có điều ra ngoài tấm y đỏ ấy, hoặc các loại y gấm hay lụa có điều. 


� Tác phẩm này có tên gọi đầy đủ là Nam Hải Ký Quy Nội Pháp Truyện do ngài Nghĩa Tịnh viết. Đây là một loại sách gần như nhật ký hành trình trên đường vượt biển cầu pháp từ vương quốc Thất Lợi Phật Thệ (Sri Vijaya thuộc đảo Sumatra) tới Ấn Độ, cũng như trong thời gian ngài cầu đạo tại Ấn Độ. Sách ghi chép phong tục, tập quán tại Ấn Độ và Sri Vijaya, cũng như mười xứ thuộc vùng biển Nam Thái Bình Dương mà Ngài đã đi qua. Ngài chỉ chú trọng mô tả phong tục, quy định và các quy chế của Phật giáo tại các xứ ấy. 


� Địa hoàng còn gọi là Sinh Địa, tên khoa học là Rehmannia Glutinosa thuộc họ Cỏ Chổi (Broomrape), thường được dùng làm thuốc. Địa hoàng tươi sao chế, chín lần đem hấp và phơi khô được gọi là Thục Địa Hoàng. Không rõ Kinh Bách Hoàng (荊蘗黃) là gì, chưa tra cứu được. Chỉ thấy trong Đông Y nói có vị thuốc Hoàng Bá (Hoàng Bách, 黃蘗).


� Cám (紺) có nghĩa là sắc xanh biếc, hơi ửng sắc hồng. 


� Đây là một câu trong Luận Ngữ, thiên Thuật Nhi: “Phạn sơ thực, ẩm thủy, khúc quăng nhi chẩm chi. Lạc diệc tại kỳ trung hỹ. Bất nghĩa nhi phú thả quý, ư ngã như phù vân” (Ăn cơm hẩm, uống nước lã, co tay để gối đầu, cuộc sống như thế cũng vui sướng lắm! Bất nghĩa mà giàu có, quý hiển, đối với ta như mây nổi). 


� Tọa cụ (Niṣīdana), còn gọi theo cách phiên âm là Ni Sư Đàn, còn dịch nghĩa là Tùy Tọa Y, hoặc Tọa Ngọa Cụ. Đây là một tấm vải may dày để trải ra khi nằm ngồi, hay lễ bái, để khỏi làm bẩn y, đồng thời ngăn ngừa các loài trùng bò lên quấy nhiễu khi tĩnh tọa. Khi đi thì vắt lên vai buộc chéo. Hiện thời, tọa cụ là vật tùy thân chỉ thấy trong các nước theo Phật giáo Nam Truyền. Phật giáo Bắc Truyền thì chỉ thấy nghi thức “triển cụ” (trải tọa cụ ra) dành cho các vị chủ lễ trong các trai đàn lớn hay pháp hội lớn như Thủy Lục, Diệm Khẩu. 


� Già Phu (跏趺) là hai lòng bàn chân. Kết già phu tọa tức là ngồi xếp bằng, hai cổ chân chéo nhau, hai lòng bàn chân ngửa lên. Ta quen gọi là “ngồi kiết già”, tuy không đúng nghĩa lắm. 


� Sanh tạng và thục tạng là cách phân chia ước lược hai phần của bộ máy tiêu hóa trong cơ thể con người. Sanh tạng tức là phần chứa đựng các thức ăn vừa nuốt xuống, còn chưa tiêu hóa trọn hết. Thục tạng là phần chứa đựng thức ăn đã tiêu hóa, sắp biến thành phân. 


� Đây là những đoạn được ông Tưởng Duy Kiều và Phạm Cổ Nông thêm vào do đối chiếu với bản bút ký của ông Tưởng sau khi tác phẩm này được ấn hành lần thứ nhất. 


� Mười hai loại chúng sanh theo kinh  Lăng  Nghiêm  là  noãn  sanh, thai  sanh, thấp


sanh, hóa sanh, hữu sắc, vô sắc, hữu tưởng, vô tưởng, phi hữu sắc, phi vô sắc, phi hữu tưởng, phi vô tưởng.


� Mười tập nhân là mười cái nhân thuộc về tập khí dẫn đến sự chiêu cảm quả báo trong địa ngục: Dâm, tham, mạn, sân, trá (dối trá), cuống (lừa dối), oán, kiến (chấp trước vào tà kiến của chính mình), uổng (gieo tiếng oan cho người khác, hãm hại người lương thiện), tụng (tranh cãi, hơn thua đủ với người khác). 


� Sáu thứ quả báo ác sanh khởi từ sáu thức gồm: 


1) Kiến báo: Do ác nghiệp đã tạo bởi nhãn căn mà chiêu cảm, khi lâm chung thấy lửa dữ trọn khắp mười phương. 


2) Văn báo: Do ác nghiệp nơi nhĩ căn chiêu cảm, khi lâm chung cảm nhận sóng gió ngập trời, thần thức lưu nhập địa ngục Vô Gián, hoặc nghe đủ loại âm thanh đấu đá khiến cho thần thức mê loạn, hoặc lặng ngắt không tiếng động khiến cho u hồn chìm đắm. 


3) Khứu báo: Do ác nghiệp nơi tỵ căn chiêu cảm. Khi lâm chung, thấy khí độc ngút ngàn, thần thức đọa nhập Vô Gián địa ngục, hoặc bị ác khí xông hun quấy nhiễu cái tâm đến nỗi mê muội. 


4) Vị báo: Do ác nghiệp nơi thiệt căn chiêu cảm. Khi lâm chung thấy lưới sắt lửa cháy rừng rực, thần thức bị mắc vào lưới, nhập Vô Gián đương nhiên, hoặc bị rét cóng nứt da toác thịt, hoặc bị lửa mạnh nung đốt thấu tận cốt tủy. 


5) Xúc báo: Do ác nghiệp nơi thân căn chiêu cảm. Khi lâm chung, thấy các quả núi to ép lại, thần thức liền lọt vào Vô Gián địa ngục, hoặc thấy núi ép lại, khiến cho thân thể bị lay lắc, hoặc thấy đao kiếm xuyên thân. 


6) Tư báo: Do ác nghiệp nơi ý căn chiêu cảm. Khi lâm chung thấy gió ác thổi tan cõi nước, thần thức bị gió cuốn vào Vô Gián địa ngục, hoặc cảm thấy các thứ thiêu đốt, đau khổ cùng cực khó nhẫn. 


� Chúng tôi chuyển ngữ câu này theo cách giải thích của Khổng Dĩnh Đạt (574-648). Ông Khổng Dĩnh Đạt là một nhà Khổng học sống vào thời Tùy-Đường. Tác phẩm Ngũ Kinh Chánh Nghĩa của ông được coi là giáo trình căn bản bắt buộc phải học trong Nho Gia để hiểu nội hàm của các kinh điển Nho Gia. 


� Chính là năm người được coi là lãnh tụ cự phách của phái Tống Nho: Châu Đôn Di, Trình Di, Trình Hạo, Trương Tải, và Châu Hy. 


� Lục hợp là từ ngữ chỉ sáu phương, tức Đông, Tây, Nam, Bắc và trên, dưới. Khi nói Lục Hợp, hàm ý nói về thế giới hữu hình (chỉ gói gọn trong quả đất) mà ta có thể nhận biết bằng sáu căn. 


� Tuân Tử (316-237 trước Công Nguyên) tên thật là Tuân Huống, tự là Khanh, nên đôi khi còn gọi là Tuân Khanh, người nước Triệu thời Chiến Quốc. Tuy là người nghiên cứu, đề xướng Nho Gia, nhưng khác với Khổng Tử chủ trương dùng Nhân để trị quốc, ông chủ trương dùng Lễ và Hình (hình phạt, pháp luật) để trị quốc, đề xướng “tánh con người vốn là ác”. Vì thế, cụ Giang chê Tuân Tử chẳng khế hội sâu xa Nho học. 


� Cách Mạng ở đây là nói tới chính quyền Trung Hoa Dân Quốc sau cuộc Cách Mạng Tân Hợi (1911) lật đổ nhà Thanh, đã cho rằng tam giáo là nguyên nhân khiến cho Trung Hoa suy yếu, lạc hậu. Vì vậy, họ chủ trương phế bỏ Khổng học với khẩu hiệu “đả đảo Khổng gia điếm” (đả đảo tiệm buôn họ Khổng), miếu sản hưng học (chiếm đoạt các cơ sở của chùa, miếu để làm trường học). 


� Tào Tham, tên tự là Kính Tu, người huyện Bái, kế nhiệm Tiêu Hà làm thừa tướng của nhà Tây Hán. Ông này có chiến công lỗi lạc, được phong làm Bình Dương Hầu, nhưng luận công thì vẫn kém tướng quốc Tiêu Hà. Do Tiêu Hà nhiệt liệt đề cử, khi Tiêu Hà xin về hưu, Tào Tham được Hán Cao Tổ (Lưu Bang) phong làm Tướng Quốc. Ông chủ trương vô vi chánh trị, tức là giữ nguyên đường lối, chính sách của Tiêu Hà, suốt ngày ăn thịt, uống rượu, tức là cho rằng không cần phải làm gì để mọi việc tự vận hành. 


� Thanh Đàm còn gọi là Thanh Ngôn, là một trường phái triết học kéo dài từ cuối đời Tào Ngụy sang triều đại Tây Tấn. Do loạn lạc liên tiếp, chính quyền trung ương bất lực, quân phiệt nổi lên cát cứ khắp nơi, kinh điển Nho Gia bị mất dần ảnh hưởng thống lãnh, tư tưởng Lão Trang trồi lên chiếm ưu thế. Các văn nhân và giới tri thức say đắm trong chuyện bàn luận suông học thuyết Lão Trang, coi đó là thanh tĩnh, vô vi, thích bàn những lẽ huyền diệu, xa vời, không bận tâm quốc kế, dân sinh. Họ thường tụ tập bàn luận, trước tác giảng giải Tam Huyền (Châu Dịch, Đạo Đức Kinh và sách Trang Tử). Những lãnh tụ tiêu biểu là Hà Yến, Vương Bật, Hạ Hầu Huyền, Vương Diễn, Quách Tượng v.v… chủ trương vạn vật trong thiên địa đều lấy Vô Vi làm gốc, hoàn toàn thoát ly thực tế, đâm ra trốn tránh trách nhiệm, chỉ cốt cầu an vui chính mình, không cần biết đến sự an nguy của nước nhà. 


� Đây là một câu nói trong thiên Thái Bá sách Luận Ngữ: “Đại tai! Nghiêu chi vi quân dã, nguy nguy hồ, duy thiên vi đại, duy Thuấn tắc chi. Đãng đãng hồ! Dân vô năng danh yên”. Câu này được Khổng Dĩnh Đạt chú giải là: “Nghiêu làm vua, vĩ đại, cao cả, có thể ví như trời. Ân đức của ông ta chỉ có vua Thuấn là sánh được. Ân đức ấy mênh mông, dân chúng không có cách nào diễn tả được”. 


� Chúng tôi chuyển ngữ câu này theo cách diễn giải của hòa thượng Tuyên Hóa trong bài giảng Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh do Phương Quả Ngộ bút ký. 


� “Thọ giả” trong nghĩa gốc là những gì có sự tồn tại trong một khoảng thời gian nhất định. Ở đây nói “chấp ngã nối tiếp không ngừng là thọ giả” là nói theo ý nghĩa do sự chấp ngã tồn tại trong một khoảng thời gian (cho tới khi đã phá ngã tướng, ngã chấp, thì cái chấp ấy mới thôi tồn tại), nên gọi là thọ giả. Hơn nữa, thọ giả còn là danh xưng của một trong ba mươi sáu loại ngoại đạo. Thọ giả ngoại đạo chấp trước hết thảy các pháp, thậm chí cho rằng Tứ Đại, cỏ cây đất đá đều có thọ mạng. 


� Chỉ Quy: Chỉ là tông chỉ chánh yếu, Quy là hướng về. Có thể hiểu thô thiển Chỉ Quy là tông chỉ chính yếu mà một giáo nghĩa muốn hướng đến, hay là mục đích cuối cùng của giáo nghĩa ấy. 


� Tức là phương pháp quán chữ A. Pháp Quán này chính là nội dung chủ yếu của kinh Đại Nhật. Xin xem chi tiết trong bộ Đại Nhật Kinh Sớ của pháp sư Nhất Hạnh đời Đường. 


� Tác Quán là thực hiện sự quán tưởng. Do Quán có thể dùng như danh từ để chỉ một phép Quán nào đó như quán hơi thở, quán bất tịnh, quán cảnh giới Cực Lạc, quán chủng tử của thần chú v.v…, khi muốn nhấn mạnh hành vi thực hiện sự quán tưởng, cổ nhân dùng chữ “tác Quán”. 


� Nhất Trước (一著) là dụng ngữ trong nhà Thiền để chỉ “một sự kiện”. Nói theo nghĩa rộng, Nhất Trước là từ ngữ để chỉ một giáo lý hoặc phương pháp tu hành nào đó. Hướng Thượng Nhất Trước có thể hiểu thô thiển là chú trọng tu tập để nội tâm tăng tấn, đạt tới cảnh giới cao sâu nơi chân tánh. 


� Ám chứng tức là chỉ chú trọng công phu tọa Thiền, chẳng thông hiểu hay chỉ hiểu lơ mơ đối với nghĩa lý trong kinh giáo, thậm chí tọa Thiền đạt được sự ngưng lặng, nhưng chẳng biết mục đích đạt được ngưng dứt vọng niệm để làm gì. 


� Vì thành tựu điều nhân nghĩa mà hy sinh tánh mạng. 


� Đản Không: Tiểu Thừa chỉ do phân tích các pháp, chỉ thấy Không, mà chẳng thấy Bất Không, nên gọi là Đản Không (chỉ có Không). 


� Ác thủ không (Dur-grhītā śūnyat), còn gọi là Tịch Thủ Không, tương phản với Thiện Thủ Không, tức là do chấp Không lệch lạc, đến nỗi phủ định đạo lý nhân quả, chẳng biết lý duyên sanh vô tánh, hiểu sai lệch nghĩa Không, chấp trước kiến giải đoạn Không, phủ định Chân Tục nhị đế.


� Tông quốc sư (675-775) là ngài Nam Dương Huệ Trung, thụy hiệu Đại Chứng Thiền Sư, là một vị danh tăng đời Đường. Sư tinh thông kinh luật, là môn đệ nổi tiếng của Lục Tổ Huệ Năng. Sư mộ Phật từ bé. Lúc mười sáu tuổi, do nghe tiếng Lục Tổ, Sư tìm đến Tào Khê yết kiến, được Tổ truyền tâm ấn. Sau đó, Sư còn tham học với các vị cao tăng tại Tứ Minh, Thiên Mục, Vũ Đang và La Phù. Năm Hiển Thánh thứ bảy (690) đời Đường Trung Tông, Sư ẩn cư tại hang Đảng Tử núi Bạch Nhai thuộc Chiết Xuyên để tu luyện hơn mười bốn năm. Có lần giặc xâm nhập Thiền cốc, dùng đao đâm vào hông Sư, Sư vẫn tĩnh lặng tọa Thiền. Giặc khâm phục rút lui. Cùng với ngài Hà Trạch Thần Hội, Sư hoằng dương thiền phong của Lục Tổ tại miền Bắc Trung Hoa. Ngài được ba đời vua là Huyền Tông, Túc Tông và Đại Tông tôn kính, phong làm quốc sư. 


� Ngư Triều Ân là hoạn quan đời Đường, tham dự triều chánh từ đời Đường Huyền Tông (Đường Minh Hoàng) cho đến đời Đường Đại Tông. Khi An Lộc Sơn chiếm kinh đô Trường An, Ngư Triều Ân theo thái tử Lý Hanh chạy về Linh Vũ. Sau đó, Lý Hanh được triều thần tôn làm vua, trở thành Đường Túc Tông. Do giảo hoạt, khéo lấy lòng, ông ta được vua tin tưởng giao làm giám quân cho tướng Lý Quang Bật. Ông ta ghen ghét, nên dâng sớ hãm hại danh tướng Quách Tử Nghi và Lý Quang Bật. Khi quân Thổ Phiên đánh vào biên cảnh nhà Đường, do có công hộ giá, Ngư Triều Ân được Đường Đại Tông hết sức tin tưởng, cho nắm đại quyền. Tuy không phải là thừa tướng, hắn thường lấn quyền thừa tướng Nguyên Tái và các vị trọng thần khác. Hắn kiếm cớ vu tội cho người giàu để chiếm đoạt tài sản, ghen ghét hiền thần, thậm chí át quyền nhà vua. Về sau, vua Đường cho phép Nguyên Tái dùng mưu kế giết chết Ngư Triều Ân. Kể từ thời Đường Huyền Tông (Đường Minh Hoàng), một tệ nạn gây nên rối ren trong việc cai trị của nhà Đường là trọng dụng, tin tưởng hoạn quan, giao cho họ quá nhiều quyền hành, khiến họ thừa cơ lũng đoạn triều chánh, hãm hại trung thần. Thậm chí, có trường hợp hoạn quan hoàn toàn khuynh loát nhà vua, biến vua thành bù nhìn trong tay họ. 


� Do đoạn này hơi khó hiểu, khó thể diễn tả gãy gọn được, chúng tôi xin rườm lời như sau: 


- Pháp thường nói tức là như trong các kinh khác, đức Phật thường dạy: “Pháp ví như thuyền bè dùng để vượt sanh tử, thoát tam giới. Khi đã đạt tới bờ kia (thoát vòng sanh tử, chứng quả vị) thì cần phải xả pháp thuộc địa vị ấy để tu tập pháp thuộc địa vị kế tiếp”.


- Nghĩa hiện thời là nghĩa trong kinh này là “chẳng giữ lấy pháp” tức là chẳng giữ lấy pháp tướng, chẳng giữ lấy phi pháp tướng, tức là hành trọn đủ Lục Độ, vạn hạnh, trì giới, tu phước, nhưng tâm không chấp trước chính mình đang làm những chuyện ấy, cũng chẳng thấy mình không chấp trước. Hay nói cách khác là “hễ thấy có pháp đều xả”. Xả ở đây phải hiểu là xả chấp trước vào pháp, chứ không phải phủ định có pháp để hành, hoặc cho rằng xả pháp là không hành bất cứ hạnh nào! Ngay cả ý niệm “xả chấp trước vào pháp” ấy cũng phải xả, cũng như chẳng thấy mình đang xả. 


Do hai điểm khác biệt ấy, một đằng là xả khi không cần thiết nữa, một đằng là luôn xả pháp, nên nói là “xung đột to lớn”. Sự “xung đột” ấy về thực chất chẳng qua một đằng là nói theo phương diện tuyệt đối, một đằng nói thuận theo căn cơ của hành nhân, chứ rốt cuộc cả hai cách nói đều là xả pháp đến rốt ráo. Chẳng hạn như nói với người sơ phát tâm, chẳng thể nói xả hết các pháp, vì họ chưa thể thực hiện được, phải nói là xả pháp khi cần thiết (tức là khi họ đã chứng đắc một quả vị, bèn xả pháp thuộc quả vị đó, để tấn tu pháp thuộc quả vị sau). Do sợ có người sẽ chấp vào văn tự, hiểu xả pháp chính là vứt bỏ hết thảy các pháp, bèn thắc mắc là không có pháp thì lấy gì để độ, hoặc là rốt cuộc là có pháp để có thể tu hay là không có pháp v.v… 


� Theo như ngu ý hiểu thì khi đã giác ngộ, sẽ nhận rõ bản chất, thể tánh của các pháp, chẳng còn chấp trước, sẽ chẳng còn chấp vào pháp, tuy vẫn hành các pháp để độ sanh, nhưng chẳng thấy có pháp, chẳng thấy mình đang hành, thì cũng giống như đã qua sông, không còn dùng cái bè nữa!


� Bách Phi hiểu theo nghĩa đen là “trăm cách phủ định”, hiểu theo nghĩa rộng là tất cả chấp trước sanh khởi do chấp Có hay chấp Không đều là sai. Có nhiều cách giải thích danh xưng Bách Phi, nhưng dựa theo ý của cụ Giang ở đây thì từ Tứ Cú (có, không, chẳng có chẳng không, cũng có cũng không) trên đây, mỗi câu trong tứ cú đều có bốn câu ấy, nên 4x4 thành 16, lại phối ứng với hiện tại, quá khứ, vị lai, thành 3x16=48 câu. 48 câu ấy nếu phối ứng với “đã khởi” hoặc “chưa khởi” liền thành 2x48=96 câu, cộng với bốn câu phủ định căn bản, thành ra một trăm câu. 


� Tịch có nghĩa là vắng lặng, không bị các pháp dao động; không bị các trần ô nhiễm. Đó là nói đến đặc tánh nơi cái Thể của chân tâm. Chiếu là chiếu soi, tức nhận biết rõ ràng sự việc không sai lầm. Đó là nói về cái Dụng (tác dụng của chân tâm). 


� Dặm Tàu (Lý, 里) là đơn vị đo độ dài, có độ dài dao động theo từng triều đại. Hiện thời, một Lý được quy ước là nửa cây số (500 m). 


� Đại La Thiên là tầng trời cao nhất theo quan điểm của Đạo Giáo. Có thuyết cho rằng tầng trời này chính là Tam Thanh Cảnh, tức nơi cư ngụ của Tam Thanh (Thái Thanh, Thượng Thanh, Ngọc Thanh); có thuyết cho là ở phía trên tầng Tam Thanh. Ở chính giữa Đại La Thiên chính là huyền đô Ngọc Kinh Sơn, tức chỗ ngự của Nguyên Thỉ Thiên Tôn. 


� Trong phần trước, cụ Giang đã nói cổ đức luôn đọc âm Giải (解, jiě) thành Giải (懈, xiè). 


� Sử là tên gọi khác của Kiến Hoặc, tức mười thứ kiến chấp khiến cho chúng sanh liên tục sanh tử bao gồm: Thân Kiến, Biên Kiến, Kiến Thủ Kiến, Giới Thủ Kiến, Tà Kiến, Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi. Do phối ứng với tam giới và Tứ Đế tăng giảm khác nhau mà thành ra tám mươi tám món Sử. Nói chi tiết thì: 


- Trong Dục Giới, Khổ Đế có đủ mười món Sử, Tập và Diệt Đế mỗi Đế chỉ có bảy Sử (tức loại trừ Thân Kiến, Biên Kiến, Giới Thủ Kiến), Đạo Đế có tám món Sử (loại trừ Thân Kiến và Biên Kiến), như vậy là Dục Giới có tất cả ba mươi hai món Sử. 


- Sắc Giới và Vô Sắc Giới đối với mỗi Đế đều loại trừ thêm Sân Sử; do vậy, mỗi giới chỉ có hai mươi tám món Sử. 


Vì thế, tam giới là Dục Giới (32 Sử) + Sắc Giới (28 Sử) + Vô Sắc Giới (28 Sử) thành tám mươi tám món Sử.   


� “Hoạt cú” (活句) có hai nghĩa: 


1) Thiền Tông dùng từ ngữ này để gọi một câu nói có ý sâu xa. 


2) Câu nói có ý nghĩa hàm súc, linh động, có thể biến đổi linh hoạt. 


Theo ngu ý, chữ “hoạt cú” ở đây phải hiểu theo nghĩa thứ hai. 


� Tư Hoặc chính là những cách nghĩ điên đảo đối với sự vật trong thế gian như tham, sân, si, mạn, nghi. Tùy theo cách tính trong tam giới mà tăng giảm, thành ra tám mươi mốt phẩm Tư Hoặc.  


� Phật Bổn Hạnh Tập Kinh (Abhiniskramanasūtra), gọi tắt là kinh Bổn Hạnh Tập, gồm sáu mươi quyển, do ngài Xà Na Cấp Đa dịch vào đời Tùy. Kinh trần thuật các sự tích trong đời đức Phật như đản sanh, xuất gia, thành đạo, và các nhân duyên quy phục, hóa độ của các đệ tử Phật. 


� Kinh này có tên gọi đầy đủ là Thái Tử Bổn Khởi Thụy Ứng Kinh, do cư sĩ Chi Khiêm dịch vào đời Đông Ngô, ghi chép các chuyện trong đời đức Phật kể từ khi Ngài còn ở vương cung, cũng như nhân địa trong quá khứ cho đến khi Ngài xuất gia, thành đạo, độ ba anh em ngài Ca Diếp v.v… 


� Thời cổ, dùng chất đồng mài bóng làm gương soi. Do vậy, để soi gương thì phải mài cho sạch teng đồng và bụi bặm. 


� Đây là hai câu nói được trích từ chương Đại Vũ Mô của thiên Ngu Thư trong sách Thượng Thư của Nho Gia. Nho gia tin rằng đây là câu nói căn dặn của vua Nghiêu khi truyền ngôi cho vua Thuấn. Thiên Đại Vũ Mô chép cả một đoạn dài, nhưng chỉ có mười sáu chữ “nhân tâm duy nguy, đạo tâm duy vi, duy tinh, duy nhất, doãn chấp quyết trung” được coi là “mười sáu chữ truyền tâm” của truyền thống văn hóa cổ truyền Trung Hoa. Có rất nhiều cách giải thích mười sáu chữ ấy, nhưng cách giải thích của Khổng Dĩnh Đạt được chấp nhận phổ biến hơn cả: “Lòng dân rất nguy hiểm, đạo tâm tột bậc u vi. Nguy là khó an, duy là khó hiểu rõ. Ông hãy nên dùng lòng tinh thuần, chuyên tâm nhất ý, tin tưởng, gìn giữ đạo trung chánh, khiến cho dân an mà đạo được sáng tỏ. Đạo chính là đường lối, là khuôn phép mọi vật phải hướng theo. Lòng người quyết định muôn mối lo, đạo tâm là cái gốc của các đường lối. Lập ngôi vua để an lòng người, hễ lòng người biến hóa thì sẽ khó an. Muốn dân an, phải giữ đạo cho sáng. Đạo tâm mà sai lệch thì khó sáng tỏ. Muốn cho đạo sáng tỏ thì tâm ắt phải chuyên ròng. Muốn cho dân an thì phải nhất ý. Vì thế, răn dạy tâm phải tinh thành, ý chuyên nhất, lại giữ lấy lẽ trung dung, sau đó đạo mới sáng, dân mới yên được”. 


� Khí thế gian (器世間, Bhājana-loka) còn gọi là Khí Thế Giới, Khí Giới, hoặc Khí, chỉ chung thế giới và cõi nước mà hết thảy chúng sanh đang sống. Nó còn được gọi là Y Báo, hoặc Trụ Xứ Thế Gian, hay Quốc Độ Thế Gian. Sở dĩ gọi là Khí Thế Gian vì thế gian có công năng chứa đựng hết thảy hữu tình giống như đồ đựng, nên gọi là Khí (器). 


� Do từ ngữ này quá hàm súc nên đành để nguyên rồi dẫn lời giải thích của pháp sư Viên Anh trong bộ Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa như sau: “Cái Thể của tự tánh vốn sẵn thanh tịnh, hoàn toàn chẳng phải do gạn lọc mà được thanh tịnh, vì nó vốn sẵn lìa phiền não trược, cũng chẳng phải là thanh tịnh do đối trị, vì nó vốn sẵn lìa sanh tử nhiễm mà hiển lộ thành tánh tịnh Niết Bàn. Cái Thể ấy hết thảy chúng sanh vốn sẵn có, chẳng nhờ vào tạo tác, chẳng đợi tu thành, cho nên nói là cái Thể vốn sẵn thanh tịnh. Cái Thể ấy vốn chẳng có gì khác, chính là cái tánh nay ông vốn đang sẵn có, tròn đầy, lặng trong, chẳng sanh diệt, nên gọi là Thức Tinh. Vốn là cái tâm diệu minh, hoàn toàn chẳng phải do mài luyện mà tỏa sáng, mà nó vốn sẵn tự sáng, tuy ở trong đêm dài tăm tối, tánh ấy chẳng tối tăm, nên nói là Nguyên Minh. Nơi mắt có thể thấy, nơi tai có thể nghe… Tuy chia thành sáu thứ hòa hợp, nhưng vốn là một cái sáng suốt tinh ròng; đó là cái gốc chân thật vậy. Thức Tinh còn chính là cái Thể tinh ròng, sáng suốt của thức thứ tám. Tuy cái Thể ấy kèm theo chút phần vọng, nhưng rốt ráo toàn thể là chân”. 


� “Điểm nhãn” tức là khi vẽ rồng hoặc tạo tác tượng thần, tượng Phật, tượng Bồ Tát, khi đã vẽ xong, hoặc làm xong, mới vẽ mắt cuối cùng để khiến cho bức vẽ hoặc bức tượng sống động hơn. Còn “kết huyệt” là một thuật ngữ trong Phong Thủy. Họ tin rằng trong đất có nhiều long mạch, “kết huyệt” là chỗ mà các mạch chính lẫn phụ sẽ quy kết vào, là chỗ hội tụ toàn bộ năng lượng và tác dụng thần kỳ của các mạch đất. 


� Thuật ngữ Phong Thủy gọi phương Đông là Thanh Long, phương Tây là Bạch Hổ, và cũng có khi hiểu thông tục Thanh Long là phía trái, Bạch Hổ là phía phải khi quan sát một cuộc đất để đặt mộ hay xây nhà. 


� Pháp sư Thánh Nghiêm giảng câu này phải hiểu như sau: “Thân Phật ở đây là nói đến Pháp Thân, Pháp Thân thường hằng, không đâu chẳng tồn tại, không thuộc về pháp hữu lậu, không thuộc các khái niệm vô vi, hữu vi, hữu tướng, vô tướng, bất sanh, bất diệt, nên nói ‘chẳng đọa chư số’ tức là chẳng thể nào dùng ngôn thuyết, phân biệt để lãnh hội được”. 


� Thiên Trúc hay Tây Thiên đều là danh xưng cổ để gọi toàn thể Ấn Độ. Danh xưng này còn được phiên âm là Thân Độc, Thiên Đốc, Hiền Đậu, Quyến Đốc, Kiền Đốc v.v… đều là các cách phiên âm khác nhau của sông Sindhu (tên gốc của sông Indus). Theo các nhà nghiên cứu, danh từ Indus là do người Ba Tư đã đọc trại chữ Sindhu thành Hinduk, rồi người Hy Lạp đọc trại thành âm Indos, mà từ đó trở thành danh xưng Indus rồi diễn biến thành India trong các ngôn ngữ Âu Tây. 


� Sở dĩ phiên âm là Căng Già vì trong tiếng Hindi, sông này được gọi là Ganga, tiếng Phạn là Gaṅgā. Ganges chỉ là cách phiên âm của người Âu Tây đối với con sông này. 


� “Lạc mặc” (落墨) tức là thuật ngữ dùng trong hội họa của Trung Hoa, chỉ phần vẽ vời chánh yếu trong một bức họa. Do vậy, mở rộng thành ý nghĩa “cao xứ lạc mặc” hoặc “đại xứ lạc mặc” là chú trọng đến phần chánh yếu, cốt lõi của sự vật. 


� “Sát thuyết, trần thuyết” là một thuật ngữ phát xuất từ kinh Hoa Nghiêm, trong mỗi một vi trần trong một quốc độ thường có một thế giới của Phật, trong ấy có Phật thuyết pháp, trùng trùng vô tận, nên bảo là trong mỗi vi trần đều nói vô thượng diệu pháp, mà cõi nước do các vi trần hợp thành nên cũng nói là “cõi nước nói”. 


� Ngũ Kim là năm thứ kim loại gồm vàng, bạc, đồng, sắt, thiếc, nhưng về sau thường được dùng để chỉ chung các thứ kim loại. Và được mở rộng ý nghĩa trong từ ngữ Ngũ Kim Điếm thành các tiệm bán đủ thứ vật liệu cần thiết cho xây dựng, hoặc sửa chữa nhà cửa, như Home Depot chẳng hạn. 


� Theo Đại Tỳ Bà Sa Luận, lân hư trần (paramāṇu) là sắc chất nhỏ nhất không thể chia chẻ nhỏ hơn được nữa. Bảy lân hư trần hợp thành một cực vi trần, bảy cực vi trần hợp thành vi trần (aṇu). Bảy vi trần hợp thành một kim trần (loha-raja, có khi còn dịch là đồng trần). Bảy kim trần hợp thành một thủy trần (ap-raja). Bảy thủy trần hợp thành một thố mao trần (śaśa-raja). Bảy thố mao trần hợp thành một dương mao trần (avi-raja). Bảy dương mao trần hợp thành một ngưu mao trần (go-raja). Bảy ngưu mao trần hợp thành một hướng du trần (vātāyanacchidra-raja). Bảy hướng du trần hợp thành một kỷ (bọ chét, likṣā). Bảy kỷ hợp thành một sắt (yūka, con rận). Bảy sắt hợp thành một khoáng mạch (yava). Bảy khoáng mạch hợp thành một lóng ngón tay (aṅguli-parva) v.v… 


� Thường quang là nơi thân của Phật, Bồ Tát luôn tỏa ra quang minh. Thường quang còn gọi là viên quang, trượng quang, hoặc thường quang nhất trượng. Thường quang khác với phóng quang. Phóng quang là quang minh tỏa ra từ thân Phật để thị hiện, như khi nói kinh Pháp Hoa, từ tướng bạch hào đức Phật phóng quang chiếu thấu vô lượng thế giới ở phương Đông. 


� Đại Thừa Nghĩa Chương là một tác phẩm do ngài Tịnh Ảnh Huệ Viễn biên soạn theo hình thức tự điển bách khoa, luận định các điều trọng yếu trong Phật pháp dựa theo A Tỳ Đàm Luận, chia thành năm loại chính: Giáo pháp tụ, nghĩa pháp tụ, nhiễm pháp tụ, tịnh pháp tụ, và tạp pháp tụ, gồm hai trăm bốn mươi chín khoa. Hiện thời, phần Tạp Pháp Tụ đã thất truyền. 


� “Khắc kỷ” (克己) nghĩa là khắc chế ham muốn riêng tư, luôn yêu  cầu  hoàn  thiện


bản thân rất nghiêm ngặt.


� Huấn hỗ (訓詁, exegenesis) là môn học nghiên cứu ý nghĩa của các từ ngữ trong cổ thư. Đây là một môn học truyền thống trong ngữ văn học Trung Hoa, được xếp vào thể loại Tiểu Học. Trong khi giải thích ý nghĩa của từ ngữ cổ đại, ngành học này còn đồng thời phân tích ngữ pháp và các biện pháp tu từ. Ngành học này còn được gọi bằng nhiều danh từ khác như Huấn Cố, Cố Huấn, Cổ Huấn, Giải Cố, và Giải Hỗ, hoặc chỉ đơn giản gọi là Huấn. Ngành học này đã có từ thời Tiên Tần (tức là trước khi Tần Thủy Hoàng gồm thâu lục quốc, thống nhất Trung Nguyên), nhưng đến đời Hán mới phát triển hoàn thiện, có những lý luận riêng. Đến đời Tống, huấn hỗ bị pha tạp bởi các quan niệm Lý Khí của Tống Nho. Huấn Hỗ Học chia làm hai trường phái: 


1) Giải thích toàn bộ một bản sách cổ (chủ yếu là cổ thư từ thời Hán - Ngụy trở về trước, các tác phẩm chủ yếu như Luận Ngữ Chú Sớ, Mao Thi Chú Sớ, Hàn Phi Tử Tập Giải v.v… 


2) Chú trọng giải thích từ vựng cổ, hình thành những bộ “bách khoa từ điển” như Nhĩ Nhã, Thuyết Văn Giải Tự, Du Hiên Sứ Giả Tuyệt Đại Ngữ Thích Biệt Quốc Phương Ngôn v.v… 


� Sấm vĩ (讖緯): Sấm là những ẩn ngữ do các thầy đồng hoặc phương sĩ (thuật sĩ) dự đoán cát hung trong tương lai. Dần dần, nó được phát triển thành hình thức quẻ bói, gán ghép đó lời phán dạy của thần tiên, hoặc trời, Phật, Bồ Tát. Từ đó hình thành cái gọi là “xin xăm” (xăm là do chữ Thiêm (籤, thẻ tre đánh số lời Sấm). Còn Vĩ chính là loại sách được biên soạn do diễn dịch ý nghĩa trong sách Nho, thậm chí đi quá đà, hoàn toàn không có trong nghĩa gốc của sách Nho. Thời Hán Quang Vũ Đế, rất tôn sùng các sách thuộc loại Vĩ này, gọi đó là Nội Học, còn kinh điển Nho gia chính thống bị gọi là Ngoại Học. 


� Hoàng Lão là tư tưởng vào thời kỳ đầu của Đạo gia, với chủ trương tích cực nhập thế, bằng cách vận dụng thuyết thanh tĩnh, vô vi, chẳng quấy nhiễu dân chúng, để cho dân chúng tự khai hóa, hòng hưởng an bình thịnh trị. Họ dựa theo tư tưởng vô vi của Lão Tử và đề cao sự cai trị theo kiểu để dân chúng tự giác của Hoàng Đế. Rất nhiều trước tác của họ được gán cho Hoàng Đế là tác giả, nên trường phái học thuyết này được gọi là Hoàng Lão. Những nhân vật nổi tiếng áp dụng tư tưởng này vào cách cai trị là Tiêu Hà, Tào Tham (tể tướng của nhà Tây Hán), Hán Huệ Đế, Lữ Thái Hậu, Hán Cảnh Đế, Đậu Thái Hậu v.v…, chủ trương khoanh tay cai trị, khiến cho bọn thái giám và nội thần thừa cơ khuynh loát triều chính. Do vậy, sau này, Hán Vũ Đế đã độc tôn Nho giáo, gạt bỏ hoàn toàn Hoàng Lão khỏi triều đình. Hoàng Lão dần dần thâm nhập dân gian và hình thành Đạo Giáo cuối đời Hán do sự khởi xướng của Trương Đạo Lăng (Trương Thiên Sư). 


� “Sát thân thành nhân” (殺身成仁, hy sinh thân thể để thành tựu điều nhân) là một thành ngữ xuất phát từ thiên Vệ Linh Công sách Luận Ngữ, hàm ý: Vì thành toàn đạo đức mà chẳng đoái hoài thân mạng của chính mình.


� Thượng huyền còn gọi là trăng non, tức là vào tuần đầu tiên của một tháng Âm lịch, trăng vừa mới mọc, có hình dạng lưỡi liềm rất mỏng. 


� Diệu Trạm Tổng Trì là từ ngữ tán thán các đặc tánh của Pháp Thân, trích từ kinh Thủ Lăng Nghiêm. Theo lão pháp sư Tịnh Không, Trạm (lắng trong) là sánh ví nước trong sạch, chẳng nhiễm mảy trần, có thể nhìn thấu tới đáy. Do vậy, Trạm có nghĩa là thanh tịnh. Diệu Trạm là thanh tịnh tột cùng. Đó là từ ngữ để hình dung chân tâm của chúng ta. Tuy chân tâm thanh tịnh, không chứa mảy may trần nhiễm nào, nhưng có thể khởi tác dụng vô cùng, có thể nói là dung chứa vạn tượng, không gì lớn ra ngoài được, không gì nhỏ chẳng gồm thâu, nên gọi là Tổng Trì. Cái chân tâm ấy còn được gọi là Pháp Thân. 


� Đây là một thuật ngữ trong Thiền môn nhằm hình dung tác dụng chiếu mà chẳng phân biệt, hay nhiễm trước của chân tâm. Chân tâm giống như gương, có tác dụng chiếu soi mọi vật đúng như bản chất của nó, nhưng chẳng lưu giữ, giống như một vật soi vào gương liền hiện bóng đúng như bản chất của vật ấy. Vật rời đi, bóng trong gương chẳng còn. Thuật ngữ này vốn phát xuất từ một công án của thiền sư Hoài Nhạc Đạt Không. Có một vị Tăng hỏi: “Thế nào là đại viên kính?” Thiền sư đáp: “Chẳng chiếu soi!” Hỏi: “Bỗng gặp bốn phương tám hướng đến thì sanh như thế nào?” Sư đáp: “Hồ đến Hồ hiện”. 


� Quyết khiếu (訣竅): Có hai nghĩa: 


1) Một là phương pháp tốt đẹp có tánh chất hết sức then chốt. 


2) Hai là tĩnh từ, có ý nghĩa “then chốt, yếu hại”. 


� Đạo Học là danh xưng chỉ trường phái Lý Học của Nho gia từ đời Tống đến đời Minh (thường gọi là Tống Nho). Lại chia làm các phái nhỏ hơn như Kinh Công Học Phái (phe theo chủ trương của Vương An Thạch), Ôn Công Học Phái (phe theo chủ trương của Tư Mã Quang), Thục Học Phái (phe theo chủ trương của Tô Thức) v.v… Người khởi xướng học phái này chính là Châu Liêm Khê, Trương Tải, Trình Di, Trình Hạo, Châu Hy, Châu Đôn Di… Nhưng anh em họ Trình và Châu Hy là lãnh tụ lỗi lạc nhất của phái này nên thường gọi là Châu Trình Học Phái. Nói chung là đều vay mượn tư tưởng Thiền Tông, sửa đổi để giải thích vạn sự vạn vật theo hai khía cạnh là Lý (tức là dựa theo chân tánh trong nhà Phật để gọi nguyên ủy của vạn sự là một cái hỗn độn mờ mịt, có khả năng sanh thành vạn vật) và Khí (các hiện tượng được sanh thành bởi Lý). Nhằm đề cao học phái của mình, họ cực lực đả phá Thiền Tông nói chung và Phật giáo nói riêng, suy tôn cách diễn giải kinh điển Nho gia theo cách hiểu của họ mới là chính thống. 


� Lục Vương là tư tưởng Đạo Học theo quan điểm của Lục Cửu Uyên và Vương Dương Minh chủ trương Tâm Học. Câu nói nổi tiếng “tâm ta chính là vũ trụ” của Vương Dương Minh được coi là cốt lõi của học phái này. 


� Ấn khả (印可) là một thuật ngữ trong Phật giáo, hàm nghĩa xác nhận, đồng ý, xác chứng sự lãnh ngộ của một đệ tử hay một người đến xin ấn chứng. Do đức Phật hay vị thiện tri thức dùng trí huệ do chính mình đã chứng đắc để xác quyết, giống như “đóng dấu chứng nhận” bằng pháp ấn (trí huệ, sở chứng đã đạt được của chính mình) nên gọi là ấn khả. 


� Tam thời phán giáo là thuật ngữ của Pháp Tướng Duy Thức Tông (chủ yếu là hai học phái Trung Quán và Du Già) phán định về giáo pháp của đức Phật Thích Ca. Theo đó, họ cho rằng giáo pháp của đức Phật có thể chia thành ba thời kỳ: 


1) Hữu Giáo tức là thời kỳ nói kinh A Hàm, giảng pháp có, ngã không, các pháp tuy là duyên sanh nhưng có thật. 


2) Không Giáo tức thời kỳ Bát Nhã, dạy các pháp duyên sanh tánh Không. 


3) Trung Đạo Giáo tức là thời kỳ nói các kinh như Giải Thâm Mật v.v…, cùng nói về Không và Hữu, là giáo pháp Trung Đạo. 


� Tam Luận Tông là một tông phái Đại Thừa thuộc hệ thống Trung Quán, được thành lập do xu hướng nghiên cứu ba bộ luận, tức Trung Luận (Mūlamadhyamakakārikā), Thập Nhị Môn Luận (Dvādaśanikāya Śāstra) và Bách Luận (Śataśāstra). Họ cũng đề cao các kinh Đại Thừa khác như kinh Tịnh Danh (Duy Ma Cật), kinh Pháp Hoa, kinh Hoa Nghiêm, kinh Thắng Man, kinh Niết Bàn v.v… Nhưng trong các trước tác của họ, chủ yếu là dựa trên Tam Luận để lập luận và nghiên cứu. Các đại biểu nổi bật của tông phái này là Tăng Triệu, Tăng Lãng, Pháp Lãng, Đại Minh, Gia Tường Cát Tạng, trong đó, ngài Cát Tạng được coi là lỗi lạc nhất. Người đã xướng suất nghiên cứu Tam Luận và cực lực hoằng dương là ngài Tăng Lãng. Tuy vậy, tại Trung Hoa vẫn không thật sự có tông Tam Luận riêng biệt. Danh xưng Tam Luận Tông do vị tăng Ngưng Nhiên (Gyōnen, 1240-1321) người Nhật sử dụng đầu tiên trong tác phẩm Bát Tông Cương Yếu Sao. Vị này cũng tôn cao tổ của Tam Luận Tông này là Văn Thù Bồ Tát, Mã Minh là thứ tổ, Long Thọ là tam tổ. Do Ngài Long Thọ có hai đệ tử, nên Tam Luận Tông chia thành hai tiểu phái. Một là Long Thọ truyền cho Long Trí, lần lượt truyền thừa là Thanh Biện, Trí Quang, Sư Tử Quang. Tiểu phái thứ hai do Long Thọ truyền cho Đề Bà rồi truyền thừa lần lượt cho La Hầu La Bạt Nan Đà, Thanh Mục, Tu Lợi Da Tô Ma, Cưu Ma La Thập, Đạo Sanh, Tăng Triệu, Pháp Dung, Tăng Duệ, Đàm Ảnh, Huệ Quán (慧觀), Đạo Hằng, Đàm Tế, Đạo Lãng, Tăng Thuyên, Pháp Lãng, Cát Tạng. Sau đó truyền cho ngài Huệ Quán (慧灌). Huệ Quán là người Cao Ly, Ngài được coi là người truyền Tam Luận Tông sang Nhật, và từ đó hình thành một tông phái thật sự tại Nhật. Tuy vậy Tam Luận Tông tại Nhật Bản không hoàn toàn giống như Tam Luận Tông tại Trung Hoa, mà là tổng hợp tư tưởng của các học phái Địa Luận Tông, Nhiếp Luận Tông và Niết Bàn Tông, cộng thêm chân thường duy tâm quán. 


� Hàng Bố (行布) và Viên Dung là hai khái niệm do tông Hiền Thủ (tông Hoa Nghiêm) đặt ra. Hàng là “hàng liệt” (行列, bày thành hàng), Bố là phân bố. Có nghĩa là kinh liệt kê các môn như Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác từ cạn tới sâu, xếp bày theo thứ tự, cũng như tứ pháp giới (Lý vô ngại, Sự vô ngại, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại) gọi là Hàng Bố. Viên Dung là lý pháp giới viên mãn, dung thông vô ngại, hễ nêu ra một địa vị, sẽ bao gồm trọn các địa vị kia, thường được diễn tả “một chính là hết thảy, hết thảy chính là một”. 


� Bổng hát (棒喝) chính là từ ngữ chỉ sự tiếp độ, giáo hóa của một vị thầy trong nhà Thiền nhằm dứt bặt vọng tưởng tư duy của trò, hoặc khảo nghiệm sự chứng đắc của trò. Bổng là dùng gậy (thiền trượng) đập, Hát là quát to. Bổng là nói tới các vị Thiền đức như ngài Đức Sơn Tuyên Giám và Hoàng Bá Hy Vận thường dùng thiền trượng đập hành giả khi họ nêu ra nghi tình. Hát (quát to) là như Lâm Tế Nghĩa Huyền. 


� Ý nói: Nếu cứ khăng khăng phải thêm câu “thị danh Nhẫn Nhục Ba La Mật” vào sau câu “Như Lai thuyết phi Ba La Mật”, sẽ khiến cho lời gạn hỏi “hà dĩ cố?” và các câu giải thích sau đó không còn liên hệ chặt chẽ với đoạn này nữa! Vì nói “thị danh Nhẫn Nhục Ba La Mật” là đã kết lại đoạn này, các lời sau đó trở thành dường như thừa thãi! 


� Sở dĩ phải nói rõ như thế là vì người Ấn thuở trước có thói quen gọi các tu sĩ Bà La Môn tu khổ hạnh như lõa thể nằm trên tuyết, nằm trên bàn chông, hoặc hơ mình trong lửa, hoặc lăn lộn trong tro đốt xác ở bãi tha ma v.v… là tiên nhân. 


� Đại Thừa Khởi Tín Luận do Mã Minh Bồ Tát (Aśvaghosa) soạn, ngài Chân Đế dịch sang tiếng Hán vào đời Lương. Bộ luận này xiển minh yếu chỉ Như Lai Tạng Duyên Khởi, cũng như thảo luận hành tướng tu hành của Bồ Tát, phàm phu v.v… Từ hai phương diện lý luận và thực tiễn mà quy kết vào tư tưởng Phật giáo Đại Thừa. 


� Bộ luận này có tên gọi đầy đủ là Đại Thừa Chỉ Quán Pháp Môn, gồm bốn quyển, do ngài Nam Nhạc Huệ Tư luận giải thâm nghĩa của hai môn Chỉ và Quán. Đây chính là tác phẩm chú giải bộ Ma Ha Chỉ Quán của Trí Giả đại sư. Cuối đời Đường, do chiến tranh kinh luận thất lạc không ít. Cho đến năm Hàm Bình thứ ba, sư Tịch Chiếu đem bộ luận này từ Nhật Bản tới núi Tứ Minh, ngài Từ Vân mới viết lời tựa cho khắc in, lưu truyền. Tổ Ngẫu Ích có viết bộ Chỉ Quán Thích Yếu để chú giải sách này. 


� Ngũ Đế Tam Hoàng theo huyền sử là các thánh vương của cổ Trung Hoa. Tuy vậy, có nhiều thuyết khác nhau giải thích danh hiệu của các vị này: 


1) Tam Hoàng là Phục Hy, Thần Nông, Nữ Oa, Ngũ Đế là Hoàng Đế, Chuyên Húc, Khốc, Nghiêu, Thuấn. Đây là quan điểm của các sách Sử Ký Tư Mã Thiên, Xuân Thu Vận Đẩu Khu…


2) Tam Hoàng là Phục Hy, Thần Nông, Hoàng Đế, Ngũ Đế là Thiếu Hạo, Chuyên Húc, Khốc, Nghiêu, Thuấn. Đây là quan điểm của của các sách Thượng Thư, Đế Vương Thế Kỷ, Bạch Hổ Nghĩa Thông… 


3) Tam Hoàng là Phục Hy, Thần Nông, Toại Nhân, Ngũ Đế là Hoàng Đế, Bào Hy (Phục Hy), Thần Nông, Nghiêu, Thuấn. Đây là quan điểm của của các sách Thượng Thư Đại Truyện, Lễ Vỹ Hàm Văn Gia, Chiến Quốc Sách. 


4) Tam Hoàng là Phục Hy, Thần Nông, Chúc Dung, Ngũ Đế là Hoàng Đế, Chuyên Húc, Thái Hạo, Thiếu Hạo, Viêm Đế. Đây là quan điểm của các sách Bạch Hổ Thông, Lễ Ký, Lã Thị Xuân Thu, Hoài Nam Tử…. 


5) Tam Hoàng là Phục Hy, Thần Nông, Cộng Công, Ngũ Đế là Hoàng Đế, Chuyên Húc, Khốc, Nghiêu, Thiếu Hạo. Đây là quan điểm của sách Lễ Giám Ngoại Kỷ. 


� Đây là một thành ngữ phát xuất từ một câu ca ngợi danh họa gia Trương Tảo (張藻) trong tác phẩm Đường Triều Danh Họa Lục của Châu Cảnh Huyền: “Trương Tảo viên ngoại, y quan văn học thời chi danh lưu, họa tùng, thạch, sơn, thủy, đương đại thiện giá, duy tùng thạch đặc xuất cổ kim, đắc dụng bút pháp, thường dĩ thủ ác song quản, nhất thời tề hạ, nhất vi sanh chi, nhất vi khô chi” (Viên ngoại lang Trương Tảo là bậc văn học danh tiếng, nổi danh đương thời, vẽ tùng, đá, sơn thủy rất hay khéo, riêng có cách vẽ cây tùng của ông đặc biệt nhất xưa nay, ông có thể sử dụng bút pháp khi vẽ bèn nắm hai cây bút, cùng lúc vẽ xuống, một cây bút vẽ cành tươi, cây bút kia vẽ cành khô). Về sau, “song quản tề hạ” nhằm ca ngợi người có thể tiến hành song song hai việc đều tốt đẹp. Trương Tảo từng giữ chức quan Kiểm Hiệu Từ Bộ Viên Ngoại Lang, trông coi việc sản xuất muối và sắt thời Đường, từng bị cầm tù khi An Lộc Sơn phản Đường. Sau khi loạn An Lộc Sơn dẹp yên, ông bị biếm trích làm Tư Mã Hành Châu rồi Tư Mã Trung Châu.  


� Tức là ba món đầu trong Tứ Tất Đàn, chính là Thế Giới Tất Đàn, Vị Nhân Tất Đàn, và Đối Trị Tất Đàn. 


� Trạm tịch là thuật ngữ để miêu tả chân tánh, chẳng có phiền não, sanh diệt, luân hồi, thanh tĩnh, giống như nước lặng trong, nhìn thấu tận đáy, phản chiếu mọi vật vô ngại. 


� Chánh Pháp Hoa chính là bản dịch kinh Pháp Hoa của ngài Trúc Pháp Hộ (Dharmarakṣa) thời Tây Tấn, gồm mười quyển, dịch vào năm Thái Khang thứ bảy (286) tại Trường An. Kinh Pháp Hoa có ba bản dịch: Một là Chánh Pháp Hoa của ngài Trúc Pháp Hộ, Diệu Pháp Liên Hoa Kinh của ngài Cưu Ma La Thập, và Thiêm Phẩm Diệu Pháp Liên Hoa Kinh do ngài Xà Na Quật Đa và Đạt Ma Cấp Đa dịch. 


� Đây là một thành ngữ xuất phát từ thiên Tận Tâm Thượng trong sách Mạnh Tử, “cùng tắc độc thiện kỳ thân, đạt tắc kiêm tế thiên hạ” (bần cùng thì cốt sao giữ cho thân tâm của chính mình tốt lành, hiển đạt thì giúp thêm thiên hạ). Từ ngữ này được mở rộng thành ý nghĩa “tu tâm dưỡng tánh, bảo toàn chính mình, chẳng màng thế sự”, nhưng sau này, từ ngữ này được dùng với ý nghĩa phê phán “chỉ biết bo bo giữ sao cho mình hưởng tốt lành, chỉ quan tâm tới chính mình, sống chết mặc bay”. 


� “Xuất loại bạt tụy” (出类拔萃) hiểu theo nghĩa đen là người vượt trội trong số những người đồng hàng, tài đức cao cả xuất chúng, thành ngữ này tương đồng với “siêu quần tuyệt luân” (超群绝伦). 


� Theo các tác phẩm Toán Học Khải Mông và Trần Kiếp Ký, A-tăng-kỳ có bốn cách hiểu: 10 lũy thừa 104 (tức là sau con số 1 có 104 con số 0), 10 lũy thừa 31, 10 lũy thừa 64, và 10 lũy thừa 56. 


� Thời cụ Giang soạn tác phẩm này, kỹ thuật ấn loát chưa tân tiến lắm, đại khái có mấy cách sau đây: 


- Khắc ván là phải viết tay rồi dán ngược mặt chữ lên một phiến gỗ để thợ khắc chữ (tấm gỗ ấy được gọi là mộc bản. Khi in thì xoa mực lên ván in rồi đặt giấy trắng lên, xoa đều mặt giấy cho chữ in ra. Cách in này rất chậm và tốn công). 


- In đá (thạch ấn, thạch bản, lithography). Thoạt đầu, người ta dùng đá để làm bề mặt in. Vẽ hoặc viết chữ cần in lên mặt đá bằng dầu, rồi nhúng nước (thực chất là một loại keo có nước). Chỗ có dầu sẽ không dính nước. Lăn một cái trống có mực dầu lên, mực sẽ dính vào chỗ có dầu, tạo thành bản in. In thạch bản rất được ưa chuộng để in các hình vẽ, nhất là hình màu do chất lượng in rất sắc nét. Kỹ thuật này đến nay vẫn dùng nhưng tân tiến hơn. 


- Chữ đúc tức là sắp bản in bằng các con chữ kim loại vào một ô gỗ để tạo thành trang rồi in. Cách in này còn gọi là hoạt tự ấn. 


� Nguyên văn “chánh hướng nhất hào đoan thượng, trùy trát  nhập  khứ” (正向一毫


端上，錐札入去), hàm ý phân tích cặn kẽ không bỏ sót một chi tiết nào, bèn nói ví von là ngay đầu một sợi lông mà còn dùi cho thủng được. Ý này lấy từ một bài thơ của ngài Thích Thủ Trác đời Tống “trùy trát bất nhập, ngoan bì thái sát, tự vô nhất văn, tùy phương mãi mại” (dùi chẳng thủng được, da dày quá mức, chẳng có một đồng, bán mua khắp nơi). Theo các vị chú giải, hai câu đầu có ý nghĩa là dù thầy dụng công giáo hóa đủ mọi cách, nhưng học trò kiến chấp kiên cố, thầy cũng chẳng làm gì được!


� Quyền vị Bồ Tát là các vị Bồ Tát chưa đạt tới thánh vị Bồ Tát (tức là các địa vị đã phần chứng Pháp Thân). Như vậy thì Quyền vị Bồ Tát là các địa vị Bồ Tát từ Thập Tín trở lên cho tới Thập Hồi Hướng. 


� Khách trần (Akasmāt-kleśa) còn gọi là Khách Trần Phiền Não, chính là phiền não do nói đối ứng với tự tánh thanh tịnh. Do nó chẳng phải là vật vốn có trong tâm, lại do mê lý mà dấy lên, nên gọi là Khách. Lại do phiền não có thể ô nhiễm tâm tánh của chúng ta, ví như bụi bặm nhuốm bẩn vạn vật. Vì thế gọi là Trần. Trần còn có nghĩa là rất nhỏ. Gọi phiền não là Khách Trần nhằm sánh ví phiền não vi tế, không đâu chẳng có, khó trừ khử như bụi bặm trong thế gian. 


� Ma-ni bảo châu vốn chẳng có màu sắc, khi đặt gần vật nào, nó sẽ có màu của vật ấy. 


� Theo Duy Thức, năm căn mắt, tai, mũi, lưỡi và thân gồm hai loại: 


- Phù trần căn (浮塵根) tức là căn thuộc sắc pháp có thể thấy được, biểu hiện ra ngoài thân thể như nhãn cầu, vành tai, màng nhĩ, sống mũi, lỗ mũi, lưỡi, da dẻ v.v… 


- Thắng nghĩa căn (勝義根) còn gọi là Tịnh Sắc Căn (淨色根), hoặc Hữu Sắc Căn (有色根), thuộc về sắc pháp không thể thấy bằng mắt thường, nhưng nó có thể làm duyên để giúp cho Phù Trần Căn khi tiếp xúc với lục trần sẽ sanh khởi các thức. 


Chỉ riêng Ý Căn không có Phù Trần Căn. 


� “Chướng nội chi sắc” tức là nói những sắc pháp, sắc chất có thể thấy bằng nhục nhãn khi không bị các sắc chất khác ngăn ngại. Nói đơn giản, nhục nhãn của chúng ta chỉ có thể thấy một vật khi nó không bị vật khác che lấp. Chẳng hạn ta mở cửa sổ gỗ, nhìn ra ngoài sẽ thấy cây cối, hoa lá, nhưng cửa sổ đóng lại, sẽ không thấy được nữa. Hoặc bỏ một vật vào hộp, đóng nắp lại, ta sẽ không thấy vật đó nữa. Đó gọi là “chướng nội chi sắc”. Mắt chư thiên thấy được các vật chẳng bị ngăn ngại bởi tường vách, hoặc các chướng ngại vật khác, nên gọi sắc pháp họ thấy là “chướng ngoại chi sắc”. 


� Địa Thượng Bồ Tát: Bồ Tát đã chứng từ Sơ Địa trở lên. 


� Đại Thừa Huyền Luận gồm năm quyển do ngài Cát Tạng soạn vào đời Tùy, còn được gọi là Đại Thừa Huyền Nghĩa, Đại Thừa Huyền Chương, hoặc Đại Thừa Huyền, thuộc hệ thống Bát Nhã Không Quán. Sách thảo luận các giáo nghĩa trọng yếu của Đại Thừa như Nhị Đế, Bát Bất, Phật Tánh, Nhất Thừa, Niết Bàn, Nhị Trí, Giáo Tích v.v… Tác phẩm này được coi là sách khái luận của tư tưởng Đại Thừa. 


� Tác phẩm này có tên gọi đầy đủ là Trung Quán Luận Sớ, do ngài Cát Tạng soạn vào đời Đường để chú giải Trung Luận, gồm mười quyển. Sách này kế thừa quan điểm của các luận sư trước đó như Thanh Mục, Tăng Lãng, Tăng Thuyên, Pháp Lãng v.v… đối với Trung Luận. 


� Chúng tôi xin trích dẫn hai tướng đầu tiên trong các tướng báu nơi đỉnh đầu của Như Lai như sau: “Phật Tử! Như Lai đảnh hữu tam thập nhị tướng trang nghiêm đại nhân tướng, kỳ trung hữu đại nhân tướng, danh Quang Chiếu Nhất Thiết Phóng Vô Lượng Đại Quang Minh Võng, nhất thiết diệu bảo dĩ vi trang nghiêm, bảo phát châu biến, nhu nhuyễn nghiêm mật, nhất nhất hàm phóng ma ni bảo quang, sung mãn nhất thiết vô biên thế giới, tất hiện Phật thân sắc tướng viên mãn, thị vi đệ nhất. Thứ hữu đại nhân tướng, danh Phật Nhãn Quang Minh Vân, dĩ ma ni vương chủng chủng trang nghiêm, xuất kim sắc quang, như mi gian hào tướng sở phóng quang minh, kỳ quang phổ chiếu nhất thiết thế giới, thị vi đệ nhị” (Này Phật Tử! Trên đỉnh đầu của Như Lai có ba nươi hai tướng đại nhân trang nghiêm. Trong ấy có tướng đại nhân tên là Quang Minh Chiếu Soi Tất Cả, Tỏa Vô Lượng Lưới Quang Minh Lớn, dùng hết thảy các thứ báu mầu nhiệm để trang nghiêm, tóc báu bao phủ trọn khắp, mềm mại, dày kín, mỗi mỗi đều tỏa ra quang minh màu như chất báu Ma Ni, đầy ắp hết thảy vô biên thế giới, đều hiện thân Phật, sắc tướng viên mãn. Đó là [tướng đại nhân] thứ nhất. Kế đó, có tướng đại nhân, tên là Mây Quang Minh Phật Nhãn, dùng Ma Ni Vương đủ loại trang nghiêm, tỏa ra quang minh sắc vàng, giống như quang minh do tướng bạch hào giữa hai mày tỏa ra. Quang minh ấy chiếu trọn khắp hết thảy các thế giới. Đó là tướng thứ hai). 


� Hoa Tạng thế giới là khu vực hóa độ của Tỳ Lô Giá Na Như Lai (tức Pháp Thân của Thích Ca Mâu Ni Phật). Thế giới ấy do mười phong luân nhiếp trì. Trên phong luân có biển nước thơm, tên là Phổ Quang Ma Ni Trang Nghiêm. Trong biển nước thơm, sanh ra hoa sen to, tên là Chủng Chủng Quang Minh Nhụy Hương Tràng. Trong hoa sen, có vi trần số thế giới. Do vậy được gọi là Liên Hoa Tạng thế giới, hay gọi tắt là Hoa Tạng thế giới. Hoa Tạng thế giới có hai mươi tầng, lại có mười thế giới hải bao quanh. Thế giới Sa Bà thuộc tầng thứ mười ba trong Hoa Tạng thế giới. 


� Chánh kinh ghi là “cụ túc chư tướng”, cụ Giang luôn viết là “chư tướng cụ túc” nhằm nêu bật ý nghĩa của chữ Cụ Túc. 


� Tức bộ Kim Quang Minh Tối Thắng Vương Kinh do ngài Nghĩa Tịnh dịch vào đời Đường. 


� Nam Đường (937-975) là một triều đại trong thời Ngũ Đại Thập Quốc, do quyền thần Lý Biện (vốn có tên là Từ Tri Cáo do làm con nuôi của Từ Ôn, nên đã đổi từ họ Lý sang họ Từ) sáng lập sau khi bắt Dương Phổ (Ngô Duệ Đế, vị vua cuối cùng của Dương Ngô tức nước Ngô hay Hoài Nam do Dương Hành Mật sáng lập) nhường ngôi. Thoạt đầu, Lý Biện xưng quốc hiệu là Tề (do Từ Ôn có tước phong là Tề Quốc Công và bản thân Lý Biện cũng được phong là Tề Vương), sau đó, đổi thành Nam Đường. Địa bàn của Nam Đường bao gồm các tỉnh Giang Tô, An Huy, Giang Tây và một phần của tỉnh Hồ Bắc, đóng đô tại Kim Lăng Phủ (Nam Kinh hiện thời). Triều đại này chỉ truyền được ba đời vua, tồn tại bốn mươi năm. Chúng tôi không tìm thấy ghi chép về hành trạng của sư Đạo Ngung. 


� Một tiểu thiên thế giới là một ngàn thế giới, một trung thiên thế giới là một ngàn tiểu thiên thế giới, một đại thiên thế giới là một ngàn trung thiên thế giới, tức 1.000 x 1.000 x 1.000 = 1.000.000.000 (một ngàn triệu thế giới, tức mười vạn vạn thế giới). Trong mỗi thế giới, lại có một núi chúa Tu Di, nên bảo là mười vạn vạn núi chúa Tu Di. 


� Chiêu Minh Thái Tử tên thật là Tiêu Thống (501-531), tên tự là Đức Thí, là con trai trưởng của Lương Vũ Đế (Tiêu Diễn). Ông được cha phong làm Thái Tử khi mới một tuổi. Ông là một Phật tử sùng đạo, thích nghiên cứu đạo Phật, thường mời các hòa thượng đến Đông Cung để đàm luận Phật pháp. Ông là một người có tài văn chương, đã biên soạn một tổng tập thi văn, được gọi là Văn Tập. Sau này, tác phẩm ấy được gọi là Chiêu Minh Văn Tuyển gồm sáu mươi quyển, tập hợp các bài văn thơ cổ. Ông đã chia kinh Kim Cang thành ba mươi hai đoạn, và đặt tiêu đề cho mỗi đoạn, chẳng hạn như Pháp Hội Nhân Do, Thiện Hiện Khải Thỉnh, Đại Thừa Chánh Tông v.v… Đoạn thứ ba mươi mốt có tiêu đề là Tri Kiến Bất Sanh, và đoạn cuối cùng có tiêu đề là Ứng Hóa Phi Chân. 


� Nguyên văn “nhận lư an kiều vi a gia hạ ba”. Câu này vốn trích từ  chương  Cốc


Ẩn Uẩn Thông trong quyển thứ mười một của bộ Ngũ Đăng Hội Nguyên. “Lư an kiều” (驢鞍鞽): An kiều chính là cái yên ngựa. Do hình dạng nó hơi cong như chiếc cầu, nên có danh xưng đó. “Lư an kiều” là cái xương con lừa có hình dạng tương tự như chiếc yên ngựa. “A gia hạ ba” (阿爺下巴) là cái xương cằm của cha. Có chuyện kể rằng: Kẻ ngu tìm xác cha trên chiến trường, ngỡ mảnh xương hình yên ngựa của con lừa là xương cằm của cha bèn trân trọng đem về thờ phụng. Thành ngữ này được dùng trong Thiền lâm để chê trách kẻ chấp tướng, ngu si.


� Lô hỏa thuần thanh vốn là một từ ngữ dùng trong luyện đan của Đạo Gia, ý nói: Khi ngọn lửa trong lò luyện đan xuất hiện thuần ánh màu xanh thì luyện đan thành công. Về sau, từ ngữ này được mượn dùng để chỉ người đã đạt tới trình độ hoàn mỹ trong một lãnh vực nào đó. 


� Trong cách phân loại thư tịch cổ điển của Trung Hoa, sách vở được chia làm bốn loại lớn là Kinh, Sử, Tử, Tập. Khái niệm này được hình thành bởi Lý Sung đời Tấn, nhưng danh xưng “kinh, sử, tử, tập” chưa được chính thức áp dụng; đến đầu đời Đường, cách phân loại này mới được chính thức áp dụng và được các thế hệ sau tuân theo. Mỗi loại trong bốn loại ấy lại còn chia thành nhiều loại nhỏ. Theo đó:


1) Kinh (經): Bao gồm những sách vở chánh yếu của Nho gia, mang tính chất khuôn mẫu, quy định các phạm trù đạo đức và luân lý, như Châu Dịch, Ngũ Kinh, Châu Lễ, Lễ Ký, Xuân Thu Tả Truyện, Tứ Thư, Nhĩ Nhã, Nhạc Luận, Nhạc Lễ Đại Nghĩa, Nhạc Kinh, Hoàng Chung Luật, Hiếu Kinh, Khổng Tử Gia Ngữ, Hà Đồ Lạc Thư, Dịch Vĩ, Xuân Thu Vĩ, Luận Ngữ Sấm, Ngọc Thiên, Âm Thư Khảo Nguyên, Thanh Vận v.v… Từ đó, ngành học thuật chuyên nghiên cứu các loại kinh điển này được gọi là Kinh Học.


2) Sử (史): Bao gồm cách sách chép về lịch sử và các thư tịch ghi chép về điển chương, quy chế, quy định về quan chức của các vương triều, như hai mươi lăm bộ sử, ký sự lịch sử, tạp sử, chiếu lệnh, truyện ký về các triều đại, thời lệnh (các mệnh lệnh theo các thời điểm trong từng triều đại) v.v… Các tác phẩm tiêu biểu là Chiến Quốc Sách, Sử Lý, Triệu Tuyệt Ký, Sử Ký, Hán Thư, Hậu Hán Thư, Đông Quán Hán Ký, Lương Thư Đế Kỷ, Châu Sử, Thông Sử, Tam Quốc Chí, Trần Thư, Hậu Ngụy Thư, Thanh Sử Cảo v.v…


3) Tử (子): Bao gồm các trước tác của các triết gia và học phái (hoặc các tác phẩm chú giải những bộ sách ấy), cũng như các sách vở của Phật Giáo và Đạo Giáo, chia thành mười bốn loại nhỏ là Nho gia, binh gia, pháp gia, nông gia, y gia, thiên văn toán pháp, thuật số, chư lục (các sách vở ghi chép ngữ lục của triết gia), tạp gia, loại thư, tiểu thuyết gia, Thích gia, Đạo gia. Các tác phẩm tiêu biểu là Yến Anh Xuân Thu, Tăng Tử, Tân Ngữ, Thuyết Uyển, Yếu Lãm, Đạo Đức Kinh, Lão Tử Nghĩa Sớ, Văn Tử, Hạt Quán Tử, Liệt Tử, Trang Tử … 


4) Tập (集): Bao gồm các trước tác như tản văn (văn xuôi), biền văn (văn vần), thơ, từ, tán khúc, bình luận, hý khúc (các vở tuồng), ca khúc v.v… Lại chia thành nhiều loại nhỏ như Sở Từ, Biệt Tập, Thi Văn Bình (bình luận thơ văn), Thi Từ v.v… Các tác phẩm tiêu biểu là Sở Từ, Tư Mã Tương Như Tập, Đỗ Dự Tập, Hàn Khang Bá Tập, Nhạc Phủ Tân Ca, Linh Bảo Kinh, Đỗng Huyền Lục v.v…


Chính vì cách phân loại sách vở thành bốn loại này mà khi vua Càn Long ra lệnh biên soạn một tổng tập các tác phẩm cổ điển của Trung Hoa, nhóm chủ biên đã đặt tên cho bộ tổng tập ấy là Tứ Khố Toàn Thư.


� Nguyên văn là “mẫn tướng nhập Thể” (泯相入體), tuy Mẫn cũng có nghĩa là diệt, gạt bỏ, nhưng cụ Giang dùng chữ Mẫn thay vì Diệt để hàm ý, “mẫn tướng” là diệt trừ chấp trước đối với các tướng, chứ không phải là đoạn diệt các tướng. 


� “Khằn” là dấu sáp đóng trên các công văn hoặc thư từ nhằm giữ bí mật. Khi người nhận nhìn thấy dấu khằn còn y nguyên thì biết là chưa bị người khác đọc trộm. Muốn đọc thì phải phá vỡ dấu khằn. 


� Theo lão pháp sư Viên Anh, chữ Thức ở đây chỉ thức thứ tám. Phần tinh hoa, phần chân thật, phần giác ngộ của thức thứ tám được gọi là Thức Tinh. Cái phần ấy Thức Tinh ấy vốn sẵn sáng suốt vì là chân tâm bị vô minh, vọng tưởng che lấp, mà thành thức, nên nói nó là “nguyên minh” (vốn sẵn sáng suốt). Lão pháp sư lại nói: Trong câu “duyên sở di giả” thì “duyên” phải hiểu là tác dụng của thức (tức là nói theo danh từ Duy Thức là Kiến Phần chiếu soi Tướng Phần) không thể nhận biết chân tánh (do bị vô minh che lấp), nên đã “di” (bỏ sót), cái phần “bị bỏ sót” là nói tới bản thể của chân tâm, hay còn gọi là Như Lai Tạng Tánh trong vọng tâm của mình. Do vậy mới nói là “khiển thử bổn minh” (trừ khử, đánh mất sự sáng suốt sẵn có). 


� Thông thường, “diễn dịch” có thể hiểu theo hai nghĩa: 


1. Diễn dịch suy lý, còn gọi là chánh hướng suy lý, tức là phương pháp suy luận dựa trên một số tiền đề (điều kiện ban đầu) có tính chất khẳng định hay phủ định, dùng lý luận để suy ra kết quả. Một thí dụ phổ biến của diễn dịch là tam đoạn luận: “Là người thì ai cũng phải chết, tôi là một con người, do đó, tôi cũng phải chết”. 


2. Diễn dịch tác phẩm tức là phiên dịch, chú thích, biên tập sửa đổi cho dễ hiểu hơn v.v… 


Dường như diễn dịch trong lời luận của cụ Giang bao gồm cả hai ý nghĩa này! 


� Đấy là thí dụ nói người nhìn từ xa trong đêm tối, ngờ vực chẳng dám xác định chắc chắn hình thể đen sẫm đó là một cái cây hay cái cọc. 


� Hoa Tư (華胥) vốn là một nữ thủ lãnh kiệt xuất của Trung Hoa cổ, được coi là sanh ra tại Hoa Tư Trấn, thuộc huyện Lam Điền, thành phố Tây An, tỉnh Thiểm Tây. Tương truyền, bà đạp lên dấu chân của Lôi Thần, sanh ra Phục Hy và Nữ Oa (thủy tổ của người Trung Hoa). Viêm Đế, Hoàng Đế đều là con cháu trực hệ của bà. Do vậy, bà được xưng là Thỉ Tổ Mẫu. Các danh xưng Hoa Hạ và Trung Hoa đều bắt nguồn từ tên của bà. Do vậy, khi nói “hiện nhập Hoa Tư” có nghĩa là chứng nhập nguồn cội sâu thẳm, hay nói theo nhà Phật là chứng ngộ chân tánh. 


� Cảnh sách (警策) nghĩa đen là dùng roi thúc cho ngựa chạy nhanh hơn. Nghĩa mở rộng là dạy dỗ, đốc thúc, răn nhắc, cảnh tỉnh khiến cho người học phấn chấn tinh thần, tinh tấn, dũng mãnh tấn tu. Lại còn có nghĩa là lời văn gây cảm động sâu xa, chứa đựng những ý nghĩa tinh yếu, then chốt. 


� Đôn Hoàng hiện thời là một huyện thị đóng vai trò huyện lỵ của thành phố Tửu Tuyền, tỉnh Cam Túc. Đây vốn là một trọng trấn trong con đường tơ lụa thời cổ. Nó là một ốc đảo (oasis) trong vùng sa mạc nằm giữa hồ Nguyệt Nha Tuyền và núi Minh Sa, gần ải Ngọc Môn, nằm trên con đường thông thương giữa Tây Bắc Trung Hoa và Tây Tạng, Ấn Độ, đóng vai trò trọng yếu trong hành lang Hà Tây (tuyến đường dẫn đến kinh đô Trường An của Trung Hoa thời cổ). Do nơi đây vừa là điểm giao thông chính giữa Trung Hoa và Tây Vực, vừa là một trọng trấn để kiểm soát miền Tây Vực, hầu như tăng sĩ từ Ấn Độ, Tây Vực đến Trung Hoa đều đi qua thị trấn này. Các hang động tại Đôn Hoàng đã được các tăng sĩ cũng như triều đình đục khắc để làm chỗ Thiền Định hoặc thờ phụng, tạo thành Mạc Cao Quật là nơi có hơn 735 hang động với hàng ngàn bức tượng Phật được khắc vào đá, và các bản kinh Phật được chép tay hay khắc vào đá cất giấu trong các hang động. Các bức tranh Phật giáo vẽ trên tường cũng là tài liệu quý để nghiên cứu về phong tục, tập quán, y phục của cổ nhân. Các bản kinh được tàng trữ tại Đôn Hoàng rất phong phú, bao gồm các bản tiếng Hán, tiếng Tây Tạng và các ngôn ngữ Tây Vực khác. Ngoài kinh Phật, còn có các tác phẩm lịch sử, y khoa, toán học, dân ca, vũ đạo, cũng như các kinh sách của Đạo giáo, Khổng giáo, Do Thái Giáo, Thiên Chúa Giáo và Ma Ni Giáo (Manichaeism, thường bị gọi là Ma giáo hoặc Minh giáo). 


� Vào thời Đường - Tống, triều đình đặt ra cơ quan Tăng Lục Ty để quản trị Tăng chúng trong nước, cũng như đặc trách việc bổ nhiệm các chức vụ Tăng quan để điều hành, quản lý chùa chiền trong nước. Tăng Lục Ty được chia làm sáu cơ quan nhỏ, gọi là Lục Nhai, gồm Tả Tam Nhai và Hữu Tam Nhai để quản lý Tăng sĩ, tuần tra, xử phạt, thăng thưởng. 


� Tuyên Thống là niên hiệu của Phổ Nghi, hoàng đế cuối cùng của nhà Thanh, sử dụng từ năm 1909 đến năm 1911 thì nhà Thanh bị lật đổ bởi cuộc cách mạng Tân Hợi, Trung Hoa Dân Quốc thành lập. 


� Ông Phương Cương (1733-1818), tên tự là Trung Tự và Chánh Tam, hiệu là Đàm Khê, về già lấy hiệu là Tô Trai. Ông là một thư pháp gia, văn học gia, và kim thạch học gia lỗi lạc đời Thanh, từng làm quan tới chức Nội Các Học Sĩ thời Càn Long. Ông để lại nhiều bản bút ký chú giải kinh Thư, Lễ Kinh, Luận Ngữ, Mạnh Tử, cũng như các tác phẩm nghiên cứu khác Lưỡng Hán Kim Thạch Ký, Việt Đông Kim Thạch Lược, Hán Thạch Kinh Tàn Tự Khảo, Tiêu Sơn Đỉnh Minh Khảo v.v… Kim Thạch Học (Epigraphy) là ngành khảo cứu chuyên nghiên cứu các văn tự, họa tiết được khắc trên các đồ đồng, đồ chế tác bằng ngọc, đá, xương thú, đồ sứ, binh phù v.v…


� Trương Sư Liêu (1186-1263), tên thật là Trương Tức Chi, Sư Liêu là biệt hiệu. Ông có tên tự là Ôn Phu, sống vào đời Nam Tống, xuất thân từ một gia đình thư hương nổi tiếng văn tài. Ông cũng là một nhà thư pháp lỗi lạc thời ấy. 


� Thái Thường Bác Sĩ là một chức quan được đặt ra từ thời Hán Vũ Đế theo kiến nghị của Công Tôn Hoằng. Đối với ngũ kinh của Nho Gia, đặt ra một vị quan thông thạo, uyên bác về kinh ấy, chuyên trách dạy dỗ và khảo hạch các đệ tử trong Quốc Tử Giám, gọi chung là Ngũ Kinh Bác Sĩ. Do các chức quan này trực thuộc cơ quan Thái Thường Tự, nên gọi là Thái Thường Bác Sĩ. Sang thời Ngụy - Tấn, thông thường người giữ chức quan này thông thạo lễ nghi, y thuật, sang đời Thanh địa vị chỉ còn thuộc thất phẩm, chuyên biên soạn các văn bản. 


� Phù Tang (扶桑) là tên gọi xưa của Nhật Bản. Theo thần thoại cổ Trung Hoa, ngoài biển Đông của Trung Hoa có một cây dâu thần mọc tại một hòn đảo ở trên biển, nên gọi là Phù Tang (cây dâu nổi [trên mặt biển]). Mặt trời mọc lên từ cây này mỗi sáng và lặn ở cây Nhược Mộc (若木) thuộc phương Tây. Trên phù tang có một con kim ô (quạ vàng) mang mặt trời đi qua bầu trời mỗi ngày. Điều này phù hợp với quan niệm của người Nhật tự cho mình là con cháu của Thái Dương thần nữ, nên họ gọi quốc gia của mình là Phù Tang (Fusō). 


� Các bản chú giải xưa thường chỉ trích dẫn mấy chữ đầu và mấy chữ cuối của chánh kinh, khá bất tiện cho người đọc, cho nên các bản in về sau thường ghép nguyên văn của chánh kinh vào đó, gọi là Hội Bản. 


� Tục Tạng Kinh có tên gọi đầy đủ là Đại Nhật Bản Tục Tạng Kinh, còn gọi là Vạn Tục Tạng Kinh, Vạn Tục Tạng, do các vị Tiền Điền Huệ Vân (Maeda Eun), Trung Dã Đạt Huệ (Nakano Tatsue) v.v… sưu tập các bản kinh, luận, luật, sớ v.v… chưa được đưa vào Đại Nhật Bản Giảo Đính Tạng Kinh. Công việc biên soạn kéo dài từ năm Minh Trị 38 (1905) cho đến năm Đại Chánh nguyên niên (1912). Vạn Tục Tạng Kinh thâu thập hơn 1.756 bộ kinh sách. 


� Hậu Châu là một vương triều thời Ngũ Đại, do Quách Oai sáng lập sau khi diệt nhà Hậu Hán (do Lưu Trí Viễn sáng lập), chỉ tồn tại được chín năm (951-960). Lãnh thổ bao gồm các tỉnh Hà Nam, Sơn Đông, Sơn Tây, phía nam tỉnh Hà Bắc, miền trung tỉnh Thiểm Tây, miền đông tỉnh Cam Túc, và một số vùng thuộc An Huy, Giang Tô. Quách Oai tự xưng là hậu duệ của Quắc Thúc (em trai Châu Văn Vương) nhà Châu thời cổ, nên đặt quốc hiệu là Châu, đặt kinh đô tại Biện Kinh (Khai Phong). Tuy tồn tại chỉ có chín năm, nhưng Châu Thế Tôn (Sài Vinh, cháu trai và con nuôi của Quách Oai) đã phá hoại Phật pháp nghiêm trọng, triệt hạ chùa chiền và tượng Phật để lấy đồng đúc tiền, cướp đoạt tài sản của nhà chùa hòng gây chiến đoạt đất của các lân quốc trong năm năm cầm quyền. 






